
Ю. Ю. Сурхаско

О РУССКО-КАРЕЛЬСКОМ  
ЭТНОКУЛЬТУРНОМ ВЗАИМОДЕЙСТВИИ

(по материалам свадебной обрядности 
конца X IX —начала XX в.)

❖

Традициоппая брачная обрядпость является одним из источ­
ников для изучения этнической истории народа, особенностей 
его этнокультурных связей с другими народами. Это достаточно 
хорошо видпо на примере карельского материала.

Карельская народность сложилась в ходе многосторонних эт­
нических процессов, в которых участвовало население обширной 
территории от Приботнии и Беломорья на севере и до Верхнего 
Поволжья на юге.1 Условия взаимодействия карел с соседними 
народами (вепсами, саамами, финпами, русскими и др.) были 
различными. Взаимоотношения с вепсами, например, были ког­
да-то весьма тесными, и под влиянием вепсского субстрата в со­
ставе карельского парода образовались даже особые этнолингви­
стические группы — ливвики и людики; с появлением в Посвирье 
и Прионежье русского массива непосредственные контакты ме­
жду карелами и вепсами в сущпости прервались. С древнейших 
времен вплоть до наших дней карелы находятся в контакте со 
своими северпыми соседями — саамами, однако, несмотря на дли­
тельность этнических и культурных связей между обоими на­
родами, их взаимовлияние, видимо, не проникало далеко за пре­
делы контактной зопы, постепенно смещавшейся к северу. Опре­
деленные следы оставило на традиционной карельской культуре 
влияние западпых соседей — фиппов, а с другой стороны, из­
вестно, что карелы внесли заметный вклад в этногенез финского 
народа и в финскую национальную культуру.

И все же в силу целого ряда исторических причин взаимо­
действие карел с перечисленными выше пародами (не говоря 
уже о более мелких этнических группах) по степени интенсив­
ности не идет ни в какое сравнение с их этнокультурным взаи­
модействием с соседним русским населением. Существует мпе- 
ние, что именно оно определяло в основном направление разви­

1 Об участии карел в этнических процессах па Северо-Западо СССР см.: 
П и м е п о в  В. В., Т а р о е в а  Р. Ф. Этнические процессы в Советской 
Карелии. — В кн.: 50 лет Советской Карелии. Петрозаводск, 1970; К л е ­
м е н т ь е в  Е. И., Р я г о е в В. Д. Некоторые особенности этнокультур­
ного развития карельского народа (до начала XX в.). — В кн.: Этно­
графия Карелии. Петрозаводск, 1976, с. 62—68.

260



тия карельского народа по линии все большего языкового и куль­
турного сближения с русским народом.2 Следы русского влияния 
настолько ярки и разнообразны, сходство между культурой ка­
рел и соседних русских настолько велико, что пекоторые иссле­
дователи видят в этом доказательство культурной ассимиляции 
карел русскими.3

Своеобразие и богатство традиционной карельской культуры 
убедительно раскрыто советскими этнографами и фольклористами 
Г. С. Масловой, Р. Ф. Тароевой, В. Я. Евсеевым, У. С. Конкка 
и др. Автору тоже приходилось отмечать этническую специфику 
карельской культуры на материалах свадебной обрядности.4 По­
этому в данпом случае нас интересуют не столько самобытные 
черты карельской культуры и свадьбы в частности, сколько 
черты, сближающие ее с русской свадьбой. Не касаясь при этом 
аналогий, которые могут быть объяснены сходными условиями 
(экономическими, социальными, культурно-бытовыми и т. д.) 

жизни карельского и русского крестьянства в дореволюционной 
Карелии, обратимся к таким элементам обрядности, которые пред­
ставляются либо прямыми заимствованиями из русской свадьбы, 
либо результатами ее влияния, одновременно показав некоторые 
примеры обратного, карельского влияния на севернорусскую 
свадьбу. Тем самым мы продвинемся вперед в деле изучения эт­
нокультурного взаимодействия карельского и русского народов.5

Становление карельского свадебного ритуала проходило, как 
известно, «под очень большим влиянием русской свадебной тра­
диции».6 Это влияние усиливалось в ходе дальнейшей эволюции 
карельской свадьбы, которая проявлялась в постепенном услож­
нении ритуала и обогащении состава обрядности в основном за 
счет элементов, заимствованных из русской свадьбы или возник­
ших под ее воздействием. И хотя далеко не все эти элементы 
получили в карельской свадьбе повсеместное распространение, 
однако их разнообразие, многочисленность и явная тенденция 
к экспансии свидетельствуют о главном направлении эволю­
ции — сближении с севернорусской свадьбой.

2 К л е м е н т ь е в  Е. И., Р я г о е в  В. Д. Некоторые особенности... ,  с. 78 
и др.

3 З е л е п и н Д .  К. О старом быте карел Медвежьегорского района Карело­
финской ССР. — СЭ, 194!, № 5; Б а р а н ц е в  А. П. Карельская письмен­
ность. — В кп.: Прибалтийско-финское языкозпание. JI., 1967, с. 94.

4 С у р х а с к о  10. 10. 1) Об историко-этпической типологии карельской 
свадьбы. — СЭ, 1972, № 4 (далее: Сурхаско, 1972); 2) К озичендатаува— 
жезл колдуна на карельской свадьбе. — Сб. МАЭ, JL, 1972, т. 28 (далее: 
Сурхаско, МАЭ); 3) Карельская свадебная обрядность (конец XIX— 
начало XX в.). JL, 1977 (далее: Сурхаско, 1977) и др.

5 Ч и с т о в  К. В. Проблемы этнографического и фольклорного изучения
Северо-Запада СССР. — В кн.: Энтографические исследования Северо-
Запада СССР. JL, 1977 (далее: Чистов, 1977).

8 Л и н е в с к и й  А. М. Руны «Каленалы» как исторический источник.— 
Тр. юбил. научн. сессии, посвящ. 100-летшо полного издания «Кале- 
валы». Петрозаводск, 1950, с. 139.

261



Так, среди значительной части карельского населения вошло 
в обычай согласование о расходах в ходе сватовства: сколько и 
каких даров должна преподнести сторона невесты родичам ж е­
ниха, какую сумму приноса («деньги за голову», «вино за го­
лову» и т. п.) должен внести жених, каковы размеры и состав 
приданого невесты. Конечно, сам по себе обычай рядиться о рас­
ходах сторон вполне мог быть обусловлен развитием капитали­
стических отношений в карельской деревне, однако факт быто­
вания его в сравнительно узком ареале,7 примыкающем к рус­
скому массиву, где подобным экономическим вопросам уделялось 
при заключении свадебных договоров особое внимание, нозволяет 
говорить о заимствовании. Заметим, что большинство карельского 
населения (КАССР) еще в начале нашего века придерживалось 
обычая, по которому невесте полагалось одаривать всю родню 
жениха, и поэтому рядиться о количестве подарков не имело 
смысла; состав приданого тоже определялся в основном тради­
ционными нормативами.

В свадебном ритуале южных и верхневолжских карел важное 
место занимал (как н в севернорусской свадьбе) обряд «смот- 
ренья места» (sijojen kaconda), целью которого было показать 
невестиной стороне, насколько зажиточно живет жених; при этом 
сторона жениха могла прибегать даже к обману, чтобы создать 
видимость богатства, как это принято было, например, у весье- 
гопских карел и у русских.8 Однако в ряде районов средней и 
северной Карелии официальное посещение дома жениха родст­
венниками невесты носило характер торжественной гостьбы, и 
главным действием обряда считалось угощение. Можно полагать, 
что первый из названных вариантов визита — с осмотром хозяй­
ства и подчеркнуто экономическим интересом — возник у карел 
под воздействием русской свадьбы. Второй же вариант — «бел 
смотренья» — представляется более архаичным и соответствую­
щим карельской этнической традиции. Впрочем, в подобных ви­
зитах с угощениями финский этнограф А. Хямяляйнен тоже 
видел русское влияние.9

В числе общепринятых в карельской свадьбе элементов юри­
дического и экономического характера, русское происхождение 
которых не вызывает, на наш взгляд, сомнений, следует назвать 
такие обычаи, как скрепление заключаемого брачного договора — 
подобно торговой сделке — рукобитьем, благословение брачу- 
щихся хлебом-солью и иконой, осыпание новобрачных зерном

7 Сурхаско, 1977, о. 94, рис. 5, 4.
8 М а п Я! и н К. В. Описание карельской свадьбы в Весьегонском райопо 

Калшншской области, 1959 г. — АКФ, ф. 1, он. 30, ед. хр. 17, с. 21; 
М ы л ь п п к о в а К., Ц и п ц п у с  В. Северно-великорусская свадьба. — 
В кн.: Материалы по свадьбе и семейно-родовому строю пародов СССР. 
Л., 1926, с. 40.

9 I I a m a l a i n e n  A. Mordvalaisten, tserem issien ja votjakkien kosinta — 
ja haatovoista. Helsinki, 1913, s. 46—47.

262



и т. п. при встрече в доме жениха; некоторые разновидности вы­
купов: девушкам, занявшим стол, устроителям «застав» на пути 
молодых и т. д.; собирание «нособи» путем обрядового угощения 
свадебников (на так называемую «чарку») н мпогие другие. 
Правовое значение также имел широко соблюдавшийся среди 
карел, хотя и не ставший еще обязательным, обычай спраши­
вать перед сватовством согласие родителей невесты на приход 
сватов (ср. «спрос» в русской свадьбе). Впрочем, введение та­
кого обряда предварительного сватовства в ритуал объясняется 
русским влиянием лишь отчасти, так как большую роль сыграло 
усиление социальной и экономической дифференциации карель­
ского крестьянства: в богатом доме действительно могли не при­
нять сватов от бедного жениха.

Немало элементов, заимствованных из русской обрядности, 
вошло также в демоистративно^символическую подструктуру ка­
рельского свадебного ритуала. Есть среди них и такие, что не 
получили массового применения, как например отмеченный у вал­
дайских карел обычай демонстративно сжигать сразу после про- 
сватания девушки пуделю с ее прялки, приговаривая при этом 
по-карельски: «Palau vol’naja vol’uska», т. е. «горит вольная во­
люшка».10 Зато повсеместно известны обычаи и обряды, посвя­
щенные расставанию невесты с девичеством и «девичьей волей» 
(neitcutvalta), символами которых считалась лента и одна коса. 
Исключительно важное место в карельской свадьбе в целом за­
нимал обряд «девичьей» или «невестиной бани» (neitcutkyly, 
andilaskyly), в котором воздействие аналогичного обряда русской 
свадьбы прослеживается совершенно отчетливо.11 И наконец, 
можно назвать еще целую серию демонстративно-символических 
действий, перенятых из русской свадьбы вместе с обычаем, воз­
никновение которого обусловлено господством патриархального 
уклада семьи и продиктовано стремлением публично подчеркнуть 
добрачное целомудрие (или иецеломудрие) невесты. Для 
этого у различных этнографических групп карел применялись 
разные способы. В олопецких деревнях принято было посылать 
после брачной ночи к родителям молодухи дружек с бутылкой 
вина, которую обвязывали соответственно красной или белой 
ленточкой. В ряде мест южной и средней Карелии новобрачному 
в утро после брачной ночи полагалось с этой же целью начинать 
есть специально поданное ему кушанье — кисель либо яичницу — 
с краю (если невеста была целомудренна) или с середины (в от­
рицательном случае). В севернокарельских деревнях зятю при­
носили от тещи блины (так называемое «признание зятя» — 
vavyn tunnussus) ,12 у верхнего из которых новобрачный также

10 V i г t а г a n t а P. V. R. Petreliuksen matka Valdain karjalaisten luo 
1892. — Kalevalaseuran vuosikirja, 1962, № 42, s. 202.

11 С у р х а с к о  Ю. Карелы в современной этнографической литературе 
Финляндии. — СЭ, 1966, № 2, с. 157—158.

12V i r t a r a n t a  P. Vienan kansa m uistelee. Porvoo—Helsinki, 1958, s. 688.

263



откусывал край или середину. Соответствующий смысл прида­
вался нередко и качеству посуды (целая или битая), в которой 
родственницы новобрачного подавали на стол угощение и кото­
рую затем разбивали. Надо, однако, отметить, что большинство 
карел, но нашим сведениям, не считало вопрос о целомудрии не­
вест столь уж лажным и, напротив, неодобрительно относилось 
к тем редким случаям, когда молодой публично позорил свою 
жену. Тем не менее уже само существование представлений, что 
факт добрачного целомудрия невесты следует довести до всеоб­
щего сведения, и более того — широкое практиковапне в этих 
целях разнообразных символических приемов, как правило,' пе­
ренятых из свадебных обрядов соседнего русского населения, 
весьма показательны: они свидетельствуют о том, что влияние 
русской брачной обрядности сказывалось не только па ритуаль­
ном поведении карельского крестьянства, но и на его этических 
нормах.

В наиболее консервативной — религиозно-магической под­
структуре карельского свадебного ритуала — тоже происходили 
характерные изменения. Па основании сведений, относящихся 
ко второй половине XIX —началу XX в., можно сказать, что 
в карельской свадьбе этого периода в целом заметно возрастает 
удельный вес христианской обрядности. Прежнее формальное от­
ношение к венчанию,13 допускавшее возможность более или ме­
нее длительного разрыва между свадьбой и фактическим нача­
лом супружеской жизни, с одной стороны, и церковным освяще­
нием брака — с другой, все больше вытесняется представлением 
о венчании как обязательном условии вступления брака в силу. 
В начале нашего века только северные карелы продолжали за­
ключать браки по старинке и венчаться, когда придется. У боль­
шинства же карел к этому времени церковное венчание прочно 
вошло в состав свадебного ритуала. Более того, как в русской 
свадьбе, так и у карел (за исключением северных) поездка на 
венчание вклинивалась в обряд окручения невесты в молодуху,, 
разбивая его на две части, вторая из которых — окончательная 
перемена девичьей прически на прическу замужней женщины — 
совершалась уже после венчания. У некоторых этнографических 
групп карел появился обычай, который должен был подчерки­
вать значение церковного венчания как решающего обряда при 
заключении брака. Если большинство карельского населения (со­
временная КАССР) придерживалось традиции, согласно которой 
с момента «вручения» невесты жениху па «выводном столе» они 
постоянно держались вместе и в церковь ехали в одних санях, 
то у калининских и олонецких карел жених и невеста ехали 
г. церковь порознь и лишь после венчания они садились вместе 
в сани молодого.14 Кроме того, в южных районах Карелии до-
13 Сурхаско, 1977, с. 165—16В.
14 К о л я с н п к о в А. Я. Народные юридические обычаи у  карелов, жи­

вущих в Олонецком уезде. — ОГВ, 18G6, № 5; Lyydiiaisia kielonnaytfeifa.

261



вольно широко, особенно у богатых крестьян, было принято при­
глашать служителей церкви на наиболее ответственные обряды 
свадебного ритуала (богомолье, приводной стол н др.)- Примеру 
зажиточных крестьян нередко следовали и остальные, но те и 
другие обязательно приглашали на свадьбу н «колдуна».

Влияние христианства и русской свадьбы сказалось на эво­
люции роли колдуна в ритуале значительной части карельского 
населения южных районов КАССР. Если у собственно карел кол­
дун (патьвашка) выступал как официальное лицо, которому 
вменялось в обязанность одновременно с выполнением прямых 
религиозно-магических функций также общее руководство сва­
дебным ритуалом, то у южных карел (особенно у олонецких) 
колдун уже не руководил ритуалом, а свои «колдовские» дела 
нередко выполнял скрыто.

Некоторые изменения коснулись п состава свадебных чинов. 
Так, у южных карел КАССР (тем более у верхневолжских) ру­
ководство сватовством, а затем и собственно свадьбой возлага­
лось уже не на патьвашку,15 а па свата, сваху, дружек (шафе­
ров) н т. п., сохранявших русские названия, функции и атри­
буты. Так, первый (пли старший) дружка — drusk, как п в рус­
ской свадьбе, не только руководил свадьбой, по п с помощью 
кнута оберегал брачущихся от порчи и прочего зла, хотя основ­
ная магическая профилактика возлагалась на колдуна — kliet- 
uikk, tiedoinikk и т. п. Русская терминология вообще широко 
проникла в карельскую свадьбу.16 Так, например, упоминавше­
еся выше название колдуна klietnikk (русск. клетник) в ряде 
мест бытовало наряду с патьвашкой, а в Кондопожском р-не 
совсем вытеснило его.17

Для обозначения жениха и невесты тоже широко использо­
вались русские термины: zenihh, nev’esta, knagin’ и т. п., хотя 
применялись также собственные — sulhani, andilas. Как синоним 
карельским названиям поезжан (ottajat, sulhaiskanza и др.) часто 
встречается прямое русское заимствование (pojezdzanad). Ана­
логичное происхождение имели и многие другие термины, быту­
ющие среди карел, как-то: br’udgad (сев.-рус. брюдга), molodoit, 
moloduha и др. Русские термины применялись и для обозначе­
ния некоторых элементов обрядности и отдельных обрядов: 
duuma (дума — совет родственников невесты во время сватов­
ства), carkat (чарка — обряд угощения свадебников вином н сбора

Helsinki, 1934, s. 165, 256; M a n z i n  К. Karjalasle pulmakommetest. — 
In: Laanemeresoomlasle rahvakulttuurist. Tallinn, 1970, s. 27.

15 Сурхаско, МАЭ; Сурхаско, 1977, с. 67—71.
16 См., например: Н и к о л ь с к а я  (Т а р о с в а) Р. Ф. Верхний Олонец — 

поселок лесорубов. М.—Л., 1964, с. 128.
17 Сурхаско, 1977, с. 69, рис. 2 (карта). Заметим, что некоторые финские 

исследователи довольно аргументированно доказывают, будто и слово 
патьвашка  происходит от новгородского термина подвойский  (V a h- 
r o s  J. Suiir-Novgorodin patvaska. — Viriltaja, 1966, № 1).

26 ' )



«пособи»), pritoanie (приданое) и др. Весьма показательно, что 
даже название свадебного ритуала — свадьба — у большинства 
карел КАССР заимствовано от русских — svoadibo; лишь у се­
верных и финлядских карел, а также у финнов-суоми сохрани­
лось собственное, общее для карел и финнов название — hiat, 
haat.18

И все-таки наиболее ярко влияние русской культуры и рус­
ского языка сказалось па свадебной поэзии карел: не случайно 
у многих наблюдателей уже во второй половине XIX—начале 
XX в. сложилось представление, будто карелы вообще не имеют 
своих несен.19 Действительно, русские игровые и свадебные песни 
бытовали у карел в этот период в сущности повсеместно, за ис­
ключением, пожалуй, только северо-западного — калевальского — 
уголка Карелии; в ряде мест, особенно у южных и верхневолж­
ских карел, они полностью или почти полностью вытеснили тра­
диционные свадебные песни-руны. Русские песни исполнялись 
отчасти в переводах, по чаще на русском языке, правда, нередко 
с искажениями, поскольку многие исполнительницы не понимали 
слов; у людиков, например, русские песни органично влились 
в традиционный песенный репертуар, и население даже пере­
стало отличать их от собственных, карельских.20 Для сравнения 
заметим, что финские лирические и игровые песни, хотя и были 
гораздо понятнее карелам, чем русские, бытовали только в очень 
узкой пограничной полосе.21

Широкое заимствование и усвоение русских игровых, плясо­
вых и лирических песен, вошедших в свадебный репертуар, объ­
ясняется интенсивным проникновением в быт карельской моло­
дежи танцев и игр, для которых у карел не было своего песен­
ного аккомпанемента, — шина, крууга, шештёлкки, короля н др.

В свое время JT. М. Кершнер уже отметила такие пополнив­
шие карельский свадебный репертуар русские песни, как «Что ж е 
ты, черемуха», «Не пой, соловыошко», «Кто эту дорожку прото­
рил».22 По нашим материалам, к ним можно еще добавить песни: 
«Сяду я на лавочку», «Скоро-скоро», «Из-за лесу, лесу темного», 
«Жарко-жарко свечи горят» (последняя известна также в карель­
ском переводе), «Ой ты, Ваня, разудала голова», «Во горенке, во 
новой», «Да-й по сн-да по сипечкам», «Ой с боры, с боры Таню- 
шенька» и др. В южных районах Карелии в числе свадебных не­
сен зафиксировано «Виноградье», исполнявшееся в качестве ве-

18 Сурхаско, 1972, с. 105, рис. 3 (карта).
19 И в а п о в А. И. Повенецкие корелы. — ОГВ, 1863, № 9—10; Ч у б и н­

с к и й П. П. Статистическо-этиографический очерк корелы. — Тр. 
Арханг. губ. статист, комитета за 1865 г., кн. 2. Архангельск, 1866г 
с. 121; Г о л у б ц о в  Н. Архангельская Карелия. — ОГВ, 1910, № 6.

20 К л е м е н т ь е в  Е. И. Национально-культурные ориентации карельского 
городского населения. — СЭ, 1976, № 3, с. 66.

21 К е р ш н е р  JI. М. О мелодике карельских народных песен. — В кн.: 
Карельские пародные песни. М., 1962, с. 27.

22 Там же, с. 19.

266



лнчания, так же как и на севернорусской свадьбе. Для наглядно­
сти приведем хотя бы несколько строчек варианта, записанного 
в 1936 г. у салминских ливвиков (транскрипция У. Маннонен):

Winokraalu tzatu krastoot,
Winokraalu silonnoi rastuul,
Aja kota, aja kola nalivai, n a liv a i!..
. . .  Livan suolam, liepom pahnit,
Annuska moodiim, vinokraadom pahnit 23

Наряду с песнями карелы, имея свою высокоразвитую и, ви­
димо, очень архаичную традицию нричитывания, широко заимст­
вовал» из севернорусской свадьбы отдельные мотивы причитаний 
(как, например, мотив о вещем сне невесты) и даже целые при­
четы, которые могли исполняться как на русском языке, так и 
на карельском. Особенно принято было причитывать по-русски 
на свадьбах у людиков.24

Карелы перенимали у своих русских соседей также многие 
прозаические свадебные формулы, которые произносились либо 
в карельском переводе, либо в оригинале. В сегозерских дерев­
нях, например, при раздаче даров родственникам жениха кто-ни­
будь из родных невесты хвалил ее по-русски: «Ваша невеста 
умно жила, тонко пряла, звонко ткала, шелком шила, шелком и 
вас одарила. Подайте, господа, расчет».25 Произнесение таких 
фраз не вызывало затруднений, так как карельское население 
в подавляющем большинстве и в прошлом было двуязычным — 
особенно в зоне контакта с русским населением.26 Влияние рус­
ской обрядности сказывалось даже в формах обращения участ­
ников ритуала друг к другу, а именно в обычае называть по 
имени н отчеству. В Юшкозере, например, невеста подносила же­
ниху рюмку вина с поклоном: «Князь молодой, Иван Петрович, 
пожалуйста».27

Объем статьи не позволяет нам показать все многообразие 
примеров более или менее явного воздействия русской обрядности 
на карельскую свадьбу. По, по-видпмому, п сказанного доста­
точно, чтобы убедиться: это воздействие было действительно 
чрезвычайно интенсивным и разноплановым, причем интенсив­
ность его возрастала по мере приближения к нашему времени.28

53 Фолькл. архив О-ва финской лит-ры (Хельсинки), материалы У. Ман-
нопен, 1936 г., шифр Е 363, л. 4; Фонотека ЛЯЛИ КФ АН СССР, № 88,
1959 г., Юркостров (далее: Фон. ИЯЛИ). Ср.: Лирика русской свадьбы. 
Сост. Н. П. Колпакова. Л., 1973, с. 157 и сл., № 312.

2< Карельские причитания. Изд. подг. А. С. Степанова, Т. А. Коски. Петро­
заводск, 1976, с. И.
Фон. ИЯЛИ, № 580—582.

25 П и м е н о в В. В., Т а р о е в а Р. Ф. Этнические процессы. . с. 233
и др.; К л е м е н т ь е в  Е. И. Развитие языковых процессов в Каре­
лии. — СЭ, 1974, № 4 и др.

27 Фон. ИЯЛИ, № 740—741.
28 Сурхаско, 1972, с. 104—106.

267



К сожалению, изучение этнокультурного взаимодействия ка­
рел с соседними народами на основе материалов брачной обряд­
ности весьма затруднено слабой изученностью свадебных обрядов 
у этих народов. По русской свадьбе Карелии тоже до сих пор 
почти нет серьезных исследований; исключение составляют, по­
жалуй, лишь работы II. II. Колпаковой (заонежская и поморская 
свадьба) и Т. А. Бершнтам (поморская).29 Тем пе менее даже 
при таком состоянии вопроса можно заметить, что карельская 
брачная обрядность не только испытывала воздействие русской 
свадьбы, но и сама в какой-то мере оказывала ответное влияние 
на последнюю.

Примечательно, что еще во второй половине XIX в. русские 
этнографы понимали, что культурные связи русских с северными 
соседями (в частности, с карелами) носили обоюдосторонний ха­
рактер и что в результате длительного и близкого общения «как 
русские, так и карелы многое перенимают и заимствуют друг от 
друга, начиная от языка и кончая покроем одежды».30 В наше 
время эта мысль получила дальнейшее развитие в работах 
К. В. Чистова: к числу факторов, формировавших «важнейшие 
общие особенности севернорусского обрядового комплекса», он 
относит, в частности, «контакты с неславянским населением ев­
ропейского Севера, развивавшимся в сходных или даже тех же 
самых экономических, социальных и политических условиях (ка­
релы, вепсы, коми)».31 Особой активностью, приводившей не 
только к интенсивному культурному обмену, но также к брачным 
связям между разноэтничными группами и двуязычию, эти кон­
такты отличались в маргинальных районах.32

Действительно, столь поражавшая многих наблюдателей бли­
зость свадебных обрядов карел и соседнего русского населения 
пе всегда объясняется русским влиянием, но в какой-то степени 
обусловлена обратным влиянием карельской свадьбы на русскую, 
основным проводником которого являлся, надо полагать, карель­
ский этнический субстрат.33 Во всяком случае, сравпивая свадеб-

й  К о л п а к о в а  Н. П. Старинный свадебный обряд. — В кн.: Фольклор 
Карело-Финской ССР. Сб. статей. Вып. 1. Русский фольклор. Петроза­
водск, 1941; Б е р н ш т а м  Т. А. Свадебная обрядность на Поморском н 
Онежском берегах Белого моря. — В кн.: Фольклор и этнография.
Обряды н обрядовый фольклор. Л., 1974, и др.

30 Л е с к о в  Н. О влиянии карельского языка на русский в пределах 
Олонецкой губерпин. — ЖС, 1892, вып. 2, с. 97; Е ф и м е н к о  А. Я. 
Юридические обычаи лопарей, корелов и самоедов Архангельской гу­
бернии. — В кн.: Сборник народных юридических обычаев, т. 1. СПб., 
J878, с. 5.

31 Ч и с т о в  К. В. Актуальные проблемы изучения традиционных обря­
дов Русского Севера. — В кн.: Фольклор и этнография. Обряды и обря­
довый фольклор. Л., 1974, с. 16 (далее: Чистов, 1974).

32 Чистов, 1977, с. 7.
33 Ср. аналогичпое взаимовлияние между свадьбой коми и русской свадь­

бой: П л е с о в с к н й  Ф. В. Свадьба парода коми. Обряды и причи­
тания. Сыктывкар, 1968, с. 110.

268



пую обрядность карел с известными нам, хотя и не обобщенными 
материалами по русской свадьбе Приопежья и Беломорья, можно 
обнаружить немало апалогий, дающих некоторое представление 
о степени и характере влияния карельской культуры на русскую.

В этом отношении весьма интересны, например, такие эле­
менты социальной, юридической и экономической подструктур 
русского свадебного ритуала, в которых находили свое отражение 
несколько большая — по сравнению с общерусским положе­
нием — самостоятельность молодежи (особенно девушек) в во­
просах брака и коллективизм, корни которого тянутся к тради­
циям родовой и большесемейной общины. Так, например, случаи 
браков уводом, убегом в Поморье и Прионежье аналогичны ка­
рельской традиции самовольного брака «уводом на кончике 
платка»;34 возможно, последняя способствовала появлению или 
сохранению у русских обычая допускать браки-«самоходки». 
Крестьянки из русских деревень Приопежья в разговоре с авто­
ром статьи считали нужным подчеркнуть, что девушку невоз­
можно насильно выдать замуж. Небезынтересно в этой связи от­
метить обычай поморов Терского берега Белого моря: девушка, 
не желавшая стать женой сватающегося к ней парня, могла пу­
блично продемонстрировать свое несогласие, гася платком огонек 
лампадки, — подобно тому, как поступала в таких случаях не­
веста у северных карел.35 Этот обычай известен и в ряде других 
поморских районов.

Коллективный характер свадебного ритуала, выражавшийся 
у карел, помимо прямого участия многочисленных родственников 
(и даже односельчан) в обрядах, также в оказании посильпой 
экономической помощи жениху и невесте (последней особенно), 
имел аналогичное проявление у русских Заонежья, где невеста 
в предсвадебные дни тоже обходила родню, собирая «пособь».36

Карельским влиянием можно объяснить, по-видимому, и свое­
образный обычай дополнительного откупа за невесту, зафиксиро­
ванный у поморов Терского берега Белого моря. Здесь дружка 
после выхода свадебнишв из дома невесты возвращался в избу 
и с возгласом: «Здорожало!» или «За косу!» — бросал на стол 
горсть монет.37 У северных карел патьвашка тоже возвращался 
в дом и вручал деньги матери невесты.

Среди русского населения Приопежья известны также обы­
чаи социального характера, имеющие, надо полагать, нервоисточ-

34 Сурхаско, 1977, с. 41, 57. О браках-«самоходках» у  русских говорится 
во многих работах XIX—XX вв.

35 Б а л а ш о в Д. М., К р а с о в с к а я Ю. Е. Русские свадебные песни 
Терского берега Белого моря. JI., 1969, с. 28; Сурхаско, 1977, с. 82, 83.

36 К о л п а к о в а II. П. Старинный свадебный обряд, с. 168.
57 Б а л а ш о в  Д. М., К р а с о в с к а я  Е. В. Русские свадебные песпи .,., 

с. 66; Б е р и ш т а м  Т. А., Л а п и п  В. А. Поморы Кандалакшского и 
Терского берегов Белого моря. — В кн.: Отчеты нолевых исследований 
ИЭ АН СССР. М., 1972; ср.: Сурхаско, 1977, с. 149, 150.

269



ником карельскую (или вепсскую?) традицию праздничной 
гостьбы девушек (адиво) в семьях родственников, проживающих 
в других деревнях.38 Кстати, брачио-родственные связи между 
населением русских и карельских деревень (особенно между лю- 
диками и русскими Прионежья) существуют, по нашим наблюде­
ниям, и поныне, в прошлом же эти связи поддерживались гость- 
бой русской молодежи в карельских деревнях и наоборот, что 
способствовало росту национально-смешанных браков в зоне эт­
нического порубежья.

Модификацией традиции праздничной гостьбы девушек пред­
ставляется, с генетической точки зрения, карельский обычай при­
глашать на время свадьбы в дом невесты ее незамужних родст- 
вепниц (у северных карел они известны под названием капра- 
покко) ; эти девушки-гостьи должны были по обычаю развлекать 
невесту, помогать ей в обрядах подготовки к браку, помогать 
также в приготовлении приданого и даров и т. д. Имеются све­
дения о бытовании подобного же обычая у русских, живущих по 
р. Онеге.39 Имеем ли мы здесь дело с влиянием карельской 
свадьбы, сказать трудно, так как нам неизвестно, характерен лн 
этот обычай для русской свадьбы в целом.

Как уже говорилось, общение между русской и карельской 
молодежью всегда было довольно интенсивным, что, естественно, 
благоприятствовало активному культурному сбмепу. По если ка­
релы перенимали от русских, например, их игры, танцы и песни, 
то русская молодежь в ряде местностей усваивала от карел даже 
их религиозно-магические представления. В частности, весьма 
развитый у карел комплекс обрядов и суеверий, связанных с по­
нятием лемби (приблизительно соответствует русскому понятию 
славутность), оказал заметное воздействие на половую магию 
у соседнего русского населения. Неудивительно, что русские де­
вушки во многих русских деревнях пользовались теми же, что и 
карелки, магическими приемами для усиления своей славутности; 
более того, по некоторым сведениям, они еще в 1920-е годы про­
должали прибегать с этой целью к помощи карельских «колду­
нов».40 Карельским же влиянием можно, очевидно, объяснить и 
то особое место, которое занимал колдун в свадьбе некоторых се­
вернорусских районов. Если обычно колдуна приглашали только 
па время собственно свадьбы (да н то ему нередко приходилось 
выполнять свои функции тайно),41 то в Петрозаводском уезде, 
например, клетнпка приглашали уже па сватовство, а на Помор-

38 Сурхаско, 1977, с. 47—48.
39 Г л. В. Свадебные обычаи онежан прежде и теперь. Архангельск,

1918, с. 4.
40 Kylasta kylfiun. — Punainen Karjala, 1927, № 45; Vienan liianin runon-

laulajat ja tietajt. Toimittanut A. R. Niemi. Helsinki, 1921, s. 1101.
41 M a h l e r  E. Die russischen dorfliclien Hochzcitsbrauche. Berlin, 1960,

S. 357.

270



сном берегу колдун вообще играл «большую, чуть ли не главную 
роль» па свадьбе.42

В других подструктурах севернорусского свадебного ритуала 
|гоже можно обнаружить довольно явственные следы воздействия 
«арельской обрядности. Назовем наиболее яркий пример, зафи­
ксированный в Заонежье и в Пудожском уезде, — обычай чество­
вания новобрачных и других участников свадьбы качанием; но 
в отличие от карел, которые сажали молодых, а затем и прочих 
свадебников попарно на скамью и троекратно поднимали с кри­
ками «ура», в заонежских деревнях принято было качать на ру- 
чах.43 Учитывая тот факт, что обычай качания (hypittia) бытовал 
только у карельского населения южных районов Карелии и Твер­
ской губ., а также у финнов44 и вепсов,45 можно полагать, что 
карелы в данном случае выступали скорее всего в роли посред­
ника.

Не располагая данными относительно степени распространен­
ности большинства интересующих пас сходных с карельскими 
элементов свадебной обрядности русского населения, очень 
трудно бывает определить их этническую принадлежность. Для 
того чтобы установить в каждом конкретном случае, являются ли 
элементы характерными для севернорусской свадьбы в целом или 
для локального обрядового комплекса, вошедшими в пего под ка­
рельским (или иным) воздействием, необходимо картографирова­
ние в масштабах региона. В последние годы все настоятельнее 
ставится и обсуждается вопрос о проведении широких сравни­
тельных исследований брачной обрядности народов европейского 
Севера, ибо такие исследования позволят «решить, в каких слу­
чаях может идти речь о заимствовании (одной или другой сто­
роной) или о процессе совместного творчества сходных форм, 
или, наконец, их сближении в условиях этнических контактов».46 
: Дальнейшее сравнительное изучение свадебных обрядов па-
юдов Русского Севера, выявление их этнических и локальных 
)собенностей с помощью картографирования и других сравни­
тельных методов может внести весьма существенные поправки 

в нашу интерпретацию, осознать механизм вазимодействия ме­
жду карельской и русской обрядностью.

«  Ялгубская свадьба. — ОГВ, 1909, № 67; Б е р п ш т а м  Т. А. Свадсбпая 
обрядность, с. 187.
К о р с п н о й П. Село Космозеро. Свадебный депь в деревпе. — ОГВг j 1910, № 28; Ш а й ж и н  II. Свадьба в Нигижме. — ОГВ, 1903, № 125. 

”  H a r v a  U. Naimatapojemme historiaa.— Kalevalaseuran Vuosikirijar 
1941, № 21, s. 39; P a u l a h a r j u  S. Kainuun mailta. Helsinki, 1922, 
s. 207.

<5 Naytteita aiinis — ja keskivepsan murteista. Helsinki, 1951, s. 213.
46 Чистов, 1974, с. 17; Чистов, 1977, с. 3—10; см. также в кн.: Ареальные' 

исследования в языкознапии и этпографии. JL, 1977; Русский народ­
ный свадебный обряд. Материалы и исследования. JL, 1978.


	Ю. Ю. Сурхаско


