
30 Проблемы полевой фольклористики

А.А. И в а н о в а  ПОЛЕВЫЕ ИССЛЕДОВАНИЯ 
В ИСТОРИИ 

ОТЕЧЕСТВЕННОЙ ФОЛЬКЛОРИСТИКИ
Исследовательский процесс в области 
фольклористики может быть представ­
лен в виде технологической цепочки, 
состоящей из нескольких этапов: соби­
рание -> архивация —> издание -> изучение. 
Их ролевая соотнесенность исторически 
менялась в зависимости от задач, стояв­
ших перед наукой о фольклоре.

Полевые исследования играли ис­
ключительно важную роль в развитии 
теоретической  ф ольклористики  во 
второй половине XIX — первой трети 
XX в. (в период ее становления и са­
моопределения в кругу гуманитарных 
наук, изучавших традиционную куль­
туру). Они не только формировали ее 
информационно-текстовую базу, но 
и в значительной степени определяли 
вектор научных интересов (т.е. про­
блемное поле). Достаточно вспомнить, 
какие последствия имели опыты по­
левой фиксации и издания былин и 
сказок. Сборники П.Н. Рыбникова и 
А.Ф. Гильфердинга [23; 25], к приме­
ру, не только спровоцировали волну 
исследований по героическому эпосу, 
но и способствовали формированию 
отечественной исторической школы, а 
группировка текстов внутри сборников 
не по сюжетам (как это было принято 
ранее), а по исполнителям инициирова­
ла в научных кругах интерес к проблеме 
исполнительства и сказительских школ. 
Региональные сказочны е сборники 
этого же периода [12; 13; 24; 28 и др.] 
со всей очевидностью обозначили как 
одну из важ нейш их теоретических 
проблем проблему этнокультурных 
диалектов.

Важно отметить, что на этом этапе 
фольклористами осознавалась комп­
лексность фиксируемого и изучаемого 
объекта, его органическая включенность 
в бытовую, социальную, хозяйственную 
и ритуальную сферы жизни русской де­
ревни. Этим был продиктован интерес 
к публикации материалов в виде энцик­
лопедических компедиумов [9; 10; 11; 29 и 
др.]. И даже сборники, представлявшие 
фольклорную традицию фрагментарно 
(пожанрово), обыкновенно содержали 
пространные вступительные статьи, в 
которых приводилась разнообразная 
информация о природно-географ и- 
ческих, хозяйственных, исторических,

АННА АЛЕКСАНДРОВНА ИВАНОВА, 
канд. филол. наук; Московский гос. ун-т 
им. М.В. Ломоносова

этнокультурных и диалектных особен­
ностях представляемого региона.

Сбор и публикация полевых ма­
териалов в это время осуществлялись 
благодаря энциклопедичное™ знаний и 
умений отдельных исследователей (в их 
лице часто соединялись собиратель, изда­
тель и теоретик — Д.К. Зеленин, Ю.М. 
и Б.М. Соколовы, М.К. Азадовский, 
А.И. Никифоров, И.В. Карнаухова и 
др.). Одной из первых удачных попы­
ток полидисциплинарного изучения 
отдельных региональных культурных 
традиций следует признать экспеди­
ции второй половины 1920-х гг. на 
Русский Север под руководством К. К. 
Романова, организованные секцией 
крестьянского искусства Государс­
твенного института истории искусств. 
В них приняли участие специалисты 
по народной архитектуре, фольклору, 
музыке, хореографии, театру (А.М . 
Астахова, И.В. Карнаухова, Е.В. Гип­
пиус, Н.П. Колпакова, З.В. Эвальд, Е.Э. 
Кнатц, В.Н. Всеволодский-Гернгросс 
и др.). Подготовленные по материалам 
экспедиционны х записей сборники 
научных трудов (например, [16]) до 
сих пор остаются образцовыми в жанре 
комплексного полидисциплинарного 
исследования. Особенность последнего 
состоит в том, что оно выстраивается 
как соположение различных научных 
дисциплин в рамках одного иссле­
довательского процесса. Достигается 
это тем, что целостный культурный 
объект (например, локальная песенная 
традиция) расщепляется на отдельные 
составляю щ ие, каж дая из которых 
описывается и интерпретируется с 
позиции определенной науки: словес­
ная ткань песни изучается фолькло- 
ристами-словесниками, музыкальный 
строй — этномузыковедами, кинети­
ческий код — хореографами и т.д. При 
этом разночтения, неизбежные по при­
чине методологических, методических 
и прочих установок разнопрофильных 
специалистов, заложенные на начальной 
фазе исследования, на завершающей его 
стадии могут привести к тому, что сумма 
полученных «знаний» об объекте пред­
ставит его в искаженном виде. Избежать 
этого можно только в том случае, если 
действия исследователей будут согласо­
ванными и ориентированными на раз­
нообразные формы взаимодействия (как 
это и произошло в случае с экспедицией 
под руководством К.К. Романова).

В 1930-е гг. в развитии отечест­
венной фольклористики произошел 
решительный поворот в сторону моно- 
дисциплинарного изучения фольклора. 
Позиционировавшись как филологи­
ческая (точнее — литературоведческая1) 
дисциплина, теоретическая фолькло­
ристика сосредоточилась на изучении 
жанровых форм, отвечающих критерию 
художественности. Соответственно, 
периферийные, маргинальные текс­
ты с доминирующей информативной 
функцией (фольклор речевых ситуа­
ций, несказочная проза и некоторые 
другие) выводились за объектное и 
предметное поля фольклористики. Это 
соответствующим образом повлияло на 
проблематику и методологию фолькло­
ристических исследований. Основным 
объектом изучения стал текст как тако­
вой: его содержательные и формальные 
жанровые параметры. Ф ункциональ­
ный же аспект фольклорной традиции 
по сути дела оказался сведенным к 
установлению  вариативных границ 
фольклорных текстов и описанию ти­
пологии факторов, их определяющих. 
И гнорирование фольклорного кон­
текста сделало фигуру исполнителя 
почти виртуальной (в лучшем случае 
она интересовала фольклористов с 
точки зрения типологической харак­
терности — см., например, о класси­
фикации типов сказочников [26]).

Тенденция к установлению типо­
логических закономерностей в ущерб 
конкретным фольклорным версиям 
распространилась и на ареальную фольк­
лористику. Выделение этнокультурных 
зон на основе классических фольклор­
ных жанров (заметим, в наименьшей 
степени ориентированных на этничес­
кую и географическую специфику) не 
могло не исказить картографировавши­
еся результаты: так в науке появились 
очередные мифы о двух типах русской 
свадьбы — северно- и южнорусской, о 
трех типах колядных песен, имеющих 
четко выраженные ареалы бытования, 
и т.п.

Изменения теоретических исследо­
вательских установок имели для поле­
вых изысканий серьезные последствия. 
Благодаря этим изменениям полевая 
фольклористика оказалась за пределами 
экспериментальной (поисковой) облас­
ти научного знания и стала рассматри­
ваться в качестве прикладной сферы, 
призванной расширить источниковед­



Проблемы полевой фольклористики 31

ческую базу «новой» теории фольклора. 
В результате методология и методика 
полевой работы оказалась в плену у 
идеи идентичности литературного и 
фольклорного процессов.

Этот период полевых исследова­
ний, длившийся почти полстолетия, 
Б.Н. Путилов охарактеризовал так: 
«В отечественной науке интерес к 
контекстным аспектам возник, когда 
она обратилась к живому, функцио­
нирующему фольклору и развернула 
полевые исследования. В сборниках и 
трудах, явившихся непосредственным 
результатом собирательской работы, 
можно найти немало сведений разного 
порядка, относящихся к обстоятельс­
твам исполнения, восприятия текстов, 
поведения исполнителей и слушателей, 
к непосредственным и опосредованным 
связям текстов с ситуациями. При всем 
том собственно контекстная проблема­
тика — в современном ее понимании 
— оставалась на периферии внимания 
ф ольклористов, она перекрывалась 
интересом к обобщениям, к выявлению 
типологии, к содержанию и общесо­
циальному звучанию фольклора. На 
первом плане стояла задача получения 
максимума текстов — в ущерб выявле­
нию ситуаций их функционирования. 
Нередко записи лишь условно можно 
назвать полевыми, поскольку испол­
нение шло по заказу собирателя, и о 
реальном контексте можно было только 
спрашивать. Но и при записи в естес­
твенных условиях собиратели редко 
сосредоточивали внимание на фиксации 
контекстных данных, во всяком случае 
на более или менее полном их учете» 
[27. С. 126-127].

Кардинальным образом ситуация 
стала меняться лишь в последней тре­
ти XX в., когда на стыке различных 
научных сфер стали формироваться 
интердисциплины (этнолингвистика, 
лингвофольклористика и др.). Тем са­
мым вчерашние научные «маргиналы» 
конституировались, приобрели опреде­
ленный научный статус и стали сущес­
твовать наряду с монодисциплинами, 
породившими их.

Появление интердисциплин, с од­
ной стороны, позволяло схватывать 
структурную сложность и многомер­
ность ф ольклорной  культуры, а с 
другой — выстраивать исследование 
на принципиально иной — междис­
циплинарной — основе. В отличие от 
моно- и полидисциплинарного меж­
дисциплинарное исследование берет 
изучаемый объект во всей его нерасчле- 
ненности, целостности. Это означает, 
что отдельные элементы изучаются в 
системных связях друг с другом. Такой 
тип комплексирования может быть 
охарактеризован как синтез.

В результате система границ в области 
научного знания о традиционной культу­
ре значительно усложнилась, а объектное 
и предметное поля оказались многократ­
но перекроенными и расширенными за 
счет зоны «периферийных» фольклорных 
форм. К тому же сама фольклорная куль­
тура в эти годы претерпела изменения 
онтологического свойства: перестроилась 
ее стратификационная структура (в том 
числе за счет городской среды); стали 
иными формы архивации, хранения, 
воспроизведения и ретрансляции фольк­
лорных текстов [21; 22 и др.].

Образовавшийся за несколько де­
сятилетий разрыв между постоянно 
меняющейся фольклорной реальнос­
тью и формами ее научного описания, 
презентации и интерпретации первыми 
почувствовали фольклористы, активно 
занимающиеся полевыми изысканиями. 
Именно они решились на новое прочте­
ние природы фольклорного текста [2; 5; 
17; 18; 31; 33; 34 и др.] и его контексту­
альных связей [6; 8; 19; 27 и др.]2.

Решительный сдвиг научных интере­
сов полевиков с исследования текста как 
такового и обращение к живой традиции 
(т.е. тексту в динамическом аспекте) 
были вызваны и тем, что к изучению 
фольклора начали применять теорию 
речевых и межкультурных коммуни­
каций. В результате не только заметно 
расширился спектр вербальных и пара- 
вербальных контекстов, попадающих в 
поле зрения собирателей, но изменился 
сам характер их фиксации. Запись не 
отдельных фольклорных текстов, а це­
лостных интервью позволила установить 
реально существующие межтекстовые 
ассоциативные связи, на базе которых в 
конкретных локальных и индивидуаль­
ных репертуарах формируются гипертек­
стовые единства. Последние являются 
не только мощным стабилизатором 
фольклорной традиции как таковой, но 
и механизмом обретения ею разнооб­
разных форм идентичности (региональ­
ной, локальной и проч.) [3; 14].

Изменение научного дискурса пос­
ледних двух десятилетий XX  в. в области 
изучения традиционной культуры не 
просто повысило значение полевых ис­
следований, отведя им роль «творческой 
лаборатории», в которой уточняются 
или переосмысляются многие прежние 
положения теории фольклора и рожда­
ются новые идеи, но и изменило status 
quo самой полевой фольклористики. 
Ныне она позиционирует себя не как 
прикладная ветвь теоретической фоль­
клористики, а как самостоятельная 
междисциплинарная отрасль научно­
го знания3, имеющая свой предмет 
изучения, свои методологические и 
методические установки, собственный 
научный тезаурус [1; 4; 20; 30; 32].

Примечания

1 «Фольклор — одна из важнейших 
областей поэтического творчества, а 
фольклористика — одна из важнейших 
частей марксистско-ленинского лите­
ратуроведения. К изучению фольклора 
должны быть применены все те основ­
ные методологические установки, кото­
рые применяются к литературоведению и 
искусствоведению вообще» [7. С. 92).

2 Этому в немалой степени способс­
твовали новые технические возможности 
фиксации и презентации фольклора.

3 В качестве примера междисципли­
нарного исследования, подготовленного 
на основе полевых исследований, можем 
привести монографию В.Н. Калуцкова и 
А.А. Ивановой о «географических» пес­
нях [15].

Литература

1. Актуальные проблемы полевой 
фольклористики. [Вып. 1]. М., 2002; Вып. 
2. М., 2003; Вып. 3. М., 2004.

2. Гацак В.М. Текстологическое пости­
жение многомерности фольклора / /  Сов­
ременная текстология: теория и практика. 
М., 1997. С. 103-112.

3 .Дианова Т. Б. Гипертекстовые единс­
тва в живой фольклорной традиции / /  
Актуальные проблемы полевой фолькло­
ристики. М., 2002. С. 68—74.

4. Дианова Т.Б. Полевая фольклорис­
тика / /  Программы общих и специальных 
курсов. М., 2004. С. 77— 83.

5. Дианова Т. Б. Жанровое пространство 
фольклора: изменение научной парадиг­
мы / /  Первый всероссийский конгресс 
фольклористов. М., 2005. С. 372—384.

6. Дианова Т. Б. Текст и контекст в 
фольклоре / /  Славянская традиционная 
культура и современный мир. М., 2005. 
С. 15-21.

7. Дискуссия о значении фольклора 
и фольклористики в реконструктивный 
период / /  Литература и марксизм. 1931. 
Кн. 5, 6.

8. Добровольская В.Е. Роль контекста в 
бытовании и реконструкции фольклорно­
го текста //Традиционная культура. 2004. 
№ 3. С. 46-55.

9. Добровольский В.Н. Смоленский 
этнографический сборник / /  Записки 
Русского географического общества. Т. 27. 
СПб., 1903.

10. Ефименко П.С. Материалы по 
этнографии русского населения Архан­
гельской губернии / /  Тр. Этнограф, отдела 
Общества любителей естествознания, 
антропологии и этнографии. Кн. 5. Вып. 
1-2. М., 1877-1878.

11. Забылин М. Русский народ: Его 
обычаи, обряды, предания, суеверия и 
поэзия. М., 1880. (Репринт, переизд.: М., 
1989).

12. Зеленин Д. К. Великорусские сказки 
Пермской губернии / /  Записки Русского 
географического общества. Т. 41. Пг.,
1914.

13. Зеленин Д. К. Великорусские сказки 
Вятской губернии / /  Записки Русского 
географического общества. Т. 42. Пг.,
1915.

14. Иванова А.А. Гипертекстовые сис­
темы как феномен локальной фольклор­



32 Проблемы полевой фольклористики

А.Б. МОРОЗ
ЗАМЕТКИ «ИНКВИЗИТОРА»1:

К ВОПРОСУ ОБ ЭТИКЕ ПОЛЕВОЙ РАБОТЫ

ной традиции / /  Локальные традиции 
в народной культуре Русского Севера. 
Материалы IV междунар. науч. конф. 
«Рябининские чтения — 2003». Петроза­
водск, 2003. С. 31—33.

15. Калуцков В.Н., Иванова А.А. Геогра­
фические песни в традиционном культур­
ном ландшафте России. М., 2006.

16. Крестьянское искусство СССР. 
Искусство Севера. Вып. 1. Л., 1927; Вып. 
2. Л., 1928.

17. Лоб/сова Г. В. Древности Псковс­
кой земли: Жатвенная обрядность. СПб., 
2000.

18. Мехнецов А.М. Фольклорный текст 
в структуре явлений народной традицион­
ной культуры / /  Музыка устной традиции: 
Материалы междунар. науч. конф. памяти 
А.В. Рудневой. М., 1999. С. 178-190.

19. Морозов И.А., Старостина Т.А. 
Ситуативные факторы порождения фоль­
клорного текста / /  Актуальные проблемы 
полевой фольклористики. Вып. 2. М., 
2003. С. 12-26.

20. Наука о фольклоре: междисцип­
линарные взаимодействия: Материалы 
междунар. науч. конф. М., 1998.

21. Неклюдов С.Ю. После фольклора / /  
ЖС. 1995. № 1. С. 2 -  4.

22. Неклюдов С.Ю. Устные традиции 
современного города: смена фольклорной 
парадигмы / /  Исследования по славянско­
му фольклору и народной культуре. Вып.
2. Окленд, 1997. С. 77-88.

23. Онежские былины, записанные 
А.Ф. Гильфердингом летом 1871 г. СПб., 
1873 (2-е изд.: Т. 1-3 . СПб., 1894-1900; 
4-е изд.: Т. 1-3 . М.; Л., 1949-1951).

24. Ончуков Н.Е. Северные сказки / /  
Записки Русского географического обще­
ства. Т. 33. СПб., 1908.

25. Песни, собранные П.Н. Рыбнико­
вым. М., 1861—1867. (2-е изд.: М., 1909— 
1910; 3-е изд.: Петрозаводск, 1989—1991).

26. Пропп В.Я. Вопрос о типах сказоч­
ников / /  Он же. Русская сказка. Л., 1984. 
С. 326-328.

27. Путилов Б.Н. Фольклор и народная 
культура. In memoriam. СПб., 2003.

28. Соколов Б.М., Соколов Ю.М. Сказки 
и песни Белозерского края. М., 1915.

29. Терещенко А.В. Быт русского наро­
да. СПб., 1848.

30. Типология фольклорной традиции: 
актуальные проблемы полевой фолькло­
ристики. М., 2004.

31. Толстой Н. И. Вторичная функция 
обрядового символа / /  Он же. Язык и 
народная культура. Очерки по славянской 
мифологии и этнолингвистике. М., 1995. 
С. 167-184.

32. Чередникова М.П. Основные про­
блемы полевой фольклористики в сов­
ременных условиях / /  Основы полевой 
фольклористики. Вып. 1. Ульяновск, 1997. 
С. 6 -13.

33. Чистов К. В. Специфика фольклора 
в свете теории информации / /  Типологи­
ческие исследования по фольклору. М., 
1975. С. 26-43.

34. Чистов К. В. Поэтика славянского 
фольклорного текста. Коммуникативный 
аспект / /  История, культура, этнография 
и фольклор славянских народов: Мате­
риалы VIII междунар. съезда славистов. 
Доклады советской делегации М., 1978. 
С. 299-327.

В октябре 2006 г. на проходившей в 
С ербии конф еренции «Славянский 
фольклор и фольклористика на рубеже 
тысячелетий», задачей которой орга­
низаторы видели подведение итогов 
работы славянских фольклористов за 
XX в., один мой московский коллега 
демонстрировал видеозапись лечения у 
знахарки. Лечили студентку, участницу 
экспедиции, сам же коллега снимал. 
После показа докладчик имел неосто­
рожность заметить, что запись сделана 
скрытой камерой, хотя это не совсем 
соответствовало действительности: ка­
мера, совершенно обычная и не самая 
маленькая, вовсе не была скрыта, хотя 
внимания знахарки на то, что ее сни­
мают, никто специально не обращал. 
Упоминание скрытой камеры начисто 
убило интерес к самому процессу за­
говаривания, прекратило начавшееся 
было обсуждение и перевело разговор 
в совершенно иную сферу — о пра­
вомерности использования в полевой 
работе скрытой и даже вполне явной, 
но специально не оговоренной камеры. 
Точки зрения присутствующих распре­
делились с полной предсказуемостью: 
чеш ские, словенские и хорватские 
ф ольклористы  возм ущ ались во п и ­
ющим фактом вторжения в личное 
пространство информанта; сербские, 
болгарские, украинские, белорусские 
и русские — напротив, преимущест­
венно продемонстрировали непонима­
ние проблемы или равнодушие к ней. 
Действительно, ставшее в западной 
антропологии и этнологии совершенно 
обычным получение письменного со­
гласия информантов на запись и публи­
кацию полученных от них сведений уже 
прижилось в части славянских стран, 
теснее контактирующих с Западом, но 
по-прежнему вызывает недоуменную 
улыбку у восточнославянских и части 
южнославянских исследователей.

Незапланированная, но жаркая дис­
куссия выявила множество вопросов, 
ответа на которые так и не нашлось 
(да и вряд ли универсальный ответ 
существует), однако сама постановка 
и обсуждение их чрезвычайно важны. 
На полгода раньше эту тему в Рос­
сии, кажется впервые, широко поднял 
журнал «Антропологический форум», 
предложив авторам высказаться по по­
воду этических проблем, возникающих 
во время полевой работы (2006, № 5). 
Не написав в свое время ответов на
АНДРЕЙ БОРИСОВИЧ МОРОЗ, канд. 
филол. наук; Российский гос. гуманитарный 
ун-т (Москва)

вопросы редакции журнала, я всё же 
попытался их для себя сформулиро­
вать. Впрочем, всё изложенное ниже 
представляет собой скорее «протокол 
о намерениях», нежели конкретные 
правила, поскольку на практике этнолог 
(фольклорист, антрополог и т.д.) всегда 
вынужден исходить из той ситуации, в 
которой протекает его работа, и в каж­
дом конкретном случае отвечать для 
себя на эти вопросы заново, а может 
быть, и по-новому, расстояние же от 
«протокола о намерениях» до реальной 
практики крайне велико. В немалой 
степени это расстояние определяется 
подчас кардинальным различием во 
взгляде на вещи, в том числе на суть 
и предмет полевой работы, у исследо­
вателя и информанта. Этот очевидный 
для любого, кто занимается полевыми 
исследованиями, факт зачастую оста­
ется за рамками дискуссии об этике 
полевой работы. Т.Б. Щ епанская в 
статье об экспедиционном фольклоре 
(фольклоре фольклористов и этноло­
гов) говорит о его «распространенном 
мотиве»: «информанты не понимают 
целей исследователей» или «не могут 
их идентифицировать (понять, кто они 
такие)»2 — эта проблема зачастую встает 
в реальной полевой практике. В этом 
случае работают вполне стереотипные 
модели восприятия собирателя инфор­
мантом, основанные на идентификации 
исследователя с представителем более 
очевидного рода деятельности. Так, 
при работе в деревне среди наиболее 
частых моделей можно упомянуть та­
кие: собиратель-фольклорист воспри­
нимается как участник фольклорного 
ансамбля (жители деревень удивляются, 
услышав, что участники экспедиций не 
будут петь в клубе), как скупщик ста­
рины («Вы старые монеты/вещи/иконы 
принимаете?» — нередко приходится 
слышать на улице), а то, еще хуже, как 
ее любитель, высматривающий где что 
плохо лежит. Из постепенно уходящих 
в прошлое моделей всё еще можно 
услышать про себя, что ты шпион или 
(без указания на род твоей деятель­
ности) что ты передашь полученные 
сведения и информанта заберут3. Легче 
студентам — статус студента, которого 
направили на практику, вполне удов­
летворяет недоумение информантов. 
Дальнейшее не конкретизируется. Цель 
работы фольклориста-этнолога тоже 
часто вызывает недоумение. Рассужде­
ния о фольклорных архивах, книжных, 
журнальных публикациях мало кого 
трогают, и смысл полевой работы изме-


	А.А. Иванова ПОЛЕВЫЕ ИССЛЕДОВАНИЯ В ИСТОРИИ ОТЕЧЕСТВЕННОЙ ФОЛЬКЛОРИСТИКИ


