
в научном наследии 
Б.Б.Ефименковой

К 80-летию со дня рождения ученого

МОСКВА-МУЗЫКА 
2012



Из истории собирания и изучения 
русской причети

Жанр причети распространен на русской этнической территории в раз­
личных стилевых разновидностях под местными названиями: причить, при­
чет, причот, плач, причитание, голошение, вопль. Он служит для выраже­
ния горестных, порою трагических переживаний, настроений.

По своему содержанию и общественному назначению причитания по­
всеместно подразделяются на плачи по умершим (погребальные), воинские 
(рекрутские), свадебные. Все эти жанровые разновидности русского плача 
объединяются одной общей темой разлуки с близкими людьми, родными 
местами, привычным укладом — темой, связанной с тяжелыми жизненны­
ми потерями, трагическими поворотами судеб. Образы утраты, расставания, 
пути-дорожки «на чужу дальню сторону», откуда часто нет возврата, объ­
единяют все жанровые разновидности причети общим и своеобразным 
стилевым единством, ярко выступающим как в поэтике, так и в мелодике 
причитаний.

Тексты русских плачей были записаны впервые только в начале XIX века, 
а их напевы — в конце того же столетия. Но свидетельства наблюдателей 
относятся, однако, к более раннему времени.

В настоящей статье объединены материалы двух работ Б. Б. Ефименковой. О времени 
их написания можно судить по тому, какие нотные сборники вошли в обзор публикаций. 
Одна статья — ббльшая по объему (47 страниц машинописного текста) — была написана, 
очевидно, в конце 1960-х годов, другая, значительно меньшая (30 страниц) — в начале 1970-х. 
Вторая статья представляет собой фрагмент диссертационного исследования и обозначена 
как его первая глава с заглавием «Из истории собирания и изучения русской причети». Более 
ранняя работа не озаглавлена, но, вероятно, она также имеет отношение к диссертации в ее 
первых вариантах. Обе работы чрезвычайно близки по содержанию.



Из истории собирания и изучения русской причети 37

Прежде других разновидностей жанра объектом внимания становится 
погребальная причеть — и не случайно: представления о смерти и посмерт­
ном существовании играли огромную роль в жизни человека, в формирова­
нии его быта и мировоззрения. Именно народная погребальная причеть по­
служила образцом для многочисленных «плачей», встречающихся в древне­
русской письменной литературе вплоть до XVII века. Эти плачи, наряду с 
описаниями иностранных путешественников, посетивших русскую землю, 
рисуют нам широкую картину бытования погребальной причети уже в отда­
ленные века русской истории и передают — более или менее точно — круг 
образов, характер и пути эволюции старинных обрядовых причитаний по 
умершим.

Пожалуй, наиболее ранним свидетельством такого рода является 
«Записка» Ахмеда ибн-Фадлана ибн-Аббаса ибн-Рашида ибн-Хаммада, да­
тированная началом X века. Этот арабский путешественник, пожелавший 
присутствовать на похоронах знатного русса, оставил нам подробное описа­
ние старинного погребального обряда, сопровождавшегося человеческими 
жертвами. И между прочим он упоминает о том, что обрекшая себя на смерть 
и сожжение вместе со своим господином девушка перед самым концом пела 
прощальные песни.

«...Подали ей кружку с горячим напитком, она пела над нею и выпила 
ее, толмач же сказал мне, что этим она прощается со своими подругами. За­
тем дали ей другую кружку, которую она взяла и запела длинную песню; ста­
руха же (распорядительница обряда. — Б. Е.) торопила ее выпить кружку и 
войти в палатку, где ее господин»1.

Были ли это причитания? Вряд ли можно пойти в этом случае дальше 
догадок и предположений. Ибн-Фадлан употребляет слово «песня», кото­
рое ничего не доказывает и не опровергает. Здесь могли иметь место и не­
знание обычаев чужого народа, и неточность в выборе самого термина, и 
неточность его перевода. Во всяком случае, А. Котляревский, комментируя 
этот рассказ, замечает: «Питье прощальной чаши и последнее причитание 
(выделено мною. — Б. Е.) встречает многочисленные аналогии в обычаях 
славянских племен»2.

Письменные памятники древней русской литературы, и прежде всего 
летописи, содержат не только вполне определенные указания на большую

1 Цит. по: Гаркави А. Сказания мусульманских писателей о Славянах и Руссах. СПб., 
1870. С. 99.

2 Котляревский А. О погребальных обычаях языческих славян. Т. III. СПб., 1891. С. 78.



38 Научные работы Б. Б. Ефименковой

роль обрядовых плачей в богатой превратностями русской истории эпохи 
феодализма, но включают и тексты причитаний по наиболее любимым кня­
зьям. Интересно, что летописец отмечает традицию не только индивидуаль­
ных, но и коллективных оплакиваний, в которых принимали участие и муж­
чины. Вообще мужской плач — не редкость в русской летописи3.

Ольга оплакивала мужа своего в древлянской земле, над ослепленным 
Васильком Теребовльским попадья «плакатися нача... яко мертву сущио 
оному»4. Плакал по Ярославе Мудром его сын Всеволод, по Изяславе Яро- 
славиче — Ярополк с дружиною своею: «Отче, отче мой! что еси пожил без 
печали на свете сем, многы напасти приим от людий и от братья своея? се же 
погибе не от брата, но за брата своего положи главу свою»5. Владимир Мо­
номах в письме к Олегу Святославичу, который держал в плену невестку 
Мономаха, писал: «...а сноху мою послати ко мне... да бых обуим оплакал 
мужа ея и оны сватбы ею»6. Летописи приводят тексты плачей по Андрею 
Боголюбскому (1175), по Мстиславу Ростиславичу (1179) и его брату Роману 
(1180). В житиях князей отрывки плачей завершают рассказы о смерти Бо­
риса и Глеба, Александра Невского, Дмитрия Донского и многих других.

Народная традиция оказала несомненное влияние и на авторов «Слова 
о полку Игореве» (плач жен русских, плач Ярославны), «Задонщины» (плач 
боярынь московских, воеводческих жен, плач татарского войска) или более 
поздних исторических повестей о событиях смуты начала XVII века7.

Конечно, плачи в летописях, житиях и прочих произведениях письмен­
ности создавались не только под влиянием народной традиции, но и пере­
водной (прежде всего, византийской) и церковной литературы. Это своего 
рода литературные обработки, которые не могут никоим образом заменить 
точных записей подлинных народных причотов, но являются неопровержи­
мым доказательством распространенности этого жанра на протяжении ог­
ромного исторического периода.

3 Мы не знаем, какого рода были эти мужские плачи — они исчезли из быта задолго до 
нашего времени. Песни типа мужских плачей сохранились у осетин и других кавказских на­
родов, но там они имеют совершенно иной характер, чем женские причитания. До нас же 
дошел только женский русский плач.

4 Полное собрание русских летописей. СПб., 1846. Т. I, л. 3.
5 Там же. Л. 86.
6 Там же. J1. 105.
7 Например, в «Сказании о царстве Федора Иоанновича» есть плачи угличан и плач ма- 

тери-вдовы над телом царевича Дмитрия, в повести «О представлении и о погребении князя 
Михаила Васильевича Шуйского, рекомого Скопина» — плач жены его.



Из истории собирания и изучения русской причети 39

Похоронная причеть настолько прочно входила в быт, в обиход русско­
го общества, что уже в первых произведениях письменности стала, по сло­
вам исследователя древнерусской литературы В. Андриановой-Перетц, спе­
цифической формой древнерусской лирики, давшей «книжному плачу свои 
традиционные приемы»8.

«Внутри эпического повествования, выражавшего широкую историчес­
кую тематику, с XI века появляются лирические эпизоды, которые облека­
ются в форму „плачей“. Основная тема этих плачей — скорбь по умершему; 
но чем дальше, тем разнообразнее становятся темы литературных плачей: 
горестная судьба, разлука, военное поражение, наконец, бедствия разорен­
ного войной города или государства — вот темы плачей, которые к XVI— 
XVII векам иногда выделяются из общей композиции повествования и ста­
новятся самостоятельным лироэпическим жанром»9.

Столь же многочисленные упоминания о погребальной причети содер­
жат и иностранные описания отдельных сторон русского быта XVI—XVII 
веков.

В 1551 году польский священник Иоанн Менеций в эпистоле к Георгию 
Сабину, наряду с интересными сведениями о погребальных обычаях запад­
ной части России, приводит отрывок похоронного плача (на рутенском языке 
и в латинском переводе) в качестве образца. А. Котляревский, обращая осо­
бое внимание на это послание Менеция, рассматривает записанный 
польским священником отрывок плача как «едва ли не древнейшее русское 
похоронное причитание»10.

К XVI веку относится и первая публикация южнорусского похоронного 
причета в обработке польского поэта Кленовича в его поэме «Roxolania» 
(«Русь», 1554).

Но особенно часто упоминают о похоронных обрядах, сопровождавших­
ся «воплями», иностранцы, побывавшие в России.

В «Подробном описании путешествия голштинского посольства в Мос­
ковию и Персию в 1633, 1636 и 1639 годах» Адама Олеария читаем: «Если 
умрет кто, то сходятся ближайшие приятели покойного и женщины друг 
перед другом, начинают громко вопить и кричать; они становятся вокруг 
мертвого тела и спрашивают: „Зачем ты умер? Али у тебя недоставало про­

8 Андрианова-Перетц В. Очерки поэтического стиля Древней Руси. М.; JL, 1947. С. 144.
9 Там же. С. 135.
10 Котляревский А. О погребальных обычаях языческих славян. С. 152.



40 Научные работы Б. Б. Ефименковой

довольствия какого, пищи, напитков, одежды или чего другого? Али жена у 
тебя была не добра, не молода и не красива и не довольно верна?11 ...Такие 
жалобы повторяют они и у могилы, когда следует уже опускать в нее, а также 
и после, по нескольку раз в году, над могилами»11.

Секретарь посольства императора Леопольда I к царю Петру I (1698— 
1699) Иоанн Георг Корб приводит подробные же вопросы к умершему, но 
отмечает при этом, что покойного оплакивают «нанятые женщины»12.

Подобные сведения встречаются почти во всех записках иностранных 
путешественников XVI—XVII веков.

Своеобразным доказательством широкой распространенности народной 
погребальной причети и древности ее происхождения являются свидетель­
ства борьбы церковных и светских властей феодальной Руси с «языческим» 
обрядом оплакивания умерших. В постановлении Стоглавого собора (1551) 
читаем: «В троицкую субботу по селом и погостом сходятся мужи и жены на 
жальниках (то есть кладбищах. — Б. Е.) и плачутся по гробом с великим кри- 
чанием»13.

Стоглав осудил эту противоречащую нормам христианской религии тра­
дицию, однако она продолжала существовать. В 1715 году Петр I по случаю 
кончины царицы Марфы Матвеевны специальным указом вновь запретил 
обычай оплакивания покойного как «непристойный и суеверный». Почти 
полвека спустя А. Сумароков в заметке «О неестественности» называет на­
родный погребальный обряд «плачевным и смешным позорищем», а при­
читания — «дурацкими песнями» и все еще настаивает на их изгнании из 
дворянского быта14. Но уже начался новый период в истории русской куль­
туры — период, который в корне изменил отношение просвещенной вер­
хушки общества к народному искусству и к русской причети.

Вторая половина XVIII века — эпоха крестьянских восстаний и пробуж­
дения чувства национального самосознания, интереса к народу, его исто­
рии и культуре. Это время появления первых сводов исторических и этно­
графических материалов о России. Большое внимание уделяется в них древ­

11 Подробное описание путешествия голштинского посольства в Московию и Персию в 
1633, 1636 и 1639 годах, составленное секретарем посольства Адамом Олеарием. М., 1870. 
С. 364.

12 Дневник Иоганна Георга Корба, секретаря Посольства от императора Леопольда I к 
царю Петру I в 1698-1699 гг. М., 1868. С. 272.

13 Цит. по: Котляревский А. О погребальных обычаях языческих славян. С. 148.
14 Сумароков А. О неестественности / /  Трудолюбивая пчела. 1795, апрель. С. 237-240.



Из истории собирания и изучения русской причети 41

ним обрядам, обычаям, поверьям. И народная причеть, уже не только 
погребальная, но и свадебная, как необходимая часть народного быта по­
падает в поле зрения этнографов.

В «Истории русской этнографии» А. Пыпин так характеризует этот пе­
риод: «В последних двух десятилетиях прошлого (то есть XVII. — Б. Е.) века 
возникает впервые, иногда в замечательных пробах изучение народных обы­
чаев, преданий, собирание народных песен: это было не случайное дело про­
стого любопытства, а именно определенное, хотя часто еще весьма неуме­
лое желание разыскать народную старину»15.

Правда, причеть задевается исследователями изредка. Можно утвер­
ждать, что песенные сборники не только XVIII века, но и первых десятиле­
тий века XIX, в сущности, не дают текстов народных плачей. Сделанная еще 
в начале XVII века для английского путешественника запись плача Ксении 
Годуновой (среди шести исторических песен) чисто случайна. К тому же это, 
скорее всего, не подлинный текст, а его литературная обработка.

О причитаниях продолжают упоминать. Правда, иногда эти беглые за­
мечания содержат ценные сведения. Выделяется в этом отношении работа 
Т. Болтина «Примечания на историю древния и нынешния России г. Лек- 
лерка». Интересующее нас «примечание» является разъяснением по поводу 
утверждения Леклерка о том, что в России до сих пор существуют наемные 
плакальщицы и что русская похоронная причеть вся строится из ряда кано­
низированных вопросов к покойному.

Уличив автора в недобросовестности (вопросы эти Леклерк переписал 
из книги Левека, а выдал себя за очевидца), Болтин сообщает много ин­
тересного о бытовании похоронной причети в конце XVIII столетия: «Из 
всего сказанного вот что есть истинное, оставшееся от древнего обычая: в 
деревнях и поныне плачут, или, приличнее, воют, причитая вслух некото­
рые слова в похвалу умершего и в объяснение своей любви к нему, сиротства 
и бедности, в которые впали лишением его; но плачут обыкновенно ближ­
ние родственницы умершего, яко жена, сестра, дочь, и проч., а отнюдь не 
наимщицы, и в плаче своем произглашают речи не по форме, а что на тот 
час в голову их придет, без всякого размышления и предуготовления»16.

Это описание русской похоронной причети затрагивает и ее типическое 
содержание, и обстановку исполнения, и импровизационный характер вы-

15 Пыпин А. История русской этнографии. Т. I. СПб., 1890. С. 27.
16 Болтин И. Примечания на историю древния и нынешния России г. Леклерка. Т. I. 

Б. м., 1788. С. 163.



42 Научные работы Б. Б. Ефименковой

оказывания — все эти черты будут отмечаться в последующих исследовани­
ях вплоть до нашего времени.

Сведения о русской похоронной причети к началу XIX века были поды­
тожены в книге «Dissertations sur les antiquites de Russie» М. Гутри, изданной 
в России на французском языке в 1795 году. Русский ее перевод публико­
вался уже в 1797 году, а в 1844-м в журнале «Маяк» он был перепечатан с 
некоторыми сокращениями.

Работа Гутри, хотя и является первой попыткой свода всего этнографи­
ческого материала своего времени, довольно поверхностна и лишь конста­
тирует факт существования погребальных и поминальных обычаев и причи­
таний.

А. Радищев, помещая в «Путешествии из Петербурга в Москву» два об­
разца рекрутского плача (в главе «Городня»), расширяет сведения о жанрах 
народной причети.

В 1825 году Н. Гнедич публикует свой перевод «Простонародных песен 
нынешних греков», изданных во Франции Фориелем. Во введении Гнедич 
не только приводит описание греческого обряда оплакивания покойника, 
данное французским издателем, но и добавляет для русского читателя сле­
дующее: «Так называемые... мирологи и у нас, хотя не имеют названия, но 
существуют: ...простонародные женщины в России, а особенно в Мало­
россии, оплакивая мертвых, прибегают не к одним слезам и не имеющим 
связи воплям горести, ...плач их составляет особенный, у простых людей 
почти общий род оплакивания, в котором они обыкновенно исчисляют доб­
родетели умершего, хвалят его и, жалуясь на свое вдовство или сиротство, 
распевают: Закрыл ты ясные очи свои! На кого оставил? ...Плач сей, произ­
носимый всегда особенным родом напева (выделено мною. — Б. Е.), носит на 
себе совершенное свойство миролога»17.

Следовательно, уже в 20-е годы XIX века общее представление о похо­
ронных причитаниях было довольно полным. Гнедич даже отмечает своеоб­
разие их музыкального интонирования — «особенный род напева». Однако 
первые публикации текстов народных причитаний, не говоря уже о записях 
их напевов, появляются значительно позднее.

В конце 1950-х годов стало известно, что в начале XIX века уже были 
сделаны записи текстов народных плачей. И впервые (после, может быть, 
Радищева) к ним подошли с эстетической оценкой, впервые они стали рас­

17 Гнедич Н. Простонародные песни нынешних греков. СПб., 1825. С. XXIX.



Из истории собирания и изучения русской причети 43

сматриваться как произведения художественного творчества. Речь идет о 
письме, присланном в 1811 году Г. Державину человеком, имя которого так 
и осталось неизвестным18. Ю. Лотман, разыскавший это письмо, считает, 
что оно явилось ответом, откликом на опубликованный в том же 1811 году 
трактат Державина «Рассуждение о лирической поэзии».

Письмо содержит восемь текстов разнообразных причитаний: тут и сва­
дебные, и рекрутские, и похоронные, и «на всякий случай» (№ 6 — «о непо­
лучении писем», № 8 — «работая в лесу, по разлуке с родными»). Неизвест­
ный автор подчеркивает точность записи словами: «Прилагаю при сем не­
сколько обыкновенных образцов... сельского нашего песнопения. Не 
взыщите, что стихи немерные. Я не сочинитель, а списчик». Текстам пред­
шествует краткое описание этого жанра народного творчества, в котором 
отмечаются жанровое богатство и распространенность причети («вопят и 
ныне: невеста на вечерине... вопит мать, жена, сестра, провожая сына, мужа, 
брата на службу. Вообще вопят над могилами родителей при всех значащих 
обстоятельствах и происшествиях жизни»), обязательность умения причи­
тывать для каждой крестьянки («молодые девочки заблаговременно учатся 
вопить... „вопить не умеет“ — такой же почти упрек, как „прясть не уме- 
ет“»), роль личного творчества, зависимость поэтической ценности плача 
от одаренности исполнителя («припевы — соответственно дарованию пе­
виц, иногда глупые, иногда истинным чувством вдохновленные»). «Явно из 
сего, что поселяне наши имеют своих стиховодниц и любят свою поэзию», — 
замечает автор19.

Несколько слов он посвящает и напевам плача: «Мелодия сего вопа или 
плача не весьма приятная»20. К сожалению, в течение еще многих лет и со­
биратели, и исследователи плачей при характеристике музыкальной сторо­
ны голошений будут ограничиваться подобными малозначащими замеча­
ниями.

Перелом в собирании, публикации и изучении народной поэзии насту­
пает в 30—40-е годы XIX века. Это связано с ростом интереса к народной 
жизни, к большой общественной роли народа.

Борьба вокруг вопросов о целях и задачах общественного развития уже в 
30-е годы XIX века выдвигает проблему народности как основную в русском

18 См.: Лотман Ю. Записи народных причитаний начала XIX века из архива Г. Р. Держа­
вина / /  Русская литература. 1960. № 3.

19 Там же. С. 146.
20 Там же.



44 Научные работы Б. Б. Ефименковой

обществе. В свете этой борьбы собирание и изучение памятников народно­
го творчества становится задачей общенационального значения.

Весь XIX век проходит в активной собирательской работе. Лучшие пред­
ставители русской культуры отдают этому свои силы. Постепенно в работу 
по собиранию фольклора вовлекаются лица самых разнообразных соци­
альных групп и идейно-политических течений. «Наша литература только и 
говорит, что об изучении народа, наполняется множеством этнографических 
описаний, очерков, рассказов и т. п.», — читаем в журнале «Современник» 
за 1865 год21.

И тем сильнее интерес к силам и творческим возможностям народа, его 
самобытности и талантливости, чем острее в русском обществе встает проб­
лема крепостничества.

Своеобразным притягательным «центром» собирания поэтического 
фольклора с 30-х годов XIX века становится Петр Васильевич Киреевский, 
который поставил перед собой грандиозную задачу: издание всеохватываю­
щего собрания произведений народного творчества. Ему удалось привлечь 
к этому делу многих писателей и видных общественных деятелей: свои ма­
териалы Киреевскому передают Пушкин и братья Языковы, Даль, Гоголь и 
Кольцов, Якушкин, Погодин и многие другие.

В 1838 году Киреевский публикует специальную «Песенную проклама­
цию» к обществу — с призывом принять активное участие в собирании па­
мятников народной поэзии. И в адрес Киреевского начинают стекаться 
фольклорные материалы со всех концов России.

Однако публикация собрания Киреевского началась в основном после 
его смерти: в период с 1860 по 1874 год выходят десять выпусков былин и 
исторических песен под редакцией П. Бессонова. В это издание проникают 
и похоронные заплачки, правда, большей частью в составе исторических 
песен. Так, в конце VI выпуска («Грозный царь Иван Васильевич») помеше­
ны песни и плачи о смерти царя, в том числе пять вариантов плача царицы 
Марфы Матвеевны и два варианта плача войска. Скорее всего, это истори­
ческие песни, включающие причеты в качестве составной части (прямой 
речи, обращенной к умершему). В конце VIII выпуска («Русь Петровская») — 
подобные же песни о Петре I22.

21 Современник. 1865. № 2. С. 173.
22 Причем наряду с народными помещены и «исправленные» книжные плачи из сборни­

ков Чулкова, Новикова, Дмитриева и т. п.



Из истории собирания и изучения русской причети 45

Все эти материалы, хотя и были собраны в 30-е годы, стали общим дос­
тоянием сравнительно поздно (VI выпуск — в 1864 году, VIII — в 1870-м). 
Расширились ли представления о причети в 30—50-е годы XIX века?

Именно в это время появляются первые сведения о причитаниях Рус­
ского Севера — Олонецкого края, в будущем столь известного. В 1838 году 
друг М. Лермонтова — С. Раевский, сосланный в Петрозаводск за распрост­
ранение стихотворения «На смерть поэта», становится редактором неофи­
циальной части «Олонецких губернских ведомостей». В том же году в «При­
бавлениях» (неофициальной части газеты) печатается большая статья Раев­
ского «О простонародной литературе»23. В ней автор выдвигает задачу 
изучения народного быта и творчества. С этой целью он включает в первую 
часть своей статьи прокламацию П. Киреевского. Вторая же часть посвяща­
ется народным плачам или воплям, как предлагает назвать их автор.

«Кроме песен, сказок, стихов поэзия народа русского обнаруживается 
еще в одном особенном роде созданий, которые доселе не обращали еще 
надлежащего внимания литераторов наших, почему и сообщаю о них люби­
телям народности нашей несколько замечаний»24. Раевский подробно опи­
сывает бытование плачей, особенно подчеркивая, что «простой народ рус­
ский и исключительно женщины изъявляют свою печаль воплем и причета­
ми не только во время похорон, но и при других случаях, когда горе вытесняет 
все другие чувства и увлекает все силы для выражения его»25. И Раевский 
называет среди жанров причети помимо похоронных, свадебных и рекрут­
ских заплачек — бытовой необрядовый плач «на пожарище во время мгно­
венного истребления плода многолетных трудов, а иногда у людей очень чув­
ствительных и несчастных, даже среди полевой работы: одинокая женщина 
после тяжелого раздумья о безвестном отсутствии мужа, родных и дурно на­
граждаемых работах на чужую семью, увлажнив лицо слезами, горькими 
жалобами выражает частые, безотрадные свои думы»26.

Таким образом, статья Раевского показывает, что жанровая природа на­
родной причети уже в конце 30-х годов представлялась достаточно полной. 
Не менее ценной стороной очерка Раевского является подчеркивание соци­
альной природы плачей. Одним из первых автор видит в причитаниях отра­

23 Олонецкие губернские ведомости. 1838. Прибавления к № 12, 13, 19 и 21.
24 Цит. по: Бродский Н. Святослав Раевский, друг Лермонтова / /  Литературное наслед­

ство. Т. 45-46. М., 1948. С. 317.
25 Там же.
26 Там же.



46 Научные работы Б. Б. Ефименковой

жение национального сознания и истории народа, отстаивает самобытность 
русской причети в споре со сторонниками ее античного происхождения: 
«Несмотря на сходство с греческими мирологами, мы не думаем, чтобы вопли 
вошли в обычаи наши из подражания грекам. Они почти повсеместно рас­
пространены между народом, и следы их слишком рано видны в истории»27.

Вслед за Раевским ряд ценных сведений о плачах сообщает В. Дашков в 
своем «Описании Олонецкой губернии». Помимо указания на роль плакаль­
щиц в северном похоронном обряде, автор дает подробную запись обряда 
поминовения умерших. Здесь же помещен текст плача детей на могиле ма­
тери. Дашков стремится подчеркнуть широкое бытование и иных жанровых 
разновидностей плачей: «Простой народ изъявляет воплями свое горе не 
только при похоронах, но и в других случаях. Невеста с рыданиями покида­
ет дом родителей, юноша с тоскою отправляется в далекий какой-нибудь 
путь, на чужую сторону, дети рыдают, потеряв своих родителей и пр.»28.

Одним из первых автор «Описания Олонецкой губернии» обращает вни­
мание на роль заплачки в свадебной игре. Вообще русская свадьба с 30-х 
годов XIX века начинает занимать многих собирателей и исследователей 
фольклора. Большое место отводит ей И. Сахаров в «Сказаниях русского 
народа» (1837). В местной и центральной печати появляются многочислен­
ные описания (иногда беглые и поверхностные) крестьянской свадебной 
драмы с отрывками текстов причитаний невесты и девушек — в основном 
северных районов России.

Поскольку северная русская свадьба вообще отводит плачу совершенно 
исключительную роль, даже беглые заметки о ней содержат отрывки причи­
таний невесты и девушек. Поэтому к середине XIX века свадебная причеть 
оттесняет погребальную в собирательской работе. Так, например, очерк 
А. Жаравова «Сельские свадьбы Архангельской губернии» включает около 
сорока текстов свадебных плачей29. Но интересен он не только и не столько 
количеством записанного30. Автор счел необходимым дать к своей статье

27 Цит. по: Бродский Н. Святослав Раевский, друг Лермонтова / /  Литературное наслед­
ство. Т. 45-46. М., 1948. С. 318.

28 Дашков В. Описание Олонецкой губернии в историческом, статистическом и этногра­
фическом отношениях. СПб., 1842. С. 214—215.

29 Московитянин. 1853. № 13, 14.
30 Например, в «Пермском сборнике» (М., 1859) опубликована статья «О свадебных об­

рядах города Чердыни», которая содержит более ста (!) текстов свадебных песен и плачей, 
причем редакция выражает сожаление, что не все записи удалось напечатать.



Из истории собирания и изучения русской причети 47

«Приложение» — «Голоса песням и плачам свадебным», в котором были 
помещены четыре мелодии свадебного «вопа». Так впервые в истории соби­
рания народного плача стало возможным зафиксировать его напевы, но толь­
ко свадебные и притом крайне приблизительно и схематично.

Сведения о причети с публикацией ее образцов в то время были разбро­
саны по разным журналам, заметкам, статьям, потому, вероятно, и не при­
влекали к себе внимания. Правда, еще в конце 1840-х годов попытались со­
брать воедино материалы по русской этнографии: составитель свода «Быт 
русского народа» (в семи частях) А. Терещенко механически свел чужие опи­
сания без особого их отбора и большей частью даже без ссылок на источник. 
И тем не менее книга Терещенко стала ценной для своего времени, ибо до­
толе разрозненные сведения были наконец-то собраны воедино. Недаром к 
ней обращались как к источнику информации, своеобразному справочни­
ку. В разделах, посвященных русским свадебным и погребальным обычаям, 
Терещенко говорит о причитаниях и даже приводит образцы, неизвестно 
когда, где и кем записанные. Автор не всегда точен в употреблении термина 
«причот», иногда он называет им веснянки и хороводные песни.

Книга Терещенко содержит интересное указание на то, что свадебные 
причети могут исполняться то плачеей, то невестой, а в некоторых областях 
хором девушек, и что нередко исполнение свадебного плача драматизиро­
вано: «Иногда все девушки поют причитальную песнь, а иногда одна причи­
тальщица, и тогда ей отвечают за невесту»31. Терещенко помещает и текст 
плача причетницы, и ответ ей. Напевам же причетей он уделяет всего не­
сколько слов: «Они вопили на распев»32.

В известной мере «Быт русского народа» подытожил период отдельных, 
случайных и нередко поверхностных этнографических описаний. В 1850-е 
годы на смену им приходит собирание планомерное и массовое под руко­
водством научных обществ по специально разработанным программам. Сбо­
ром этнографического материала занимается РГО, Академия наук и Обще­
ство истории и древностей при Московском университете. Почти одновре­
менно с развертыванием массовой собирательской работы возникает и 
изучение народной поэзии.

Поначалу это, строго говоря, еще не было и не могло быть настоящим 
исследованием, но уже в первых попытках осмыслить, организовать, тео­

31 Терещенко А. Быт русского народа. СПб., 1848. Ч. 2. С. 127.
32 Там же. Ч. 3. С. 84.



48 Научные работы Б. Б. Ефименковой

ретически проанализировать огромный материал мы иногда встречаем та­
лантливые гипотезы и догадки, постановку проблем, которые могли быть 
решены только в дальнейшем.

Поскольку обряд и обрядовая поэзия особенно тесно связаны с совре­
менным бытом русского народа и его историческим прошлым, с народным 
миропониманием, они становятся одним из основных объектов внимания 
ученых. И последних не останавливает то, что собранных материалов пока 
недостаточно для теоретических обобщений. Естественно, что в исследова­
ниях 1850 — начала 1860-х годов народная причеть затрагивается лишь в связи 
с обрядом (похоронным или свадебным)33.

Поскольку интерес к обряду, его генезису и развитию сыграл свою роль 
в собирании и исследовании причети, стоит остановиться на связанных с 
изучением обряда теоретических спорах.

Одним из первых со своей точкой зрения на обряд и своими методами его 
изучения выступил видный деятель РГО К. Д. Кавелин. Поводом послужила 
книга Терещенко «Быт русского народа», в обширной рецензии на которую 
Кавелин и изложил свои взгляды34. Он утверждал, что в основании обрядов и 
поверий лежат факты быта и истории: «Сначала они не поверье и не обряд, а 
простое понятие или живое действие». Но проходит время, житейские усло­
вия изменяются, а то и исчезают вовсе. И народ, продолжая чтить старые об­
ряды, уже не понимает их первоначального смысла, а «придает постепенно 
этим памятникам старины значение сообразно с его новым бытом»35.

Это, в свою очередь, вызывает изменение внешней формы обряда, по­
верья, которые как бы приспосабливаются к новому их пониманию. Поэто­
му для исследователя важно восстановить прямой, буквальный смысл обря­
да: «Плачет ли невеста по воле, выражает ли свадебная песнь ее неохоту, страх 
ехать в чужую, незнакомую сторону — эти символы тоже были в старину 
живой действительностью и в этом значении являются одним из самых бо­
гатых исторических источников... Словом, ищите в основании обрядов, по­
верий, обычаев-былей когда-то живых фактов, ежедневных, нормальных, 
естественных условий быта, и вы откроете целый исторический мир, кото­
рый тщетно будем искать в летописях, даже в самих преданиях; ибо народ

33 Само собой разумеется, исследуется только текстовая сторона причитаний, напевы их 
еще долгое время не записываются, за редкими и случайными исключениями. Но и эти запи­
си по своему качеству и научной достоверности оставляют желать много лучшего.

34 См.: Отечественные записки. 1848. № 5, 6.
35 Кавелин К. Собрание сочинений. Т. IV. СПб., 1900. С. 35.



Из истории собирания и изучения русской причети 49

иногда не помнит, как жил он в отдаленной старине, и не понимает следов 
этой жизни в настоящем»36.

Иначе к изучению обряда и обрядовой поэзии подходили представите­
ли «мифологической школы» в этнографии. Они объясняли возникновение 
верований, обычаев, преданий историей языка, считали, что именно язык в 
древнейший, эпический период дал жизнь мифологии, сопровождаемой 
обрядами и другими формами поэзии. Крупнейшим теоретиком этого на­
правления в России был Ф. Буслаев, который в своих научных трудах, стать­
ях и лекциях уделял большое внимание как обряду, так и обрядовым приче­
там (похоронным и свадебным).

Буслаев отстаивает исключительно обрядовое происхождение плачей, 
«испокон веков служащих выражением тоски и горя»37 и оставшихся в сущ­
ности своей неизменными до настоящего времени. А поскольку в эпичес­
кий период жизни верования, обычай и обряд господствуют над отдельной 
личностью и дают ей готовые формы для выражения чувств, то «русские при­
читания стоят выше личного выражения скорби»38. В лекциях, прочитан­
ных в 1860 году цесаревичу Николаю Александровичу, Буслаев утверждал: 
«Причитания или вопли то в прозаической, то в стихотворной форме со­
ставляют целый отдел народной поэзии, в которой глубина и искренность 
чувства принимают ровное и невозмутимое течение обрядового плача»39. 
Поэтому причитание — первая и низшая ступень в поэтическом выражении 
чувств.

Итак, обрядовое происхождение, эпический характер, обобщенные ка­
нонизированные формы выражения горя, неизменные на протяжении ве­
ков, первая и низшая ступень в выражении чувств — таков вклад Ф. Буслае­
ва в теоретическое изучение русской причети40.

Другой видный представитель русской мифологической школы — 
А. Афанасьев — отводит причитаниям крайне незначительное место в сво­
ем основном труде «Поэтические воззрения славян на природу». Относя

36 Кавелин К. Собрание сочинений. Т. IV. СПб., 1900. С. 50.
37 Буслаев Ф. Исторические очерки русской народной словесности и искусства. СПб., 

1861. С. 50-51.
38 Лекции Ф. И. Буслаева Е. И. В. Наследнику Цесаревичу Николаю Александровичу 

(1859—1860) / /  Старина и новизна. 1904. Кн. 8. С. 213.
39 Там же. С. 209.
40 Буслаев осознавал недостаток фактического материала для более глубокого и обосно­

ванного исследования. Он говорил, что русская причеть еше ждет своего собирателя.



50 Научные работы Б. Б. Ефименковой

плачи к лирической поэзии, Афанасьев утверждает, что они подверглись с 
течением времени «значительному подновлению» и именно поэтому ниче­
го не дают для науки: новые наслоения вытеснили «любопытные указания 
на старинные верования и давно отживший быт»41.

Из исследователей 50—60-х годов XIX века, хотя бы мимоходом коснув­
шихся вопросов, связанных с русской причетью, можно назвать А. Котля- 
ревского. В своей магистерской диссертации «О погребальных обычаях язы­
ческих славян» (М., 1868) он публикует ряд исторических свидетельств бы­
тования похоронной причети в отдаленные времена, в том числе приводит и 
текст причитания XVI века.

Таким образом, вплоть до 70-х годов XIX века русская фольклористика 
сделала крайне мало в области изучения причети. Необходим был приток 
нового, свежего фактического материала, который обратил бы внимание на 
этот жанр народного творчества и послужил бы стимулом к его серьезному 
научному исследованию.

Первой «ласточкой», возвестившей о приближении нового периода в 
области собирания и изучения народных плачей, явилось собрание песен 
П. Рыбникова. Сосланный в Петрозаводск в 1859 году, Рыбников в течение 
двух лет объездил Олонецкий край, записывая песни, заплачки, духовные 
стихи и былины. Уже в первой половине 60-х годов он издает около 80 сва­
дебных и 10 похоронных воплей. Не довольствуясь этим, в «Заметке собира­
теля», помешенной в третьем томе первого издания, он сообщает о причети 
ряд сведений этнографического характера: говорит о большом месте причи­
таний в быту народа северного края, о роли и огромном общественном авто­
ритете выдающихся воплениц.

Но публикация записей северной причети осталась в тени благодаря ве­
личайшему открытию, изумившему весь ученый мир, — открытию Рыбни­
ковым на Севере живой эпической традиции. Правда, последнее возбудило 
у фольклористов особый интерес к северным районам России. И именно 
здесь несколько позже возникло собрание, давшее замечательный материал 
по русской причети, который стимулировал ее изучение.

Речь идет о «Причитаниях Северного края» Е. В. Барсова42, учителя пет­
розаводской гимназии, записавшего замечательные по своей художествен­

41 Афанасьев А. Поэтические воззрения славян на природу. Т. 1. М., 1865. С. 45.
42 Барсов Е. Причитания Северного края. Ч. 1: Плачи похоронные, надгробные и мо­

гильные. М., 1872; Ч. 2: Плачи завоенные, рекрутские и солдатские. М., 1882; Ч. 3: Плачи 
свадебные, заручные, гостиные, баенные. М., 1886.



Из истории собирания и изучения русской причети 51

ной ценности образцы от уроженки Олонецкой губернии, выдающейся воп­
леницы Ирины Андреевны Федосовой. Имя Федосовой приобретает широ­
кую известность. Она приезжает в столицу, где ее слушают и записывают не 
только фольклористы-этнографы, но и писатели, композиторы. Эта одарен­
нейшая исполнительница раскрыла перед петербуржцами народный плач в 
его живом звучании — и раскрыла как явление не только бытовое, но и граж­
данское.

Барсов сам отмечал разницу между своим трехтомным трудом и случай­
ными записями предшественников: впервые причеть становится целью со­
брания, впервые она «является в такой полноте и разнообразии, что дает 
возможность понять ее внутреннее значение для народной истории и лите­
ратуры»43.

Каждая часть трехтомного собрания Барсова посвящена одному из жан­
ров причети. Издание было тщательно подготовлено, публикация текстов 
сопровождалась комментариями, первая и вторая части начинались вступи­
тельными статьями, в конце каждого тома помещался севернорусский сло­
варь с общими замечаниями о языке причитаний, сообщались сведения об 
исполнителях. Тут же прилагалось подробное описание обряда, который 
сопровождался приводимыми плачами.

К сожалению, собиратель из-за отсутствия музыкальной подготовки не 
смог записать напевы северных плачей, хотя прекрасно понимал их ценность, 
своеобразие и необходимость всестороннего и глубокого изучения причети: 
«Изучение музыкальных народных голосований имело бы значение не для 
одного искусства; оно необходимо повело бы к разъяснению самого народно­
го песнетворчества и стихосложения, которые в своем течении всегда разви­
ваются под непосредственным влиянием музыкальных мотивов и мелодий»44.

Собирателю пришлось ограничиться кратким описанием мелодики пла­
чей и указанием на резкое отличие напевов свадебной и погребальной при­
чети: «Напевы погребальных плачей, собранные в Олонецкой губернии, рез­
ко отличаются как от свадебных голосований, так и от обычных в других 
местах надмогильных всхлипываний и рыданий. Мотивы их очень просты, 
тихи и заунывны, глубокая древность их дает чувствовать себя непосредствен­
но, особенно в плачах Ирины Федосовой. Пение ее вращается на трех-четы- 
рех нотах, но оно поражает оригинальностью переходов. В стихах, состоя­

43 Барсов Е. Причитания Северного края. Ч. 1. С. X.
44 Там же. С. XXXI.



52 Научные работы Б. Б. Ефименковой

щих из 12 и 13 слогов, при пении последние два слога отсекаются и, так ска­
зать, замирают на устах»45.

Выход в свет уже первого тома «Причитаний Северного края» вызвал 
многочисленные отклики. Из них наиболее интересны статьи А. Н. Весе­
ловского. Первая появилась в том же 1872 году в журнале «Беседа»46. Она 
обращала внимание будущих исследователей погребального плача на дра­
матизм содержания и формы плача по умершему. Веселовский писал: «Не­
зависимо от правильного ведения диалогов во многих произведениях, от 
этого чередования грустных сетований главного действующего лица с уго­
ворами и убеждениями присутствующих, которые его унимают, в самом рас­
сказе, в изображении минувшей жизни покойного или неприглядной бу­
дущности его семьи заметно живое драматическое движение. Страсть к оли­
цетворениям и драматической форме доходит в некоторых причитаниях до 
замечательных размеров»47.

Автор указывает на обряды, связанные с «появлением» умерших в кругу 
семьи, и называет их отголосками еще языческих погребальных действ с пе- 
реряжением, символизирующим таинственное превращение человека по 
смерти. Среди прочих примеров он указывает на плач невесты-сироты, ко­
торая в день свадьбы будто бы встречает своих родителей: «слышит» шаги на 
крыльце, выходит навстречу, приглашает в избу, угощает и т. п. «Мы не ду­
маем видеть в свадебных обрядах, погребальных и рекрутских причитаниях, 
народных фарсах и игрищах окончательно сложившихся, ясно осознанных 
форм драмы, — замечает ученый, — но полагаем, что закрывать на них глаза 
из-за того только, что им, при неблагоприятнейших в мире условиях, не уда­
лось превратиться во что-либо подобное народным драмам или комедиям 
Запада, было бы необдуманно»48.

В следующем, 1873 году Веселовский вновь обращается к собранию Бар­
сова: в журнале «Russische Revue» он помещает еще одно исследование тек­
стов плачей по умершим (на немецком языке)49. Ученый использует оло­
нецкие причитания для доказательства самобытности русского эпоса. Оче­

45 Барсов Е. Причитания Северного края. Ч. 1. С. X.
46 Веселовский А. Н. Причитания Северного края, собранные Е. В. Барсовым. Ч. 1 / /  Бе­

седа. 1872. Кн. V. С. 97-102.
47 Там же. С. 98.
48 Там же. С. 100.
49 Die neueren Forschungen auf dem Gebiete der russischen Volkspoesie von Pr. A. N. Wesselof- 

sk y // Russische Revue, 1873, 12. Heft, St. Peterburg.



Из истории собирания и изучения русской причети 53

видно, рассмотрение северной причети под углом зрения взаимосвязи ее с 
эпической поэзией вызвано горячими спорами вокруг вопроса о проис­
хождении былин.

Это было время широкого интереса западноевропейской и особенно 
немецкой филологии к русским фольклорным материалам. Статья Веселов­
ского прочно ввела в европейскую науку имя и плачи Федосовой. Но у себя 
на родине ученый не завоевал приверженцев, хотя он, по существу, заново 
поставил задачу изучения причитаний, по-иному подошел к проблематике 
исследования жанра. Острая политическая обстановка в России способство­
вала отношению к плачу как к рупору общественных настроений крестьян­
ства, что надолго отвлекло исследователей от изучения его художественного 
стиля.

Среди рецензий на труд Барсова интересны также отзывы JI. Майкова. 
Одним из первых Майков поднимает вопрос о роли личного творчества в 
причитаниях, видя в Федосовой явление исключительное, а в ее плачах «не­
что большее, чем обыкновенные народные причитания»50. Впоследствии ряд 
исследователей будут придерживаться этой точки зрения и считать плачи 
Федосовой выходящими за рамки традиционных51. Азадовский назовет их 
даже стоящими на рубеже устной и письменной поэзии и в этом отношении 
поставит олонецкую вопленицу рядом с автором «Слова о полку Игореве»-2.

Успех «Причитаний Северного края» Барсова явился стимулом для дру­
гих собирателей. Мелодия свадебного плача попадает даже в сборник Паль­
чикова (1888) в раздел «Свадебные песни», хотя целью собирателя была за­
пись хоровой песни. Напев плача является единственным одноголосным 
напевом сборника. Очевидно, составителю свадебная песенность без при­
читаний представлялась уже неполной.

С именем Ирины Федосовой связано возникновение еще одного собра­
ния причитаний — трехтомного «Описания русской крестьянской свадьбы» 
О. X. Агреневой-Славянской53. По тщательности записи приводимые ею 
тексты не могут быть поставлены в один ряд с текстами былин, изданных

50 Майков Л. Рецензия, оттиск из отчета о 28-м присуждении наград графа Уварова. СПб., 
1886. С. 10.

51 См.: Грузинский А. Литературные очерки. М., 1908; Азадовский М. Ленские причита­
ния. Чита, 1922. Об этом же в устной форме говорил и советский фольклорист Б. М. Добро­
вольский.

52 Азадовский М. Ленские причитания. С. 18.
53 Агренева-Славянская О. X. Описание русской крестьянской свадьбы. Ч. 1. М., 1887; Ч. 2. 

Тверь, 1887; Ч. 3. Тверь, 1889.



54 Научные работы Б. Б. Ефименковой

Гильфердингом, а возможно, и с плачами из собрания Барсова. Но публи­
кация Агреневой-Славянской замечательна тем, что параллельно текстам ею 
были записаны мелодии причитаний свадебных, похоронных, рекрутских. 
Так впервые появилось собрание напевов северного русского плача.

Конечно, эти записи еще очень несовершенны. Но их систематизация и 
сравнительный анализ позволяют сделать некоторые выводы. Так оказыва­
ется, что каждая из воплениц, от которой производилась запись (Ирина 
Федосова, нищая Ульяна из Петрозаводска, мещанка А. Чуева из Шуи), при­
читала на два-три типовых напева, причем Федосова использовала один из 
напевов плачей по умершим и для голошений невесты.

Краткость, схематизм и очевидная неточность слуховой записи делает 
наши выводы зыбкими, тем более что собиратель нередко предписывает ис­
полнение плача на один и тот же напев, не меняющий даже свою высоту, 
разным лицам: то Федосовой, то нищей Ульяне, то Чуевой. Это — или явная 
ошибка в паспортизации плача, либо свидетельство того, что тексты плачей 
записывались не с пения, а с пересказа, и раз зафиксированные мелодии 
потом подгонялись к тем или иным моментам обряда (отсюда и искусствен­
ность некоторых подтекстовок). Можно еще предположить, что певицы пе­
реняли друг у друга причетные мелодии: запись плачей и песен производи­
лась в имении Агреневой-Славянской, где, как известно, подолгу жили и 
Федосова, и нищая Ульяна. Но последнее соображение кажется маловеро­
ятным. Во-первых, слишком близки и постоянны даже по высоте вариации 
одного и того же напева для исполнения разными людьми из разных райо­
нов России54. Во-вторых, опыт современных полевых исследований пока­
зывает, что местный напев плача похоронного или свадебного обрядов на­
столько крепко врезается в память и сознание, что крестьяне нередко эмо­
ционально не реагируют на чужие им причетные мелодии. «Они плачут, а 
нам не жалко», — говорят женщины об исполнении причитаний в соседних 
местах. Даже после переезда в другую область люди хранят верность напе­
вам своей родной деревни.

Контрастность мелодического стиля плачей, опубликованных в «Опи­
сании русской крестьянской свадьбы», тоже свидетельствует о несходстве

54 Составитель еще не осознал необходимость точной паспортизации записей. Указания 
имен исполнителей не точны. Осталась таинственной фигура «нищей Ульяны из Петроза­
водска», непонятно, почему большая часть записанных от нее плачей названа «вариантами 
Вологодской губернии».



Из истории собирания и изучения русской причети 55

причетных напевов воплениц, гостивших в тверском имении Славянских. 
Так, плачи по умершим, записанные от Федосовой, интонированы ею на 
напевы либо в диапазоне малой терции с нижней большой секундой, либо в 
объеме гексахорда мажорного наклонения. Основной же напев нищей Уль­
яны отличается широким (октавным) диапазоном, полутоновыми повыше­
ниями, минорным колоритом.

Мелодии причитаний свадебной драмы более разнообразны, но посколь­
ку составитель в первых двух частях своего собрания не паспортизирует 
отдельные причети, мы не можем судить, какие из них принадлежат Федо­
совой, какие — Ульяне. Нами выделено шесть групповых напевов свадебно­
го плача: кроме первого, все являются краткими однострочными по форме 
мелодиями речитационного склада, близкими по стилю голошениям по 
умершим. Их ладовые структуры (попевки в объеме терции, терции с суб­
квартой, в квинтовом диапазоне) чрезвычайно характерны именно для древ­
нейшего слоя славянской песенности, к которому, очевидно, примыкает и 
причеть. Преобладание нисходящего мелодического движения, типичность 
дактилического окончания, подчеркивание (нередко троекратное) заклю­
чительного звука напева выступают как стилевые черты русского северного 
плача. Поэтому, несмотря на краткость (всюду приводится только первая 
строчка напева) и схематизм записей плачевых напевов, обнародованных 
Агреневой-Славянской, они все же дают известное представление о мело­
дической природе русских причитаний.

В конце XIX века значительное число напевов северных русских плачей 
появляется в сборниках «Песни русского народа» Ф. Истомина — Г. Дютша 
(1886) и Ф. Истомина -  С. Ляпунова (1893). Правда, достоверность записи 
свадебных причетей в собрании Ф. Истомина и Г. Дютша вызывает некото­
рое сомнение. Петрозаводский купец Василий Дмитриевич Лысанов, боль­
шой знаток и любитель старинных обрядов и песен — человек, выросший в 
деревне и впоследствии опубликовавший подробное описание местной сва­
дебной игры с песнями и причотами55, одним из первых указал на недобро­
совестность работы участников экспедиции, при нем приезжавших в Сен­
ную Губу. Проверка черновиков полевой работы56 подтвердила, что Исто­
мин записывал тексты не с пения, а с пересказа. Со своей стороны, Г. Дютш

55 Досюльная свадьба, песни, игры и танцы в Заонежье Олонецкой губернии, собрано и 
изложено в драматической форме В. Д. Лысановым. Петрозаводск, 1916.

56 Проверку проводил профессор Е. В. Гиппиус в архиве РГО.



56 Научные работы Б. Б. Ефименковой

фиксировал мелодии тоже отдельно, без текста. Поэтому напев и слово со­
единялись произвольно, отсюда — неверность многих подтекстовок, схема­
тизм и неточность мелодической записи.

А. Максимов, нотировавший песни и причети в собрании Лысанова, 
писал по этому поводу Н. И. Привалову: «Что же касается того, что Вы как 
член Императорского Географического Общества огорчены тем, что автор 
Лысанов затронул авторитет Истомина и Дютша, то по этому поводу я с ним 
говорил и раньше, но пришлось убедиться, что мелодии песен действитель­
но не так поются в Заонежье, как записано у Истомина и Дютша... Есть пет­
розаводские, еще несколько человек из Заонежья, и все поют песни так, как 
они записаны у Лысанова, а тех и не признают. Как это ни печально, но это 
факт»57.

В сборнике Ф. Истомина и С. Ляпунова напевы плачей, как и напевы 
песен, записаны значительно более точно. Это подтвердили современные 
экспедиции, в том числе и наши поездки в бассейны Кокшеньги, Сухоны и 
Юга. Истомин и Ляпунов не углублялись в захолустья Вологодской губер­
нии: они проплыли по Сухоне до Устюга Великого, позднее спустились к 
Никольску по почтовому тракту, обойдя междуречье Сухоны и Юга по его 
речной границе. Но Ляпунову удалось записать важнейшие типовые напевы 
причитаний, бытующих в этом районе. Интересно и то, что большая часть 
плачей, опубликованных во втором сборнике «Песен русского народа» (СПб., 
1899) — восемнадцать из двадцати — являются вологодскими, хотя собира­
тели работали также в Вятской и Костромской губерниях.

По значению к экспедициям Песенной комиссии (Истомина — Дютша 
и Истомина — Ляпунова) примыкает материал, собранный в 1901 году 
А. Марковым и А. Масловым в Архангельской губернии и опубликованный 
в «Трудах Музыкально-этнографической комиссии»58. Собиратели уже 
пользовались фонографом для записи ряда напевов, в том числе двухголос­
ного свадебного причитания девушек (т. 2, с. 72).

А. Марков и А. Маслов заметили впервые, что все свадебные плачи села 
Нижняя Зимняя Золотица (Зимний берег Белого моря) поются дважды: «не­
вестою — на один мотив, а вслед за тем другой раз плачеями — на другой

57 Цит. по оригиналу письма, вклеенного в экземпляр книги «Досюльная свадьба» В. Д. Лы­
санова с дарственной надписью И. Привалова. Этот экземпляр был приобретен Е. В. Гип­
пиусом после кончины Привалова у его вдовы.

58 Известия ОЛЕАЭ. Т. 113; Труды Музыкально-этнографической комиссии. Т. 1. М., 
1906; Т. 2. М., 1911.



Из истории собирания и изучения русской причети 57

мотив»59, и обратили внимание на бытование причетных напевов-формул, 
на которые причитывают «на разные случаи почти без всяких отличий»60.

На рубеже XIX и XX веков делается очередная попытка свода фольклор­
ных материалов — в работе П. Шейна «Великорусе в своих песнях, обрядах, 
обычаях, верованиях, сказках, легендах» (СПб., 1900-1902). Вместе с описа­
нием свадебного и похоронного обрядов в этот свод попадают и тексты при­
читаний из различных губерний России.

Новый этап в собирании музыкального фольклора наступает в конце XIX 
века в связи с использованием фонографа. Впервые становится возможной 
точная фиксация напевов. Техника и качество музыкальных записей сразу 
возросли необычайно.

Одной из первых использует фонограф для собирания напевов песен 
Е. Э. Линёва. В 1897 году она начинает ряд систематических поездок по Рос­
сии, результатом которых стали «Великорусские песни в народной гармо­
низации»61. Заслугой Линёвой является то, что она впервые указала на необ­
ходимость одновременной записи мелодии и текста песни: «Для народного 
певца текст немыслим без напева, а напев без текста... Это правило должно 
быть священно и для собирателя. Если он отступает от этого правила, за­
пись его не может быть точна ни в музыкальном смысле, ни в литератур­
ном»62.

Поскольку главной целью Линёвой была запись многоголосной песни 
(для демонстрации возможностей фонографа) и она хотела представить в 
своем небольшом собрании «ряд примеров разнородных песен с сохранени­
ем их характерных особенностей», неудивительно, что среди различных пе­
сенных жанров помещен только один свадебный причет. Даже беглого взгля­
да достаточно, чтобы понять, что по тщательности, вниманию к мельчай­
шим мелодическим и ритмическим ячейкам и их варьированию при 
повторении (а записано пять строф, тогда как раньше в лучшем случае при­
водилась одна!) эта запись не имеет аналогий в прошлом. Здесь отражена и 
характерная особенность некоторых областных традиций исполнения пла­
ча: «договаривание» двух последних слогов стиха, завершение плача возгла­
сом «ох!», сопровождаемым рыданиями.

59 Труды Музыкально-этнографической комиссии. Т. 1. С. 145.
60 Там же.
61 Первый выпуск вышел в 1904 году, второй — в 1909-м.
62 Линёва Е. Великорусские песни в народной гармонизации. Вып. I. СПб., 1904. С. V.



58 Научные работы Б. Б. Ефименковой

Записи Линёвой еще более усилили интерес к музыкальной стороне на­
родного творчества. В 1901 году при этнографическом отделе Общества лю­
бителей естествознания, антропологии и этнографии (ОЛЕАЭ) формирует­
ся Музыкально-этнографическая комиссия, в работе которой приняли 
участие ряд видных музыкантов и собирателей. Главной задачей комиссии 
было поставить «изучение русской народной песни... на наиболее верную 
почву, именно в тесную связь с ее музыкальной стороной»63. Поэтому в экс­
педициях комиссии участвовали и музыканты.

В 1901 году состоялась поездка А. Маркова и А. Маслова в Архангель­
скую губернию с целью собирания былин, духовных стихов, причитаний и 
обрядовых песен. Напевы записывались частично на слух, частично с по­
мощью фонографа. Отчет об этой экспедиции с публикацией собранного 
материала появился в «Трудах Музыкально-этнографической комиссии». 
Знаменательно, что причитания при публикации были уже выделены в 
самостоятельный раздел (после духовных стихов и былин). А ведь недавно 
свадебная причеть появлялась лишь как часть свадебной песенности!

В изучении плачей собиратели ставили задачи и чисто музыкальные: 
они подчеркивают, что «плачи, как остаток глубокой старины, в музыкаль­
ном отношении представляют также интересный материал для уяснения 
основ древнерусской народной музыки»64. Крайне важным представляется 
указание на то, что в исследованных районах для плачей существует неболь­
шое количество типовых напевов, на которые и причитывают «на разные 
случаи почти без всяких отличий»65. Так, впервые в исследовательской 
литературе затрагивается, хотя еще слегка, вопрос о формульности при- 
четного напева (подробность, крайне существенная для ряда местных тра­
диций!) — авторы сборника просто констатировали факт интонирования 
ряда причетных текстов на один и тот же напев, видимо, не придав этому 
значения.

Напевы плачей все еще продолжали играть роль пршюжения к текстам, 
они даже печатались отдельно, после текстов в конце собрания. И если фи­
лолог считал необходимым записывать текст целиком, с вариантами, то му­
зыкант-собиратель приводил лишь одну строку напева в качестве образца

63 Янчук Н. Вступительная записка об изучении народной песни и музыки и о деятельно­
сти Музыкальной этнографической комиссии. Т. 1. М., 1906. С. 2.

“ Труды Музыкально-этнографической комиссии. Т. 1. С. 117.
65 Там же. С. 145.



Из истории собирания и изучения русской причети 59

для ряда текстов. Необходимость исследования развития напева в течение 
всего плача, а также сравнительного изучения его вариантов с разными тек­
стами и у разных исполнителей еще не была осознана.

До начала войны 1914 года публикуется еще много этнографических 
описаний с текстами причетов, иногда и с образцами напевов.

Уроженец Севера, Н. Шайжин вводит в русскую фольклористику имена 
таких воплениц, как Богданова, Конихина, Ланева. Ряд небольших работ 
этого собирателя о северной причети выходят в течение 1902—1911 годов.

В 1910 году в «Живой старине» появляется развернутый очерк М. Едем- 
ского «Свадьба в Кокшеньге»66. В нем поэтическая сторона свадебного при- 
четного цикла, вообще очень развитого на Вологодчине, представлена в не­
обычной для подобного рода описаний полноте. Но подробная запись хода 
свадебной игры и текстов песен и плачей не дает ни малейшего представ­
ления о музыкальной стороне одного из местных вариантов вологодской 
свадьбы.

Обширное собрание Б. и Ю. Соколовых «Сказки и песни Белозерского 
края» (теперь — западная часть Вологодской области), в котором приведено 
около полутораста текстов причитаний, тоже не содержит ни одного напе­
ва. Правда, собиратели оговорили отсутствие мелодий в предисловии: «Мы 
не прилагаем в нашей книге нот с записанными нами при посредстве фо­
нографа напевами, их мы надеемся выпустить отдельным изданием»67. Но 
обещанный музыкальный сборник так и не появился.

Начало войны 1914 года заметно усиливает интерес к рекрутской приче­
ти. Появляются собиратели, которые пользуются злободневностью этой 
темы. Так, некто И. Ульянов в течение 1914 и 1915 годов публикует ряд ста­
тей и заметок с описаниями проводов крестьянина на войну и текстами рек­
рутских плачей. Довольно откровенно заявив, что он не намеревается «ка­
саться причитаний с точки зрения современного научного фольклора» и 
предоставляет «ученым-специалистам выяснять ценность этих причитаний 
и связанных с ними обрядов»68, автор ищет в тексте плачей лишь доказа­
тельства храбрости и непобедимости русского солдата, всегда готового сра­

66 Живая старина. 1910. Вып. 1—4.
Кокшеньга — ныне Тарногский район Вологодской области.

67 Соколовы Б. и Ю. Сказки и песни Белозерского края. Пг., 1915. С. VI.
68 Ульянов И. Воин и русская женщина в обрядовых причитаниях наших северных губер­

ний. Пг., 1915. С. 234.



60 Научные работы Б. Б. Ефименковой

жаться за Отчизну, Царя и Веру. Немудрено, что причитания, рисующие тя­
готы солдатской службы, автор считает пережитками прошлого и опускает в 
своей работе.

Несмотря на такую тенденцию, статьи Ульянова все же дают богатый 
материал, так как помимо авторских домыслов содержат подробное описа­
ние обычая проводов в рекруты с развернутыми текстами воплей всех участ­
ников действа69.

Таким образом, к 1917 году общая картина состояния собирания и изу­
чения русской причети представляется следующей: в различных изданиях — 
периодических и отдельных, центральных и краевых — публикуется множе­
ство наблюдений, описаний свадебных и похоронных обрядов с текстами 
плачей. Огромная часть собранного материала остается неизданной и хра­
нится в архивах центральных и краеведческих организаций. Научная 
ценность собранного невысока: виною случайность, бессистематичность со­
бирания (записи делаются этнографами-любителями — учителями, священ­
никами, семинаристами, студентами и т. п.). Тексты плачей нередко «ис­
правляются» собирателями-дилетантами, которые приспосабливают их к 
своим описаниям обряда. Часто приводится только несколько строк плача 
без указания исполнителя, места и времени записи. Тексты записываются 
без напевов. И крайне редки случаи, когда в качестве дополнения к картине 
местного обряда прилагается образец напева причета.

Поэтому невысок уровень и теоретического изучения поэтической сто­
роны жанра70. К тому же, если собирается главным образом свадебная 
«плачь», то исследуется только похоронная и под определенным углом зре­
ния: как осколок старинного, исконного плачевого жанра (вспомним Бус­
лаева, Майкова), сохранившего следы древнего, дохристианского мировоз­
зрения71.

Украинская фольклористика в этом отношении несколько опередила 
русскую. На Украине интерес к народным плачам был глубже и устойчивее.

69 Правда, тексты эти сомнительны по достоверности, по точности записи. М. Азадов- 
ский считает, что они явно «облитературенные» и записаны «без соблюдения основных науч­
ных требований» (см.: Азадовский М. Ленские причитания. Чита, 1922. С. 3).

70 Отдельные исключения (собрание Барсова, статьи А. Н. Веселовского и др.) не меня­
ют общей картины.

71 См.: Успенский Д. Похоронные причитания / /  Этнографическое обозрение. 1892. 
№ 2—3; Зеленин Д. Очерки русской мифологии. Пг., 1916. Вып. 1; Соболев А. Загробный мир 
по древнерусским представлениям. Сергиев Посад, 1913) и др.



Из истории собирания и изучения русской причети 61

Среди украинских исследователей причети надо назвать прежде всего
В. Данилова, поскольку в своих работах он касался и русских (в основном 
северных) причитаний, сопоставляя их с украинскими (южнорусскими) 
плачами.

Именно Данилов указывает на основной недостаток научной фолькло­
ристики в изучении плачей: оценку последних только со стороны их быто­
вого содержания, тогда как художественная форма плача не менее достойна 
внимания. Его статья «Одна глава об украинских похоронных причитани­
ях»72 является образцом исследования причети по умершим как жанра 
поэтического творчества.

Только после Великой Октябрьской революции появляются работы, 
посвященные поэтике русских плачей. Музыкальная же сторона причита­
ний остается в тени и в практике собирателей, и в исследованиях фолькло- 
ристов-теоретиков.

Из публикаций первых лет советской власти следует выделить сборник 
М. Азадовского «Ленские причитания». Его составитель обращает внима­
ние сибирских этнографов на огромное значение материалов похоронной 
лирики. В связи с этим центром сборника становится публикация текстов 
плачей по умершим. Вступительная же статья, несмотря на свою разверну­
тость, помимо беглого обозрения истории исследования жанра, содержит 
лишь общий обзор поэтических мотивов ленских причитаний. Отмечая не­
достаточную научную разработку причети, автор сам ограничивается поста­
новкой основных, по его мнению, проблем в изучении поэтики русского 
плача: соотношение традиции и импровизации, роль личного творчества, 
взаимовлияние плачей по умершим и иных народно-песенных жанров.

Сборник Азадовского не содержит ни одного напева, автор даже не упо­
минает о музыкальной стороне сибирских голошений.

Во второй половине 20-х годов секция изучения крестьянского искусст­
ва Социологического комитета ГИИ И (Ленинград) организует комплекс­
ную экспедицию на север европейской части СССР. В 1926 году эта экспе­
диция в составе двадцати (!) человек направляется в Заонежье и Карелию, в 
1927 году — в Пинежско-Мезенский район. В работе ее музыкальной сек­
ции принимали участие А. Финагин, 3. Эвальд и Е. Гиппиус. Отчетом экс­
педиции явились два сборника статей ее участников73. В них получила от­

72 См.: Киевская старина. 1905. XI—XII.
73 Крестьянское искусство СССР. Искусство Севера. Вып. 1. Л., 1927; Вып. 2. Л., 1928.



62 Научные работы Б. Б. Ефименковой

ражение только небольшая часть собранного. Приведены и образцы напе­
вов народных плачей: в первом сборнике — два свадебных (в отрывках), во 
втором — пинежский групповой свадебный причет.

По словам Е. Гиппиуса и 3. Эвальд, составители не преследовали в 
данном случае задачи публикования материала: приведенные фрагменты 
рассматривались как пояснения к помещенным в сборниках статьям — 
«Крестьянская музыка Заонежья» Е. Гиппиуса (ч. 1) и «Песни свадебного 
обряда на Пинеге» 3. Эвальд (ч. 2).

Эвальд сообщает о любопытнейшем образце группового плача трех при- 
четниц, который, подобно свадебной песне, является фоном для голошения 
невесты: «То, что мы услышали, — рассказывает она, — по силе впечатления 
не передаваемо никакими словами. Острота звучания заключается в соедине­
нии исступленной речевой интонации невесты и, эпически бесстрастного 
плетения голосов трех причетниц. Каждая фраза невесты начинается с вы­
сокого пронзительного выкрика и постепенно спускаясь (glissando), затиха­
ет. Фразы разделены паузами, во время которых хоровая причеть выступает 
на первый план и с началом новой строфы невеста снова стушевывается, 
заглушаясь ею. Благодаря этому чередованию получается своеобразная рит­
мическая пульсация»74.

Замечания Гиппиуса и Эвальд при их краткости ценны тем, что они яв­
ляются, по существу, первыми профессиональными описаниями мелоса 
причетного жанра. До сих пор литература о музыкальной стороне плачей 
состояла из отдельных беглых замечаний дилетантов в этой области.

Е. Гиппиус возвращается к жанру причети еще раз в 1935 году. Во всту­
пительной статье к сборнику «Крестьянская лирика» (Л., 1935; из малой се­
рии «Библиотека поэта») он затрагивает некоторые вопросы поэтики сва­
дебных плачей и причитаний по умершим. Поскольку в сборнике публику­
ются только тексты плачей, автор вводной статьи, по-видимому, не счел 
возможным рассматривать особенности музыкального интонирования го­
лошений.

До Великой Отечественной войны тексты причитаний послужили пред­
метом специального рассмотрения еще дважды: в 1937 году в связи с выхо­

74 Крестьянское искусство СССР... Вып. 2. С. 185.
Групповой причет в нотной записи (расшифровка Е. Гиппиуса) приведен в «Песнях 

Пинежья» (М., 1937. С. 517-519).



Из истории собирания и изучения русской причети 63

дом в свет тома «Русские плачи» из большой серии «Библиотека поэта» и в 
1940-м в сборнике М. Михайлова «Русские плачи Карелии»75.

Вступительная статья к первому из названных изданий написана Н. Анд­
реевым и Г. Виноградовым. Она довольно обширна и посвящена плачам по 
умершим и рекрутам. Авторы отмечают, что своеобразие свадебных при­
читаний заслуживает специального внимания и отдельного сборника. По­
гребальные, поминальные и рекрутские плачи рассматриваются только как 
необходимая часть обряда и в связи с ним. О существовании лирических, 
необрядовых причитаний даже не упоминается76.

Отметив устойчивость похоронного обряда на протяжении столетий, 
Виноградов и Андреев утверждают и постоянство основных моментов по­
гребального плача, его неизменность и проникновение в иные жанры на­
родной поэзии — духовные стихи, сказки, песни: «В причитаниях мы имеем 
дело с поэтическим жанром исключительной жизненности и стойкости. То, 
что мы находим в XIX и в первой трети XX века, засвидетельствовано в тех 
же формах, в том же составе для веков весьма отдаленных»77.

Однако авторы говорят и об историческом развитии жанра, связь кото­
рого с обрядом постепенно ослабевает, в результате чего похоронная при­
четь все больше и больше становится выражением горя по поводу смерти 
близкого человека.

Вторым крупным предвоенным собранием, посвященным причитани­
ям, были «Русские плачи Карелии» М. Михайлова. Этот сборник текстов, 
записанных в конце 30-х годов, предназначался для широкого круга читате­
лей и предварялся двумя развернутыми вступительными статьями. В первой 
профессор Г. Виноградов рассматривал историю собирания карельской при­
чети, привлекая ценный библиографический материал по этому вопросу. 
Автор второй статьи М. Михайлов давал оценку степени изученности по­
этической стороны плачей, отмечая незначительность научной литературы 
о причитаниях и исключительное внимание исследователей к бытовой (эт­

75 Русские плачи (причитания). JL, 1937; Михайлов М. Русские плачи Карелии. Петроза­
водск, 1940.

76 Для 1920—1930-х годов вообще характерен повышенный интерес к древнейшим пери­
одам истории человечества, к первобытному мышлению, к философии магии и культа. На­
помним, что в эти годы на русском языке издаются труды Л. Леви-Брюля, Дж. Фрезера и др. 
Не случайно в изучении обрядов делается акцент на их магическом происхождении.

77 Русские плачи (причитания). С. XII—XIII.



64 Научные работы Б. Б. Ефименковой

нографической в узком смысле слова) стороне плачей в ущерб историко- 
литературной, художественной.

Заслугой составителя этого собрания было желание напомнить об од­
ном из жанров причети, несправедливо забытом в течение столетия, — о 
бытовом, необрядовом плаче. «Насколько нам известно, публикации быто­
вых плачей чрезвычайно редки, — отмечалось во вступительной заметке, — 
в нашем сборнике к ним относятся причитания по сыну, увезенному на ле­
чение, А. М. Пашковой, ее же причитание о пожаре, причитания на ужбище 
наваг и на сенокосе Е. А. Петуховой, причитание П. М. Гордеевой о выходе 
сыновей из состава семьи, причитания об одинокой доле М. М. Матвеевой 
и У. Г. Наумовой»78.

Михайлов высказывает гипотезу о происхождении бытовых причетей из 
особого рода поминальных плачей-сетований по случайным поводам. С 
ослаблением роли обрядового действа в этих плачах отпадает и обращение к 
умершему — так возникает бытовой причет как традиционная форма го­
рестных размышлений женщины в тяжелые минуты ее жизни79.

Подчеркивая близость плачей по умершим и бытовых причитаний, со­
ставители сборника поместили их в одном разделе. За ними следуют свадеб­
ные причитания. Сборник завершается плачами и сказами о вождях и Геро­
ях Советского Союза. Характеризуя это современное преломление жанра, 
Михайлов отмечает в плачах о вождях и героях усиление сказового элемен­
та, слияние причетной традиции с традицией эпической народной песни и 
былины. Он предлагает для них и новый термин — «плачи-сказы»80. В более 
широком значении этот термин действительно войдет и в фольклористи­
ку81: в частности, В. Базанов, опубликовавший в 1940-е и 1950-е годы ряд 
небольших работ о традиционной и современной причети, определит этим 
термином особенности плачей И. Федосовой и современных голошений о 
тяжелой жизни в фашистском плену82.

Последние записаны в 1942—1945 годах на освобожденной от немецких 
захватчиков территории Русского Севера. Экспедиции были организованы 
в 1942 и 1944 годах Петрозаводским университетом и в 1945 году — НИИ

78 Михайлов М. Русские плачи Карелии. С. 3.
79 Там же. С. 26.
80 Там же. С. 39.
81 См.: Виноградов Г., Лозанова А. Плачи и сказы / /  Фольклор Карело-Финской ССР. 

Вып. 1. Петрозаводск, 1941. С. 105—131.
82 Фольклор Советской Карелии. Петрозаводск, 1947. С. 18.



Из истории собирания и изучения русской причети 65

культуры КФССР (позже Институт истории, языка и литературы Карель­
ского филиала АН СССР).

Базанов отмечает, что в эти годы (1942—1945) причеть на Севере имела 
массовое распространение, ее основные сюжетные мотивы определялись 
событиями военного времени: проводами на фронт, ожиданием вестей, по­
лучением «похоронок», известий о ранениях, разрушением домов и т. п. В 
Заонежье, население которого за связь с партизанами было согнано в кон­
центрационные лагеря, сложился цикл причитаний о жизни в неволе83. Ис­
полнение этих плачей влекло за собой арест и даже расстрел.

Вызывает сожаление и недоумение тот факт, что из более чем четырех­
сот записанных плачей ни один не был зафиксирован с напевом. Погиб цен­
нейший материал, так как сам собиратель отмечал забвение этих причита­
ний и вообще оскудение плачевой традиции в тех же местах уже в первые 
послевоенные годы84.

Тексты причитаний военного времени были собраны и в других райо­
нах нашей страны, они появились как в периодической печати, так и в крае­
вых изданиях. Но, к сожалению, эти тексты служили предметом лишь бег­
лого описания, а не научного изучения.

Последующие десятилетия не внесли ничего существенно нового и прин­
ципиально отличного как в отношении публикации, так и в изучение рус­
ского плача. Может быть, следует выделить соображения, высказанные 
И. Земцовским и Т. Орнатской.

И. Земцовский выступил в защиту жизненности основных видов приче­
та, кроме свадебных заплачек: остальные типы причитаний «восприни­
маются совершенно естественно в деревенском обиходе, где они способны 
отразить новые настроения, новые условия жизни»85. По наблюдению соби­
рателя, на территории исследованного им района даже дети умели импро­

83 Базанов В. За колючей проволокой. Петрозаводск, 1945.
84 Базанов даже предсказывает исчезновение причети в будущем. По его словам, жизнь 

этого жанра продлена войной: «Если бы не вероломное нападение в 1941 году на нашу Роди­
ну фашистских захватчиков, то, по всей вероятности, причитания имели бы исключительно 
историческое значение» (Русская народно-бытовая лирика. М.; JL, 1962. С. 8). С этим трудно 
согласиться. Очевидно, автор еще не изжил взглядов печального прошлого, когда бесконф­
ликтность была возведена в закон и норму советского искусства, и в научных статьях появи­
лись такие суждения, как: «наша действительность придает плачу... более оптимистический 
характер» (см.: Базанов В. Поэзия Печоры. Сыктывкар, 1943. С. 63).

85 Земцовский И. Песенный быт современной костромской деревни / /  Русский фольк­
лор. Вып. IX. М.; Л., 1964. С. 288.



66 Научные работы Б. Б. Ефименковой

визировать причитания. Такая стойкость жанра, которому многие предре­
кали отмирание, объясняется, по мнению Земцовского, тем, что старая форма 
причета оказалась способной выразить новое содержание: рекрутский плач 
превратился в «трогательные материнские напутствия новобранцам»86.

Т. Орнатская, наоборот, отмечает полное исчезновение рекрутской при­
чети из народного быта на Севере: «от обычая проводов в рекруты осталась 
только „развлекательная" часть: катанье на лошадях с пением специальных 
частушек, „холостые“ и „семейные“ пиры»87, — и полную сохранность сва­
дебных и похоронных голошений88. Наиболее интересно суждение автора о 
специфике свадебного плача. Этот жанр Орнатская считает самостоятель­
ным и лишь формально связанным с другими видами причитаний89.

Своеобразным итогом исследований текстовой стороны народных пла­
чей к началу 60-х годов XX века являются работы К. Чистова: главы о причи­
таниях в академическом трехтомном издании «Русское народное поэтичес­
кое творчество»90 и вступительная статья к тому «Причитания» во втором 
издании «Библиотеки поэта»91.

Прежде всего, автор затрагивает проблему классификации причети и 
вытекающее из нее определение жанра: эти вопросы он решает, исходя из 
важнейшей, по его мнению, черты плачей — их теснейшей связи с бытом, с 
его трагическими моментами.

«Причитания представляют и большой теоретический интерес как яв­
ление, стоящее на грани быта и искусства, позволяющее наблюдать всегда 
таинственную для нас „механику“ возникновения большого искусства на 
почве самой повседневной, будничной жизни,» — пишет он92. Постоянство, 
повторяемость отдельных явлений в деревенском быту привели к возник­
новению обрядов и связанных с ними устойчивых циклов причитаний (сва­
дебных, рекрутских и похоронных). Но эти традиционные виды плачей ни в 
коей мере не исчерпывают всего разнообразия этого жанра народного творче­

86 Земцовский И. Песенный быт современной костромской деревни / /  Русский фольк­
лор. Вып. IX. М.; Л., 1964. С. 289.

87 Орнатская Т. Современные записи традиционного обрядового фольклора / /  Русский 
фольклор. Вып. IX. М.; Л., 1964. С. 304.

88 Речь идет о наблюдениях во время поездок по рекам Вашке, Северной Двине и Онеге, 
а также в некоторых районах Новгородской и Костромской областей.

89 Орнатская Т. Современные записи... С. 296.
90 Русское народное поэтическое творчество. М.; Л., 1953—1955.
91 Причитания. Л., 1960. (Большая серия «Библиотека поэта».)
92 Там же. С. 7.



Из истории собирания и изучения русской причети 67

ства. Другие события крестьянской жизни тоже сопровождались причета­
ми, уже не связанными с обрядом. Поэтому Чистов считает, что «под приче- 
тью следует понимать элегические импровизации, не имевшие устойчивого 
текста»93. Следовательно, обрядовый характер причитаний, как частный при­
знак, исключен автором из общего определения жанра.

Проблема генезиса причитаний редко и поверхностно затрагивалась 
исследователями ввиду сложности и отсутствия материала для ее решения. 
Но до сих пор точка зрения на обрядовое происхождение плачей была об­
щепринятой. М. Михайлов, который тоже не сводил всю причеть к обрядо­
вой, считал бытовой плач продуктом развития обрядового жанра и, следова­
тельно, явлением более поздним. Отсюда вытекала и довольно часто повто­
ряемая мысль о том, что лиризм плачей — явление тоже позднее, что 
лирические элементы стали проникать в плач тогда, когда ослабела его связь 
с обрядом.

Однако Чистов, выступив против общепринятой точки зрения, коснул­
ся этой проблемы мимоходом: «Вряд ли можно согласиться со схемой... со­
гласно которой древнейшие плачи имели чисто магический смысл, — писал 
он. — Нет никаких оснований предполагать, что древний человек при смер­
ти одного из членов своего рода или племени не испытывал элементарного 
чувства сожаления и лишь заботился о том, чтобы обезопасить себя от... воз­
можных вредных действий покойника и т. д. Если бы древнейшая причеть 
не содержала обильных лирических элементов, мы не смогли бы объяснить 
появление уже в конце XII века великолепной литературной обработки ее — 
„Плача Ярославны'1»94. И несколько далее: «Несомненно, что с древнейших 
времен существовала и внеобрядовая — „бытовая“ причеть, которая не со­
держала никаких магических мотивов или включала их как нечто второсте­
пенное, сопутствующее»95.

Конечно, отсутствие образцов древнейших плачей переносит эту проб­
лему в область гипотез. Количество достоверных записей текстов плачей и 
их временная, хронологическая отдаленность настолько малы, что не по­
зволяют не только решать вопросы, связанные с генезисом жанра, но и рас­
смотреть развитие причитаний в какой-то исторической перспективе. Чис­
тов отмечает эту трудность: вплоть до второй половины XIX века пересказы, 
записи плачей и упоминания о них позволяют судить лишь приблизительно

93 Русское народное поэтическое творчество. Т. 2. С. 450.
94 Причитания. JL, 1960. (Большая серия «Библиотека поэта».) С. 11.
95 Там же. С. 12.



68 Научные работы Б. Б. Ефименковой

об общем содержании причитаний. Но и записи последнего столетия мало­
достоверны потому, что приметь — жанр в значительной мере импровиза­
ционный, плач складывается в момент трагического переживания. Имею­
щиеся записи отражают лишь попытки восстановить некогда созданное, 
поэтому-то мы имеем дело обычно не со всем разнообразием похоронных 
плачей, а в лучшем случае с плачем поминальным или вообще со случайным 
конгломератом различных мотивов из цикла плачей по умершим. При этом 
исчезает и бытовая, конкретная наполненность плача, остаются лишь «об­
щие места». Это, по мнению Чистова, и привело некоторых исследователей 
(например, Г. Виноградова) к ошибочному выводу о неизменности жанра 
причитаний на протяжении столетий96.

Рассматривает Чистов и классификацию внутри отдельных видов при­
читаний: каждый обряд сопровождается циклом плачей, зачастую очень раз­
личных по характеру, кругу образов и поэтике (среди плачей по умершим — 
плачи-вопрошения, оповещения, плачи по дороге на кладбище, поминаль­
ные и другие, среди свадебных — сговорные, гостебитные, баенные и проч).

Характеризуя поэтику причети, Чистов не идет дальше самых общих 
положений. Причину своеобразия языка он видит в бытовом назначении 
жанра, который служит для выражения чувств в напряженнейшие жизнен­
ные моменты. Отсюда экспрессия, повышенная эмоциональность языка, что 
достигается обилием вопросительно-восклицательных конструкций, повто­
рениями, особой ролью эпитетов, системой приставок, суффиксов и т. д.

Вопросу взаимовлияния причитаний и других жанров фольклора уделе­
но еще меньше внимания. Автор ограничивается перечислением тех видов 
песен, которые иногда включают элементы, мотивы плача (лирические, ис­
торические, солдатские).

Наибольшее место отведено характеристике творчества выдающихся 
воплениц, прежде всего И. Федосовой. Но тексты плачей анализируются 
лишь со стороны этнографической: Чистова интересует главным образом 
социальная природа плача, отражение в них настроения крестьянства поре­
форменной поры и «противоречий между беднейшими слоями и деревен­
ской буржуазией»97.

96 Эти соображения автора нельзя с такой же уверенностью отнести к причети свадеб­
ной, как жанру гораздо более условному. Чистов обходит молчанием эту сторону вопроса. 
При общих теоретических рассуждениях он имеет в виду плач по умершему.

97 Русское народное поэтическое творчество. Т. 3. С. 190.



Из истории собирания и изучения русской причети 69

Подвести итог собиранию и изучению мелодики плача, к сожалению, 
много легче. Филологи-фольклористы совершенно не касались напевов при­
читаний ни в собирательской, ни в исследовательской работе, хотя о нерас­
торжимости поэтики и мелоса в произведениях фольклора писалось еще в 
конце XIX века. Музыковеды-фольклористы записывали и текст, и напев 
причети, но эти записи были случайны и разрозненны.

Вплоть до 1970-х годов напевы причитаний попадали в песенные сбор­
ники изредка и в незначительном числе (2-3 на сборник). Не составляют 
исключения и публикации материала из северных районов нашей страны, 
где причетная традиция особенно полнокровна98. Это — два похоронных и 
два свадебных напева в сборнике J1. Христиансена «Уральские народные пес­
ни» (М., 1961. № 55, 56, 70, 71), два свадебных причета в «Гдовской старине» 
Н. Котиковой (Л., 1962. № 25, 38), три свадебных напева в «Песнях Печоры» 
(М.; Л., 1963. № 129, 130, 306); в сборниках 1966 года — один похоронный и 
один свадебный напев в «Народных песнях Псковской области» Н. Котико­
вой (№ 106, 113), три свадебных плача в «Народных песнях Кировской обла­
сти» И. Мохирева, В. Харькова, С. Браз (№ 70, 78, 97), четыре свадебных 
причетных напева в «Русских народных песнях Поморья» С. Кондратьевой 
(№ 95—98), два свадебных, рекрутский и плач по умершему в «Песенном 
фольклоре Мезени» (Л., 1967; № 200—203), четыре похоронных и шесть сва­
дебных напевов в «Торопецких песнях» И. Земцовского (Л., 1967. № 60—63, 
44—49), семь свадебных причетей (одна из них — совместный плач невесты 
и ее матери на фоне песни девушек) в сборнике И. Ельчевой «Народные пес­
ни Ивановской области» (Иваново, 1968. № 88—93, 95), напев свадебного 
приплакивания в «Русских свадебных песнях» Д. Балашова и Ю. Красов- 
ской (Л., 1969. № 1, 14), три свадебных причети в сборнике «Русские народ­
ные песни Карельского Поморья» (Л., 1971. № 170—172). Всего 43 напева.

А между тем собранный материал не так уж мал: в Государственном фо- 
нограммархиве (ИРЛИ, Ленинград), в кабинетах народной музыки Москов­
ской и Ленинградской консерваторий, Института им. Гнесиных (Москва), 
в частных фольклорных собраниях, в Фольклорной комиссии СК находятся 
десятки и сотни записей. Но большая их часть не публикуется, иногда даже 
не расшифровывается. Как показало ознакомление с некоторой частью со­
бранного, качество записи нередко невысоко, что, конечно, затрудняет дал ь-

98 Граница северных и южных песенных стилей в литературе не установлена точно, я 
ограничиваюсь материалом, записанным в зоне севернорусских говоров.



70 Научные работы Б. Б. Ефименковой

нейшую работу с материалом. Особенно это относится к фонографическим 
фиксациям. По существу, только использование магнитофона создало 
широкие возможности для настоящей собирательской работы в области 
мелодики плача. Но эти возможности используются еще недостаточно.

Следствием является неизученность музыкальной стороны причитаний 
и влияния напевов плача на иные жанры песенного творчества и произведе­
ния композиторского искусства.

Роль причетных напевов в формировании языка народной и профессио­
нальной русской музыки подчеркивалась неоднократно. Ф. Рубцов, напри­
мер, видит в интонациях плача один из истоков русской диатоники. Рас­
смотрению напевов отдельных причитаний он посвящает несколько стра­
ниц своей работы «Основы ладового строения русских народных песен»99. 
«Основной характерной особенностью речевых интонаций повествования 
и плача является заложенный в самой природе этих интонаций слитный 
диатонизм»100, — утверждает он. Напев причета — простейшее музыкальное 
воплощение этих интонаций. Таков общий вывод автора.

Помимо отдельных попыток характеристики мелодий причитаний в свя­
зи с теми или иными задачами исследования, в литературе второй половины 
XX столетия мы находим и обобщенное музыкально-стилистическое описа­
ние этого жанра в учебнике Т. Поповой «Русское народное музыкальное твор­
чество»101. Автор отмечает узкий диапазон, декламационность и отсутствие 
широкого мелодического развития в большинстве причетных напевов, по 
структуре однострочных, состоящих из двух-трех варьируемых попевок. 
Попова говорит о свободе и естественности музыкального ритма, который 
является отражением ритма живой человеческой речи, о неустойчивости и 
высотной неопределенности интонирования некоторых попевок, о непре­
рывном скользящем движении (глиссандо), передающем интонации всхли­
пывания, рыдания. К сожалению, при рассмотрении областных разновид­
ностей причети автор опирался в основном на поэтику плачей.

Даже такой беглый обзор истории собирания и исследования русской 
причети дает возможность не только сделать некоторые заключения, касаю­
щиеся классификации, поэтики и некоторых сторон музыкальной стилис­

99 Рубцов Ф. Основы ладового строения русских народных песен. J 1 1964.
100 Там же. С. 63.
101 Попова Т. Русское народное музыкальное творчество. Т. 1. М., 1962.



Из истории собирания и изучения русской причети 71

тики плачей, но и сформулировать те задачи, которые поставлены перед 
фольклористами всем предыдущим ходом собирания и изучения жанра.

В области собирания — создание полноценных записей, охватывающих 
различные местные традиции причитаний. Выявление своеобразия област­
ных традиций — первоочередная задача, решение которой только и может 
дать цельную картину бытования плача на русской этнической территории.

В сфере исследования ряд проблем уже был поставлен фольклористами 
прошлого — правда, в изучении поэтической стороны причитаний. Как по­
казал наш обзор, к исследованию плачей подходили по-разному. Для одних 
причеть была хранителем элементов языческой культуры и первобытных 
верований, для других — своеобразным документальным материалом про­
шлого быта и истории, для третьих — прежде всего наиболее социальным 
жанром, отражавшим современную структуру общества и взгляды кресть­
янства. И только в редких случаях причеть рассматривалась как создание 
народной художественной культуры. В этом — главный недостаток предше­
ствующих изучений.

Интересно, что художники (писатели и композиторы) давно почувство­
вали поэтическую прелесть и своеобразие жанра и разносторонне претворя­
ли в своих произведениях выразительные средства плачей.

Наиболее полно освещены вопросы классификации жанра. Но и здесь 
еще много неясностей, например, в вопросе о соотношении бытовой и об­
рядовой причети, о связи завоенных, рекрутских и современных причита­
ний по новобранцам, о природе свадебных заплачек.

Самое разнообразное освещение получал вопрос о характере жанра, о 
соотношении эпоса и лирики в причитаниях. Одни связывали его с про­
исхождением и развитием плача от древнейших эпических форм к более 
поздним лирическим, другие — с различием областных традиций, проти­
вопоставляя эпичность северных голошений лиризму средне- и южно- 
русских.

Необычная пестрота мнений царит в вопросе о стабильности жанра. 
Ф. Буслаев, а за ним Г. Виноградов, например, считали жанр плача по умер­
шим устойчивым на протяжении веков, в чем и видели притягательную силу 
для исследователя. А. Афанасьев, наоборот, отрицал ценность причети для 
науки именно в силу ее изменчивости и более поздних наслоений. К. Чис­
тов настаивал на мобильности жанра в связи с общественным развитием. 
Ряд исследователей отмечали изменчивость похоронных и неподвижность 
свадебных заплачек. И. Земцовский говорил о сохранности похоронного и



72 Научные работы Б. Б. Ефименковой

рекрутского и о забвении свадебного плача, Т. Орнатская — о сохранности 
свадебных воплей и о почти полном исчезновении рекрутских и т. п.

В связи с проблемой жизнестойкости жанра поднимался и вопрос соот­
ношения традиции и импровизации, о роли личного творчества в причита­
ниях. Большая часть наблюдений — в пользу преобладания традиции, хотя 
единого мнения в этом вопросе не достигнуто.

К наиболее часто затрагиваемым историческим проблемам жанра отно­
сится гипотеза о происхождении эпоса из героических хвалебных плачей 
древности (высказанная А. Н. Веселовским) и взаимовлиянии причети и 
других жанров народного творчества.

В работах фольклористов XX века встал вопрос о современном бытова­
нии плача и путях его развития в будущем. Многие, особенно в 1930-е годы, 
пророчили, скорее, отмирание причети или, во всяком случае, ее обрядовых 
разновидностей. Иные предрекали лишь постепенное преобразование об­
рядового плача в бытовой лирический или гражданский эпико-лирический 
сказ. Позднее стали говорить об устарелости свадебного плача и о том, что 
форма похоронных и рекрутских «воплей» оказалась вполне способной от­
разить новое содержание, новый жизненный уклад.

Если так много проблем и задач еще остается в сфере этнографического 
и филологического изучения жанра после десятилетий труда целого отряда 
этнографов-фольклористов, то исследование музыкального стиля русских 
причитаний только начинается. Поэтому все важнейшие проблемы, встаю­
щие перед учеными в этой области, требуют сейчас внимания и работы. Здесь 
и соотношение напева и текста причети, их функции в бытовом назначении 
жанра, роль традиции и импровизации. Это и мелодические структуры, и 
типы ладового интонирования, соотношение структурной завершенности и 
свободной импровизации, песенности и речитации, роль возгласов, рече­
вых приплачек и мелодических попевок.

Исследователей заинтересует и роль причети в формировании языка 
классической и современной композиторской музыки, влияние плача на 
профессиональное творчество, выступившее очень ярко в произведениях 
многих выдающихся музыкантов (Мусоргского, Стравинского и др.).

Своеобразие областных стилей поднимает еще ряд новых проблем, свя­
занных с изучением жанра русского плача. Несомненно только то, что это 
изучение должно начинаться с отдельных местных традиций.


