
Прибалтийско-
финские
народы
России

Ответственные редакторы:

Е. И. КЛЕМЕНТЬЕВ, Н. В. ШЛЫГИНА

Kj> м -/3бб£0£

МОСКВА
НАУКА

2003



ГЛАВА 9

ФОЛЬКЛОР И НАРОДНАЯ ХОРЕОГРАФИЯ

ля устного поэтического творчества прибалтийско-финских народов ха­
рактерны несколько периодов развития. В ранний период, когда еще
только формировалась так называемая калевальская метрика стиха

(восьмисложный стих с хореической строкой), песни исполнялись, вероятно, в 
манере, близкой к саамским и карельским йойкам. К этому периоду относят и 
возникновение причитаний (Asplund, 1981). К следующему периоду относятся 
древние пласты эпической поэзии -  руны калевальской метрики, известные 
также эстонцам, ливам, води, ижорцам, финнам. Считается, что калевальская 
метрика сформировалась в I тысячелетии н.э. В период раннекалевальской по­
эзии, когда возникли космогонические мифы о происхождении земли, неба, 
солнца, луны и т.п., о “создании вещей” (кантеле, сампо и др.); четкого разгра­
ничения между жанрами народной поэзии еще не существовало, и в эпических 
песнях ощутимы элементы заклинаний, а в заклинаниях сохранялись древние 
мифологические мотивы. Синкретизм, при котором различные поэтические 
жанры сосуществуют в тесной связи друг с другом, составляет важнейшую чер­
ту древних пластов народно-поэтического творчества.

В третий, среднекалевальский период возникли эпико-героические песни с 
их героями Вяйнямейненом и Илмариненом.

Появление лиро-эпических песен и баллад, повествующих о взаимоотноше­
ниях людей, родственных и семейных связях, повседневных заботах женщин, от­
носят к периоду средневековья. Мифологическое содержание в этих песнях при­
глушено. В них появляются христианские имена и сюжеты, соотносимые с биб­
лейскими.

Достаточно поздно рождаются исторические песни, в которых повествует­
ся об Иване Грозном, о Северной войне, осаде Выборга, Петре Первом и др.

Карельские эпические песни отличает богатое мифологическое содержа­
ние. В этом отношении они существенно разнятся с русскими былинами, кото­
рые, даже ранние из дошедших до нас создавались позже, чем карельские, в эпо­
ху становления раннего феодального государства -  Киевской Руси и их основ­
ным содержанием и пафосом были защита земли Русской (Пропп, 1958). Такие 
же идеи несут в себе и известные западноевропейские эпосы “Песнь о Роланде”, 
Песнь о моем Сиде”, “Беовульф”, “Песнь о Нибелунгах”.

Сюжетно-тематический состав карельских эпических песен (рун) очень раз­
нообразен. Собрание древних песен так называемого “калевальского стихо­
творного размера”, издававшееся с 1908 г. по 1997 г., состоит из 34 томов 
(SKVR). В первом томе три книги содержат севернокарельские руны, разделенные 
на 25 эпических рубрик, сотни мифологических тем и обрядовых песен; в четвер­
той книге содержатся многие десятки тематических заклинаний (SKVR. I, 1^). 
Кроме того, в томе, посвященном записям из южной (Олонецкой) Карелии, выде­
лены еще десятки эпических сюжетов (SKVR. XI). Известный собиратель и иссле­
дователь карельского фольклора В.Я. Евсеев выделял в древних рунах свыше 70 
различных сюжетов и тем (Евсеев, 1950 б; Карельские эпические песни, 1994).

Э П И Ч Е С К И Е  П Е С Н И  И "КАЛЕВАЛА"

286



Однако эти обширнейшие публикации аутентичных полевых записей ка­
рельских эпических рун и заклинаний (развернутое описание происхождения за­
клинаемого явления, существа, предмета), представляющих неотъемлемую 
часть эпоса, содержат лишь примерно половину данных фольклорных архивов 
Хельсинки, Петрозаводска, Тарту, собранных за два столетия.

Содержание песен, их стилистические особенности прошли несколько ста­
дий развития, насыщаясь новыми темами, мотивами, чертами и частично утра­
чивая старые. Наиболее архаичными, по общему мнению, представляются сю­
жеты и мотивы мифологического содержания: это мифы о добывании сампо, 
ковке небесной тверди (купола), поимке девы-лосося, возникновении и укроще­
нии огня, освобождении солнца из железной горы, изготовлении первой лодки, 
рыболовной сети, кантеле и т.д. Поэтические образы таких песен основаны на 
мифологическом мышлении: так, происхождение огня объясняется, например, 
падением с неба божественной искры. Упав на землю, она принесла много бед, 
так как возникли огромные пожары, огонь выжег даже озера. И рыбы решили 
проглотить искру. Эпический герой находит искру в чреве рыбы, укрощает ее, 
и огонь начинает верно служить на благо всех людей.

Чтобы получить представление о характерных особенностях карельского 
эпоса, обратимся к содержанию некоторых основных сюжетов. Одним из них 
было повествование о поездке героев в Похьёлу, чтобы добыть загадочное сам­
по. Эту сюжетную тему следует подразделить на две основные версии и одну 
промежуточную, записанную в единственном варианте. Эта запись сделана 
К.А. Готлундом в 1816 г. от так называемых “лесных финнов”, переселившихся 
в VII в. из провинции Саво на север Швеции. Она помогает найти разгадку ми­
фа о сампо. В ней рассказывается о том, как герои Вяйнямейнен и Иомпайнен 
поехали в Похьёлу добывать таинственное существо -  саммаса. Герои поймали 
его и повезли обратно. В пути саммас испугался пения Вяйнямейнена и взлетел 
из лодки. Герои пытались сбить его мечом, но отрубили ему только один палец, 
который и доставили на землю. От этого стали расти травы и вся раститель­
ность. Если бы героям, как говорится в полевой записи, удалось достать боль­
ше, чем палец, тогда бы хлеба росли без пахоты и посева.

В северном Приладожье, в районе Иломанси в 1840-е годы была записана 
сходная руна о сампо. Согласно этой версии, Вяйнямейнен и Илмаринен отпра­
вляются в Похьёлу (чаще всего для того, чтобы унять кровотечение из ноги 
Вяйнямейнена, пораненной топором при изготовлении лодки). В Похьёле Вяй­
нямейнен усыпляет всех жителей, опустошает амбары хозяйки Похьёлы и за­
гружает свою лодку всяческим добром и живностью. Проснувшись, хозяйка 
Похьёлы в образе птицы-грифа устремляется в погоню за похитителями. Наг­
нав их, она переворачивает лодку, и все добро уходит на дно моря, отчего море 
и стало таким богатым. Только небольшую часть добычи, оставшуюся под ска­
мейками лодки, эпическим героям удалось доставить на землю. От нее стали 
расти все растения, в том числе хлеба, произошли также и звери.

Севернокарельская (беломорская) версия о сампо богата отличными друг 
от друга вариантами. Но главный их признак состоит в том, что сампо -это  не­
что рукотворное и создается кем-то из эпических героев: в одном случае это 
Илмаринен, в другом -  Вяйнямейнен. Сампо изготавливается в качестве некое­
го выкупа за невесту. Согласно эпическому и сказочному канону, сватающийся 
должен выполнить трудное, невыполнимое задание, чтобы иметь право претен­
довать на руку своей избранницы. Илмаринен, посланный в Похьёлу Вяйнямей- 
неном, должен выковать для хозяйки Похьёлы сампо из кусочка (крошки) яч­
менного зернышка, перышка лебедя, “стружки” от волоска ягнячьей шерсти,

287



кусочка веретена и молока яловой коровы. Все эти “материалы” должны быть 
еще и ополовинены.

В целом во всех вариантах миф о сампо представляет собой рассказ о борь­
бе за всенародное счастье, которое оказалось достижимым только трудовыми 
усилиями людей.

Руна о сампо была распространена в Приладожье, Архангельской (Бело­
морской) Карелии и среди шведских “лесных финнов”, в других ареалах карело­
финской эпической традиции ее не удалось обнаружить.

Более широкое распространение получила сюжетная тема “Сватовство” 
или “Добывание жены в ином мире”. Среди архаичных эпических сюжетов он 
наиболее известный и популярный не только в карельском фольклоре, но и в 
поэтической традиции других народов. Вспомним, например, что в греческой 
“Илиаде” война с Троей велась из-за женщины. Согласно исследованиям извест­
ного фольклориста Я. Проппа, жену герои всегда добывают в чужом мире, что 
связано с экзогамными нормами -  запретом брать жену в своем роде. Таким об­
разом, в сюжетной теме добывания жены отражалась важнейшая закономер­
ность развития общества -  происхождение и развитие семьи {Пропп, 1958).

В карельской эпической традиции зафиксированы два типа сюжетной темы 
о сватовстве. В Архангельской (Беломорской) Карелии этот сюжет сводится к 
повествованию о том, как Вяйнямейнен отправляется в Похьёлу сватать знат­
ную девицу. В пути его увидела стиравшая на берегу сестра Илмаринена, выве­
дала у старца цель его поездки и сообщила об этом своему брату-кузнецу. Ил- 
маринен без промедления тоже отправляется в путь, и женихи одновременно 
прибывают в Похьёлу. Согласно одним вариантам рун, невесту после выполне­
ния трудных заданий получает Вяйнямейнен, по другим -  Илмаринен.

В южнокарельской версии о сватовстве герои Илмоллине и Йоукамойни 
едут чаще всего в Хийтолу, но в качестве жениха всегда выступает только Ил­
моллине, выполняющий трудное задание. Для этого он должен догнать превра­
щающуюся в разных зверей и рыб невесту. Если невеста превращается в белку, 
жених догоняет ее в образе куницы, если -  в ерша, то жених обращается в щу­
ку и т.д. Звериный образ (тотем) жениха всегда оказывается сильнее и покоря­
ет невесту. Лишь в некоторых случаях жених, рассердившийся на недостойное 
поведение невесты, навсегда превращает ее в чайку.

Сюжет о сватовстве и генетически, и по составу входящих в него мотивов 
связан с сюжетом о сампо. Так, одним из главных заданий, которое должен вы­
полнить сватающийся, было изготовление сампо.

Популярными сюжетами карельского эпоса были такие, как “Состязание в 
пении”, “Дева Велламо”, или “Дева-лосось”. В первом сюжете рассказывается о 
том, как молодой Йоукахайнен вздумал одолеть в знаниях и волшебстве старо­
го мудрого Вяйнямейнена и как он потерпел полное фиаско. Во втором сюже­
те повествуется о поимке кем-то из эпических героев странной рыбы, которая 
выскальзывает из рук рыболова, когда он пытается разрезать ее ножом. Уйдя в 
море на безопасное расстояние, рыба признается рыболову в том, что она при­
шла к нему, чтобы стать его женой, а он не понял этого.

Особой популярностью у рунопевцев пользовались сюжеты о подвигах 
Лемминкяйнена, Коукомойнена, Каукомиели. (В “Калевале” Э.Лённрот объе­
динил их в одного героя с несколькими именами.)

К числу распространенных сюжетов относятся “Лемминкяйнен -  незваный 
гость на пиру”, “Гибель Лемминкяйнена”, “Лемминкяйнен на Девичьем острове”.

Согласно первому сюжету, герой отправляется на пир в Похьёлу (в вариан­
тах -  в Сариолу, Пяйвелу), хотя он и не приглашен туда. Во время пира он ведет

288



себя дерзко, требуя к себе внимания как к знатному гостю. Не получив такого 
отношения, Лемминкяйнен затевает ссору и по одному варианту околдовывает 
всех присутствующих на пиру, по другому -  награждает их золотом и серебром. 
И только одного жалкого пастуха он оставляет без внимания и даже глубоко ос­
корбляет своими речами. Когда же Лемминкяйнен отправляется домой, оби­
женный пастух подстерегает его и убивает отравленной стрелой. Лемминкяй­
нен падает в Туони -  реку смерти. Через некоторое время его отправляется ис­
кать мать (или жена) и находит тело в реке; героя воскрешают или -  по друго­
му варианту -  отпускают обратно в небытие.

В другом варианте песни повествуется о поединке Лемминкяйнена с хозяи­
ном пира, убив которого, он бежит домой. Мать советует ему укрыться на Де­
вичьем острове, где прибывшего благосклонно встречают. Каждая девица и 
женщина с распростертыми объятиями принимают его, и он в одну летнюю 
ночь спит с сотнями жен и невест. Обиженные мужчины изгоняют Лемминкяй­
нена с острова, и женщины остаются грустить о нем, а он грустит о них.

Следует отметить также группу рун и эпических мотивов, которые, по мне­
нию некоторых исследователей, относятся к викинговой тематике.

Одна из таких рун посвящается Ахти и Кюлликки. Она рассказывает, как 
некий разудалый герой Ахти похищает гордячку Кюлликки. Она соглашается 
стать его женой, если он перестанет постоянно участвовать в военных походах. 
В свою очередь Ахти потребовал от жены супружеской верности и запретил ей 
ходить на молодежные гулянья. Кюлликки нарушает данную клятву, и Ахти 
сразу же отправляется за военной добычей. В поход он берет своего верного 
друга Тиеру, который, не задумываясь, также оставляет молодую жену. Но по­
ход друзей не удался -  их лодка вмерзла во льды моря.

В этой руне сохранились явные черты быта и брачных обычаев карел. Ее 
можно считать “викинговой” лишь по духу эпохи межплеменных войн и “воен­
ной демократии”. При этом уверенно можно говорить, что она была рождена в 
рамках древней эпической традиции и именно там, где и была записана, -  в Ар­
хангельской Карелии. В других регионах эта руна нигде не зафиксирована.

В заключение обратимся к утверждениям ряда финских исследователей, 
что руны, на основе которых создана “Калевала”, родились в юго-западной ча­
сти Финляндии (в районе г. Турку) и являются достоянием финского народа. 
Практически это невозможно обосновать. Если поэзия “калевальской метри­
ки” и существовала на этой территории (и в этом нет причин сомневаться), то 
в настоящее время никто не знает, какой она была по содержанию, тематике, 
образам и мотивам. “Карелианизм” же эпических песен и заклинательной, об­
рядовой поэзии доказывает их бытование только на территориях расселения 
карел и ижорцев.

Вплоть до настоящего времени художественному уровню карельской народ­
ной поэзии не уделялось должного внимания. Творческое наследие родов руно- 
певцев Перттуненов или Малиненов, судя по записям, представляет собой ис­
тинные поэтические шедевры карельской устной традиции. Безусловно, вклю­
ченные в “Калевалу” и отшлифованные Э. Лённротом поэтические строки час­
то звучат убедительнее, чем многие спетые по памяти или сложенные на ходу 
стихи рунопевца. Но именно карельские рунопевцы несли от поколения к поко­
лению и сохранили для человечества эти эпические песни во всей их красоте и 
с их сокровенным значением.

“Калевала” -  выдающийся народный эпос. Эпическая поэма “Калевала”, со­
зданная финским поэтом и ученым Элиасом Лённротом на основе фольклорных 
эпических сюжетов, мифологических, лирических и обрядовых песен, заклина-

10. Прибалтийско-финские. 289



Рис. 73. Рунопевцы (РЭМ. Ф.н. № 4903-100)

ний и произведений других жанров классической народной поэзии карел и фин­
нов, заслуженно получила всемирную известность.

Другим знаменитым собирателем и исследователем фольклора финнов и 
карел стал Кристфрид Ганандер (1741-1790). В своих работах “Словарь совре­
менного финского языка” (1787 г.) и “Финская мифология” (1789 г.) К.Ганандер 
цитировал многие образцы народной поэзии. Его “Финская мифология”, вклю­
чающая около 2000 строк карело-финских рун, до сих пор является настольной 
книгой исследователей поэзии калевальской метрики.

К XVIII в. относится также появление исследований народной поэзии про­
фессора (позже епископа) Д. Юслениуса (1676-1732), Г. Пелдана (1690-1750) и 
др. Важную роль в подготовке Э. Лённротом “Калевалы” сыграли уже опубли­
кованные сборники текстов фольклориста и просветителя К.А.Готтлунда 
(1796-1875), впервые высказавшего идею создания единого фольклорного сво­
да. Он считал, что если собрать все древние песни, то из них можно было бы со­
ставить некую целостность, подобную творениям Гомера, Оссиана или “Песни 
о нибелунгах” (Hautala J., 1954. S. 48, 54, 57).

Непосредственным предшественником Э. Лённрота был С. Топелиус 
(старший), опубликовавший в 1829-1831 гг. пять тетрадей народных эпичес­
ких песен, собранных от карельских коробейников, привозивших товары из 
Беломорской Карелии в Финляндию (85 эпических рун и заклинаний; всего 
4200 стихов). Именно он указал Э. Лённроту и другим энтузиастам-собирате- 
лям путь в Беломорскую Карелию, где “еще звучит голос Вяйнямейнена, зве­
нят кантеле и сампо”.

В XIX в. эпические, заклинательные, свадебно-обрядовые, лирические пес­
ни записывали А.А. Борениус, А.Е. Алквист, Й.-Ф. Каян, М.А. Кастрен,

290



Х.М. Рейнхольм, Е.Д. Европеус и другие; всего было собрано около 170 тыс. 
строк народной поэзии.

Самым активным собирателем древних песен стал Э. Лённрот, совершив­
ший несколько экспедиционных поездок в так называемые финляндскую и рос­
сийскую Карелию, где ему удалось собрать уникальный материал. Первое путе­
шествие в поисках песен он совершил в 1828 г., посетив южную Финляндию, 
включая Карельское Приладожье, побывал в Сортавале и на острове Валаам. 
Во время этой поездки у самого известного в Финляндии рунопевца Юхана Кай- 
нулайнена Э.Лённрот записал около 2000 строк заклинательной и эпической 
поэзии. В Карелии Э. Лённрот побывал в 1832, 1833, 1834 гг. Осенью 1833 г. им 
была подготовлена к печати поэма о Вяйнямейнене. В апреле 1834 г. Э. Лён­
нрот совершил новые экспедиционные поездки -  в Войницу, Ювалакшу, Ухту, 
Вокнаволок и др. В Ладвавярви от выдающего певца Архиппы Перттунена он 
записал 4200 строк эпических песен и произведений других жанров. Во время 
этой поездки он записывал также песни от М. Карьялайнена, Ю. Кеттунена, 
С. Михкалинена, В. Сиркейнена, рунопевца Матро и собрал больше фольклор­
ного материала, чем у него его было до этого вообще. Свои полевые записи 
Э. Лённрот обрабатывал стилистически, дополнял имевшиеся в них лакуны тек­
стами из других записей, что и стало первым шагом к созданию единого произ­
ведения (Калевала, 1998; Карху, 1996; Мишин, 1986; и др.).

Затем на основе огромного материала началась поэтапная работа по подго­
товке публикаций. Из записей, сделанных в восточной Финляндии, в провинции 
Саво и Приладожской Карелии, Лённротом был подготовлен сборник текстов 
“Кантеле”, затем рукописные поэмы “Лемминкяйнен”, “Вяйнямейнен”, “Сва­
дебные песни” (1833 г.) и рукопись “Собрание песен о Вяйнямейнене” (1833 г.), 
получившая впоследствии название “Перво-Калевала”. Из этого текста, допол­
ненного новыми записями Лённрота из Карелии, возникло затем его первое из­
дание “Калевалы”.

Новый вариант эпоса, расширенный до 32 глав с общим числом строк более, 
чем 12 000, был готов к концу 1834 г. Кроме того, по записям 1828-1837 гг. 
Э. Лённрот подготовил и в 1840-1841 гг. тремя отдельными книгами издал лири­
ческий сборник “Кантелетар”, который называют младшей сестрой “Калева­
лы”. В нем опубликованы основные варианты народных песен, записанных бо­
лее, чем от 100 певцов в Карелии и Финляндии: это лиро-эпические, лириче­
ские, свадебные песни.

Выход в свет “Калевалы”, восторженно встреченный общественностью, 
вызвал настоящий бум среди собирателей и поклонников народной поэзии. 
В Карелию, а позднее в Ингерманландию (т.е. Петербургскую губернию) на­
правились десятки собирателей народных песен. Одни хотели удостовериться, 
что сюжеты и персонажи “Калевалы” не вымышлены Э. Лённротом. Другие от­
правились на поиски новых, не найденных Э. Лённротом, фрагментов эпоса. 
Эти усилия дали прекрасный результат. За  короткое время удалось собрать та­
кое количество новых материалов, что Э. Лённрот решил создать новый, более 
полный вариант поэмы. Сам Э. Лённрот с 1835 г. по 1844 г. совершил еще шесть 
поездок, посетив, кроме Карелии, регион Северной Двины и Архангельск, а 
также Каргополь, Вытегру, Петербургскую губернию, Эстонию. К 1847 г. 
Э. Лённрот имел уже около 130 тыс. строк записей рун.

Титаническая работа Э. Лённрота была завершена в 1849 г., когда вышла в 
свет “каноническая” “Калевала”, ныне известная во всем мире. Финны называ­
ют ее финским национальным эпосом, карелы -  карело-финским народным 
эпосом. Э. Лённрот не поставил своего имени перед заглавием поэмы. Это соз-

10* 291



давало впечатление, что поэма получена непосредственно из уст самого народа, 
причем подразумевался именно финский народ.

Публикуя второй вариант “Калевалы”, Э. Лённрот прекрасно понимал, что 
никогда не существовало такой огромной эпической поэмы, за осколки которой 
он первоначально принимал записанные им и другими собирателями сюжеты 
народного эпоса. Он не сомневался в том, что все персонажи песенных тем и мо­
тивов не связаны между собой единым сюжетом. При составлении “Калевалы” 
Э. Лённрот сам сочинил “рамочный” сюжет, поместив в него все наиболее зна­
чимые темы известных ему полевых записей. Подобным же образом, из разроз­
ненных черт и типологических характеристик им были созданы обобщенные 
портреты эпических героев и других персонажей. То обстоятельство, что все 
стихотворные жанры древней народной поэзии (за исключением причитаний и 
йойек) были созданы в едином стиле, характерные признаки которого составля­
ют четырехстопный хорей, насыщенность аллитерациями (повтор начальных 
звуков нескольких слов стиха) и параллелизм (повтор смысла каждой строки 
другими словами), позволило Э. Лённроту органично увязать в единый по сти­
лю текст строки, взятые из самых различных по жанру, стадиям возникновения 
и содержанию произведений.

При этом Лённрот стремился показать народность эпоса, свидетельствую­
щую о древности финской культуры. Известно, что в те времена существование 
у шведов преданий и саг о древних героях и богах противопоставлялось “варвар­
ству” финнов вследствие отсутствия у них аналогичных слоев фольклора 
(.Hautala, 1954. S. 93). “Калевала”, как отмечали финские исследователи, была 
для финнов своеобразным “пропуском в цивилизованное общество”. В одной из 
своих работ Л. Хонко подчеркнул, что этот эпос был социальным заказом об­
щества того времени, он стал национальным достоянием и знаменем финского 
национального движения, быстро набиравшего силу в середине XIX в. Л. Хонко 
констатирует также, что хотя текст, опубликованный Э. Лённротом, был далек 
от народных рун, но что “это -  национальный эпос -  сомнения нет” (Нопко, 
1987. S. 127).

Однако при всем том, что в “Калевале” есть народная основа, она не бы­
ла финской. В фундамент поэмы Э. Лённрота легли песни, особенно эпичес­
кие, записанные в основном от карел, а не от финнов. Фольклорная тради­
ция, в русле которой эти песни создавались в древние времена, была в своих 
основах общей и для карел, и для финнов, а такж е ижорцев и эстонцев. Тем 
не менее это не дает права считать использованные в поэме фольклорные 
материалы именно финскими. В том виде, в каком их записывали собирате­
ли в XIX в., это безусловно были карельские эпические песни. Без них не бы­
ло бы “Калевалы” не только как повествования о древних временах, но и как 
высокохудожественного полотна, вобравшего в себя самые яркие краски по­
этического таланта карельского народа. О том, какими были те песни и ру­
ны, которые пелись финскими племенами в глубокой древности, мы просто 
не знаем.

Очевидно, что без Э. Лённрота, талантливого поэта и собирателя, обогатив­
шего нас огромным числом записанных им народных песен, не было бы и самой 
“Калевалы”. Она была создана не методом соединения отдельных народно-поэ­
тических сюжетов, а путем переплавки фольклорной “словесной руды” (в ос­
новном в виде готовых поэтических строк), выработки Э. Лённротом ориги­
нального макросюжета, не существовавшего в природе, но включившего все 
множество народных эпических сюжетов, лирических тем, мифологических мо­
тивов и других структур народной поэзии карел и финнов.

292



С таких позиций “Калевалу” вполне правомерно считать национальным 
эпосом финнов -  это творение финского поэта и мыслителя Э. Лённрота и поэ­
ма, заложившая фундамент национального самосознания финского народа, 
ставшая одним из символов его идентификации.

Сюжет “Калевалы” начинается с описания возникновения мироздания из 
яйца птицы и рождения героя Вяйнямейнена. Далее следует повествование о хо­
де обживания земли, распространении земледелия, формировании семьи, созда­
нии культурно-бытовых ценностей и предметов труда.

Главная тема поэмы -  борьба за счастье, олицетворенное в чудо-мельнице 
сампо, дающей все необходимое для жизни людей. Однако сампо тонет в море 
в ходе борьбы между холодной и убогой Похьёлой (в лице старухи Лоухи) и кра­
ем Калевалы (в лице Вяйнямейнена). Останками сампо, вынесенными волнами 
на берег, Вяйнямейнен делает плодородной землю, создавая предпосылки для 
блага будущих поколений, их труда, материального достатка и счастья. Хозяй­
ка Похьёлы, раздосадованная утратой власти и могущества, пытается мстить 
калевальцам, насылая на них различные напасти, похищая небесные светила и 
даже огонь из их очагов. Вяйнямейнен вместе с другим героем поэмы, искусным 
кузнецом Илмариненом, преодолевают все препятствия и невзгоды и утвержда­
ют на земле благополучие, счастливую жизнь для людей.

Но время языческого героя Вяйнямейнена истекает, и на смену ему рожда­
ется новый герой, приходит новая -  христианская -  эпоха. Вяйнямейнен уходит 
из мира людей, говоря напоследок, что он еще будет призван, когда понадобят­
ся новое сампо и новые песни.

“Калевала” -  вечная книга, ибо мифологическая основа дает ее героям су­
ществовать и в прошлом, и в настоящем, и в будущем. Характеризуя суть древ­
ней поэзии и ее творцов, связь времен и поколений, единство человека и при­
роды, известный русский поэт А. Блок в статье “Поэзия заговоров и закли­
наний” (1906 г.) писал: “Непостижимо для нас древняя душа ощущает как еди­
ное и цельное все то, что мы сознаем как различное и враждебное друг другу. 
Современное сознание различает понятия жизнь, знание, религия, тайна, поэ­
зия; для предков наших все это -  одно, у них нет строгих понятий. Для нас -  са­
мая глубокая бездна лежит между человеком и природой; у них -  согласие с 
природой исконно и безмолвно и мысли о неравенстве быть не могло. Человек 
ощущал природу так, как теперь он ощущает лишь равных себе людей; он раз­
личал в ней добрые и злые влияния, пел, молился и говорил с нею, просил, тре­
бовал, укорял, любил и ненавидел ее, величался и унижался перед ней: словом, 
это было постоянное ощущение любовного единения с ней...” {Блок, 1962). 
И как источник вечного вдохновения, эпос никогда не будет предан забвению, и 
пророческими на все времена останутся слова Э. Лённрота:

Vaan kuitenki kaikitenki 
La'un hiihin laulajoille,

Только все-таки, но все же 
Я певцам лыжню оставил,
Путь пробил, пригнул вершину, 
Заломил вдоль тропок ветки, 
Здесь теперь прошла дорога, 
Новая стезя открылась 
Для певцов, что поспособней, 
Рунопевцев, что получше,
Средь растущей молодежи, 
Восходящего народа.

(Перевод Э. Киуру, А. Мишина).

La'un hiihin, latvat taitoin, 
Oksat karsin, tien osointoin.
Siitapa nyt tie menevi, 
Ura uusi urkenevi
Laajemmille laulajoille, 
Runsahammille runoille, 
Nuorisossa nousevassa, 
Kansassa kasuavassa.

293



ЗАКЛИНАТЕЛЬНАЯ ПОЭЗИЯ

К обрядовой поэзии относятся заговоры и заклинания, содержащие пожела­
ние, приказ, повеление, просьбу, запрет.

Заговоры принадлежат к числу древнейших форм устной поэзии, к эпохе 
возникновения мифов. В более позднее время какая-то часть мифов сохрани­
лась в заговорах, некоторые трансформировались в эпические песни, став само­
стоятельным жанром. Единый поэтический стиль эпических песен и заклина- 
тельной поэзии затрудняет их четкое различение (Kuusi, 1967. S. 38-39). В за- 
клинательной практике карел, по мнению некоторых исследователей, обнару­
живаются реликтовые следы шаманизма. Еще в 1891 г. Д. Компаретти, исходя 
из мифологических элементов архаических рун, рассматривал “Калевалу” как 
шаманский эпос” (см.: Карху, 1994. С. 77-78). В новейшее время попытки обос­

новать существование “финского шаманизма” на основе анализа карельских 
рун и заговоров были предприняты А.-Л. Сийкала (Siikala, 1981). Она ссылает­
ся при этом на трехчастность космогонических рун, характер специальных ри­
туальных действий (очищение огнем), психологическое состояние исполнителя 
заговора (возбужденность, переходящая в аффективное состояние, транс). Хо­
роший знахарь, по народным представлениям обладал сверхъестественной си­
лой, умел связаться с потусторонним миром.

В заговорах в эпической форме отразилась магическая практика древнего 
человека. Заклинания, вплетенные в канву ритуальных обрядовых действий, 
обращенные к сверхъестественным силам природы (хозяину леса, хозяйке воды 
и т.п.), по традиционным представлениям карел, ослабляли или вообще снима­
ли действие враждебно-вредоносных сил, излечивали раны, укусы змеи, обере­
гали участников свадьбы от порчи, служили верными помощниками в облегче­
нии родов. Заговоры, как правило, исполнялись мужчинами, знающими как тек­
сты заклинаний, так и время и место для их исполнения. Заговоры произносили 
без свидетелей, в стороне от посторонних глаз. Согласно традиции, слова заго­
вора следовало говорить точно, дословно, чтобы он не потерял действенную си­
лу. Особую силу приобретали заклинания, произнесенные у воды. Соответству­
ющими знаниями в прошлом обладал едва ли не каждый пастух, а также руко­
водитель-охранитель свадебного ритуала — патьвашка. В прошлом практически 
в каждой карельской деревне был “знающий человек” (tietaja), к которому об­
ращались за помощью при болезнях, поиске затерявшейся коровы и т.д. Строи­
тельство и переход в новый дом, удачная рыбная ловля, охота, первый выгон 
скота и т.п. всегда сопровождались исполнением заговоров. Народная мудрость, 
заложенная в заговорах, их неразрывность с мифологическим мышлением поз­
воляют относить заклинательные руны к числу интереснейших произведений 
древней народной поэзии.

П РИ ЧИ ТА Н И Я

Причитания или плачи (ianella itku, virzutui, luvetus, itkuvirret) считаются са­
мым древним жанром элегической поэзии. Содержание ритуальных плачей, их 
мотивы, поэтика связаны с народными верованиями, а порядок их исполнения 
определяется ритуалом, при котором они исполнялись. Отличны по характеру 
были бытовые плачи, исполнявшиеся при таких обстоятельствах, как встреча 
гостей, проводы в рекруты, а также при оплакивании одинокой старости или си­
ротства и т.д. Из числа прибалтийско-финских народов причитания сохранились 
у карел, ижорцев, вепсов, води и эстонцев-сету (подробнее см.: Карельские при­

294



читания, 1976; Карельский фольклор, 1992; Степанова, 1985; Конкка У.С., 
1992; Honko L., 1974 а, Ь).

Первое письменное упоминание о существовании причитаний у карел содер­
жится в предисловии Микаэля Агриколы к “Псалтирю” (1554 г.). Известно, что 
первую коллекцию карельских причитаний собрал финляндский историк и фи­
лолог, деятель Просвещения Х.Г. Портан во второй половине XVIII в., но она 
сгорела при пожаре в Турку в 1827 г. И лишь в 1836 г., когда Э. Лённрот опуб­
ликовал несколько текстов причитаний, записанных им в с. Ругозеро (ныне Му- 
езерский район Карелии), широкая общественность впервые ознакомилась с 
этой необычайно колоритной традицией карельского народа. Огромную роль в 
собирании и изучении карельских причитаний сыграли также такие видные 
финские исследователи, как В. Поркка, С. Паулахарью, В. Мансикка, А.О. Вяй- 
сянен, М. Хаавио, JI. Хонко и др. (Конкка У., 1992). В изучение карельских при­
читаний, их метафорического иносказательного языка, содержания, функций и 
места причети в обрядах самый заметный вклад внесли российские исследовате­
ли А.С. Степанова и У.С. Конкка (Карельские причитания, 1976; Степанова, 
1978; 1985; 1988; 2003; Конкка У., 1974; 1975; 1978; 1992; и др.).

К наиболее важным художественным и стилистическим особенностям пла­
чей ученые относят: отсутствие определенного стихотворного размера при про­
извольной длине фразы, параллелизм предложений с повторением одной мыс­
ли и особой аллитерацией, широкую палитру эпитетов и метафор. Аллитерация 
усиливается словами-вставками, словосочетаниями, трудно переводимыми эпи­
тетами и т.д. Особую роль в причитаниях играют исключительно развитые ме­
тафоры (иносказания), необычайная красочность которых пронизывает язык 
плачей, выражая суть, показывая всю системную образность этого неповтори­
мого жанра народной поэзии. Их роль столь велика, что без метафор нет и при­
читаний. В причитаниях, особенно севернокарельских, поражает архаика слов, 
смысл многих из них безвозвратно унесло время. Табуизация лиц, предметов, 
событий, явлений выступает как непреложный закон. В них не найдешь таких 
терминов родства, как сын, дочь, мать, отец, брат, сестра, бабушка, дедушка и 
др. Мать в иносказаниях это “выносившая” (kantaja, kandaja) и “родившая” (aiko- 
ja, aigoja), и “грудью вскормившая” (imettajazeni), и “одевающая” (suorittaja), и 
“качающая” (tuuvittaja), и “милостливая” (armoizeni). Крестная мать, роль кото­
рой в опеке и воспитании детей была в традициях карел очень важной, называ­
ется как “меня воспринявшая” {ylentajaseni), “в водицах для крещения купавшая" 
(ristoi vedyizizlivutteliju) и т.д. Табуированы имена различных чинов и в других се­
мейных ритуалах. Так, свадебный патьвашка -  это не только “впереди компа­
нии мужчин идущий” (ensimmaini uroskomppanjan esissaastuja), но и “первый об­
манщик (краснобай) моей ясной волюшки-ласточки” (ensimmaini kielittelija 
kirkkahien kiuruvaltasien). В обрядовых плачах строго действует закон иносказа­
ния с богатейшим набором замен, эпитетов-символов, высказываемых обычно 
в уменьшительно-ласкательной форме, что придает плачам необычайную вы­
разительность.

Несмотря на отсутствие стихотворного размера и метрического деления 
текста, причеть звучит как поэзия высочайшего класса и эмоционального нака­
ла. Атмосферу таинства причети и выполняемого обрядового действия допол­
няет наличие в причитаниях малопонятных, вообще непонятных или уже забы­
тых и утраченных слов.

Свадебные причитания, сложившиеся в период позднего язычества, возник­
ли и развивались, по мнению исследователей, на основе похоронных плачей. 
В народном сознании глубоко утвердилось представление о том, что “не попла­

295



чешь на свадьбе -  проплачешь всю жизнь”. В XIX в. в севернокарельском сва­
дебном ритуале исполнялось от 25 до 30 обязательных причитаний. Исполня­
лись они только на первом этапе свадьбы -  в доме невесты при рукобитье, при 
расплетании косы, посещении предсвадебной бани, когда невесту увозили в дом 
новобрачного, и др. В доме жениха уже не причитывали.

В свадебном обряде всех групп карел главным объектом оплакивания были 
“имечки” (nimi, nimyt), “тонкие волосики” (liemendiset), “белые волюшки” (val- 
taset). Имя невесты оплакивалось потому, что она его теряла, становясь просто 
“невесткой” (morzein). Волосы, как известно, замужняя женщина должна была, 
в отличие от девушки, всегда закрывать головным убором. Попадая под власть 
родителей мужа, девушка теряла и ту определенную независимость, которую 
имела в доме отца (Конкка У., 1992. С. 228-246, 262-266).

Причитания на свадьбе, как правило, исполняла специальная плакальщица -  
itkettaja (букв, ‘побуждающая, заставляющая плакать’). У всех этнических групп 
карел она была одним из обязательных чинов карельской свадьбы (Конкка У., 
1992. С. 128-139).

В прошлом практически в каждой карельской деревне была искусная при­
читальщица. Имена большинства из них безвозвратно унесло время. Более 
200 вариантов причитаний, кроме множества других жанров народной поэзии и 
ценнейших этнографических сведений, оставила нам в наследство знаменитая 
плакальщица из с. Войниц — Анни Лехтонен. В колоритный мир карельских 
причитаний вводят читателя записи, сделанные от М.М. Хотеевой из пос. Кале­
вала, М.М. Панкратьевой из д. Юшкозеро, А.М. Михкалевой и А.Т. Толошино- 
вой из Падан, А.Ф. Никифоровой из Вохтозера, А.В. Чесноковой из Святозера, 
П.С. Савельевой из Мяндусельги, Е.Н. Галактионовой из Видлиц и многих дру­
гих знатоков устно-поэтического наследия карел.

Если во время свадьбы плачи исполняла специальная причитальщица, а не­
веста лишь вторила ей, то в похоронной обрядности всегда не только причиты­
вали ближайшие родственники (мать, жена, дочь, сестра, тетка и т.д.), но могли 
“плакать словами” и односельчане, и друзья. Причитывать обычно начинали 
сразу после смерти человека, но сам факт смерти в плачах никогда прямо не 
упоминался {Лесков, 1894 б. С. 513). Ко времени обмывания покойника приуро­
чивалось исполнение плачей с просьбами омыть усопшего наилучшим образом, 
“до белизны белых лебедей”, признавался роковой факт смерти, выражались 
печаль и тоска. При обряжении покойника плакальщица обычно обращалась с 
вопросом -  зачем надеваются странные, ранее не ношенные одежды. Когда по­
койник был уложен на лавку вдоль боковой стены, головой в большой угол, на­
чиналось оплакивание усопшего близкими родственниками. Плакальщица при­
нимала определенную позу, держа руку на щеке, она обязательно имела “слез­
ный платок” (ронять слезы на покойника запрещалось). Причитания, исполняе­
мые в течение всех трех суток, пока покойник находился в доме, -  это отраже­
ние древнего культа мертвых. При приближении к кладбищу плакальщица об­
ращалась к умершим предкам, “будила народ калмы”, просила “славных роди­
чей” на том свете “встретить моего хорошего с восковыми свечами”, “принять 
его в свое родство”. Навзрыд плакали все участники похорон при опускании гро­
ба в могилу. Плачи прекращались, как только могильная яма засыпалась землей.

Общеизвестно, что причитаниям приписывалась и коммуникативная 
функция -  с их помощью родственники общались с усопшими, что обеспечи­
вало благополучие живых, а “усопшие были на страже морали и обычаев, их 
авторитетом поддерживался общественный порядок” (Harva, 1948.
S. 510—511). Несомненно, что плачи имели и психологическую, и эстетиче­

296



скую функцию, представляя важную форму “субъективного выражения 
скорби и любви... На почве древних верований выросла удивительная поэзия, 
способная выразить переживания человека в самые трагические моменты его 
жизни” (Конкка У., 1992. С. 119).

КА РЕЛ ЬСК И Е Й О Й К И

Исключительно сложный и своеобразный жанр музыкальной лирики пред­
ставляют песни-йойки (joiku, joika), широко распространенные в прошлом сре­
ди карел Лоухского и Калевальского районов Карелии и ныне почти забытые.

Некоторые исследователи считают йойки одним из наиболее древних жан­
ров народной поэзии и относят их возникновение к докалевальскому периоду. 
Существует мнение, что из такой прафинской формы, прежде существовавшей 
и у некоторых других финно-угорских народов (мордвы, обских угров), разви­
лись карельские йойки и детская поэзия (Kuusi, 1967. S. 36). Согласно другой 
точке зрения, йойки -  это результат контаминации карельских причитаний и са­
амских йойек, произошедшей в процессе ассимиляции части саамского населения 
карелами (Kivjoittanalon ninjallisuus. I, 1963. S. 526-529; Itkonen E., 1963. S. 529).

“Йойкать” -  значит своеобразным речитативом исполнять песню-йойку, пе­
риодически издавая необычные, громкие возгласы. Текст при этом импровизи­
руется в рамках традиционной тематики с использованием готовых поэтических 
формул, метафор, эпитетов. Важную роль в йойках играет рефрен -  своеобраз­
ное выпевание-повтор отдельных слогов, в которых сочетаются согласная с 
долгой гласной или гласные (например: х-о-о-о, о-о-о-о). Некоторые исследова­
тели характеризуют такое исполнение, как “лебединую песню доисторических 
времен”. При этом допускается, что крик в виде рефрена представляет начало, 
истоки всей песенной традиции, поскольку в прошлом он имел смысловое зна­
чение (служил знаком беды, предупреждал об опасности). Иногда рефрен был 
подражанием голосам птиц, зверей, явлениям природы (подробнее см.: 
Kivjoittanalon ninjallisuus. I, 1963. S. 527).

В качестве образца йойки можно привести отрывок текста-приветствия:
Tervehyot toin tulleSSani, Привезла приветы с собой,

Ооо hoon ohoo joi ко hoi joo hoo veli [Рефрен]
tuolta kauko KarjalaSta, из далекой из Карелии,

Ооо hoon ohoo joi ko hoi joo hoo veli [Рефрен]
Kalevalan laumailta, от песенной земли Калевалы,

Ооо hoon ohoo joi ко hoi joo hoo veli. [Рефрен]
(Карельские ёйги, 1993. С. 162).

Для саамов йойки — это основная музыкально-поэтическая форма, имевшая 
широкое распространение • в прошлом, у карел они -  лишь один из многих 
фольклорных жанров. Характерно, что кестеньгские йойки больше тяготеют к 
прозаической форме, а калевальские -  к эпической вследствие большей попу­
лярности здесь эпической поэзии (подробнее см.: Карельские ёйги, 1993; Ка­
рельский фольклор, 1992 и др.).

Частая аллитерация, многочисленные метафоры и эпитеты, оформленные 
свободным стихом-прозой, импровизация -  характерные черты карельских йойек.

Несмотря на импровизационность, йойки всегда исполнялись в рамках опре­
деленной тематики, с использованием сложившегося набора метафорических 
замен, иносказаний, эпитетов и строения стиха, схожего с калевальской метри­
кой. По художественно-стилевым приемам йойки близки к причитаниям.

297



Основное использование йойек -  импровизации на животрепещущие темы, 
различные события дня. В прошлом йойкание было широко распространенным 
развлечением. Они повествовали о тех или иных деревенских событиях, поло­
жительных и отрицательных чертах характера человека, как правило, холосто­
го (гордость, неряшливость, пьянство, курение). Особенно часто йойки посвя­
щались любовным похождениям молодежи, выбору невесты мужчиной-вдов- 
цом. В йойках, посвященных свадьбе, выражалось беспокойство о том, как не­
вестка уживется со свекровью, сойдутся ли они “по душе”, “по нраву” и т.д. Пос­
ле женитьбы парень не мог быть объектом йойкания, но разведенному или 
вдовцу позволялось посвящать песни, в которых он именовался “наполовину 
парнем” (puolipoika). Йойкали при проводах парней, уходящих в рекруты, на 
учебу, выражали радость встреч, прихода гостей в дом. Особенно часто йойка­
ли на озере, издали извещая жителей деревни, например, о хорошем улове. 
В тихую погоду такие песни на воде, благодаря простору для раздольного реф­
рена, были слышны за десятки верст. Нередко йойкали на сенокосе или когда 
ходили в лес за вениками, ягодами.

Л И РИ Ч ЕС К И Е П Е С Н И

Обособление народной лирической песни в особый жанр устно-поэтическо­
го творчества произошло, как установлено, довольно поздно, в эпоху феодализ­
ма, но при этом во многих лирических песнях сохраняется размер калевальско- 
го стиха. Песни-предостережения (varoituslyriikka), песни-жалобы (valituslyriik- 
ка), песни-наставления исследователи относят к ранней лирике, а любовная ли­
рика, сатирические и юмористические песни считаются более поздними.

В карельской песенной традиции различают три локальных мелодических 
стиля: севернокарельский, тесно связанный с мелодиями старинных эпических 
рун, баллад и свадебных песен, среднекарельский, близкий к северному, и юж­
нокарельский, испытавший заметное влияние русских песенных напевов (Ка­
рельские народные песни, 1962. С. 9-10).

В лирических песнях преобладают любовные и семейно-бытовые темы. В них 
чаще всего звучит тема грусти девушки по своему возлюбленному (типа “Если бы 
пришел мой милый” -  “Jos miun kultani tulis”) (Евсеев, 1968; Карельский фольклор, 
1992). Мелодии медленных лирических песен отличают умеренная распевность, 
однообразие ритма, монотонность, а быстрых — живость, речитатив. В числе пос­
ледних задорная песня “Белая девица, красная девица”, без которой сегодня нико­
гда не обходятся выступления народных хоров или фольклорных групп.

Среди “новых” песен особую группу составляли аналогичные русским “же­
стоким романсам’ песни-баллады о трагической любви, такие, как широко рас­
пространенные “Хилма и Вилхо” и “Вилхо и Берта”. В XIX в. (у южных карел 
еще ранее) репертуар карельской деревни пополнился за счет русских народных 
песен самого разного содержания, причем их пели по-русски, даже если испол­
нители не вполне понимали их содержание.

Во второй половине XIX в. в песенном репертуаре южных карел и карел 
средней Карелии распространились частушки или “короткие песни” (lyhvt pajo) 
лирико-импровизационного стиля. Особенно много частушек посвящалось те­
мам любви, разлуки, измены. В прошлом их пели только девушки, обычно под 
балалайку, гармонь или без музыкального сопровождения.

Танцевальные и игровые песни заняли значительное место в репертуаре ка' 
рельской деревни в первой половине XIX в. Хороводные карельские песни не­
многочисленны, заимствованы от русских.

298



Весьма разнообразен и детский фольклор карел, особенно колыбельные 
песни. Считается, что наиболее ранние колыбельные песни появились в период 
средневековья. В некоторых районах северной Карелии детям пели эпические и 
лиро-эпические песни, считая их детскими. Судя по вербальной семантике, в 
колыбельных песнях использовались сюжеты, связанные с путешествиями ге­
роя в неведомые земли, встречей его с тотемными животными-предками и др.

С К А ЗК И

В карельском устном народном творчестве немалое место занимали и про­
заические произведения, в том числе сказки (starina, suarna, suarnu).

Происхождение карельской сказки, видимо, связано с развитием эпической 
традиции. Существует мнение, что основу некоторых эпических песен составля­
ли сказки, что в древности некоторые сказки переходили в жанр эпических пе­
сен, и наоборот {Евсеев, 1968. С. 69-71). В прошлом сказки рассказывали, веро­
ятно, с магической целью, но со временем они стали развлечением в часы досу­
га и домашних работ, когда слушатели занимались прядением, вязанием сетей и 
др. Сказки имели и воспитательное значение: в них всегда вознаграждались тру­
долюбие, честность, смелость, верность слову, долгу, забота о слабых, уважение 
к старшим и осуждались или осмеивались такие недостатки, как зависть, жад­
ность, трусость, недоброжелательность и т.д. Не случайно детям рассказывали 
сказки с раннего возраста, когда начинают формироваться моральные устои.

В сказочной традиции карел представлены все известные разновидности 
жанра: сказки о животных, волшебные, бытовые (сатирические, новеллистиче­
ские, юмористические).

Наиболее архаичными считаются сюжеты волшебных сказок и сказок о 
животных. В них фантастические образы и явления переплетаются с бытовыми 
мотивами, создавая причудливую коллизию чудес и реалий. Волшебные сказки 
пронизаны при этом крестьянским мировоззрением. Герой этих сказок -  идеа­
лизированный персонаж, но похожий на крестьянского сына, к которому в 
трудных ситуациях на помощь приходят чудесные волшебные силы и помощни­
ки (чудесный конь, меч, рожок, пасхальное яйцо, чудесная мельница или жерно­
ва, золотая рыбка и т.д.). Он -  близкая народу личность свободного и независи­
мого героя, защищающего угнетенных и обиженных: настоящей невесты, пад­
черицы, девушки-безручки и т.д. В итоге справедливость всегда торжествует 
над силами коварства, зла, лжи, и все завершается благополучно.

Положительный герой карельских сказок в целом схож с аналогичными 
персонажами сказок других народов, но злые силы в них выступают в сугубо ме­
стной форме: это, например, — старуха Сюёятар (Syojatar). При ее определенном 
сходстве с Бабой-Ягой русских народных сказок Сюёятар отличается особым 
национально-специфическим колоритом. Она предстает то змеем-драконом, 
связанным с водной стихией, то женой нечистого. Существует мнение, что в об­
разе Сюёятар можно видеть олицетворение побежденных сил материнского ро­
да. Сама же борьба и соперничество Сюёятар-мачехи и ее дочери с падчери­
цей -  это непримиримое столкновение друг с другом двух противоборствующих 
родов. Характерно, что Сюёятар противостоит не кроткая, как в русских сказ­
ках, а борющаяся падчерица, которой на помощь приходят силы материнского 
рода. В карельских сказках, в отличие от русских, падчерица сама готова посто­
ять за себя и даже отомстить обидчику.

Чисто карельский антураж окружает лесную старуху (акка), живущую в лес­
ной или рыбачьей избушке на курьих ножках (букв, ‘на петушиных шпорах’),

299



где вокруг лес и топи, непроточные озера. Характерен для карельской традиции 
и образ вдовы-советчицы (leskiakka), к которой обращаются за помощью: она 
наделена сверхъестественными способностями и располагает волшебными обе­
регами.

Многочисленны и разнообразны сказки о животных. По различным подсче­
там, их насчитывается до 40, и даже 60 типов.

Наиболее распространенными были сказки о лисе и медведе, причем они 
отличаются точностью описаний повадок этих зверей. В них присутствуют и 
фантастические мотивы превращения человека в животных, и наоборот. Воз­
можно, в этом отразились древние представления о животных-тотемах. В ряде 
сказок встречаются гиперболизированные образы огромных чудо-зверей и чу­
до-рыб. Среди сказок о животном мире нередки повествующие в юмористиче­
ской форме о характере и особенностях рыб, птиц и животных.

Среди бытовых сказок многочисленны сатирические. Герой их обычно -  
ловкий крестьянин-шут, который наказывает ленивых, жадных и глупых. Ино­
гда в пародийно-комической ситуации оказываются священнослужители, одура­
чиваемые шутниками. Объектом насмешек подчас были чиновники, купцы, не­
редко и царь.

Антибарские сюжеты встречаются у тверских или валдайских карел, в са­
мой Карелии они почти неизвестны, так как крестьянство Карелии практически 
не знало крепостного права. Зато здесь существуют сказки о наемном батраке, 
в которых рисуется образ смелого, удачливого и находчивого работника. 
В сказках остро выступают мотивы социального протеста, вызываемого нера­
венством положения богатых и бедных.

Особую группу сказок представляют анекдотические повествования о кин- 
дасовских мужиках-глупцах, аналогичные габровским анекдотам. В них отрази­
лось умение народа посмеяться над собственными недостатками — ленью, уп­
рямством, невежеством.

Следует отметить, что в сказках тверских карел и южной Карелии ощуща­
ется заметное влияние русской традиции. Оно проникало в карельскую среду, 
как благодаря непосредственным контактам с русскими, так и распространению 
лубочных картинок с соответствующими сюжетами, различных печатных сбор­
ников сказок и книжек для детей. Их приносили в деревню коробейники, имев­
шие такую литературу в числе своих товаров. Наибольшую популярность при­
обрели сказки А.С. Пушкина о золотой рыбке и о царе Салтане.

П О С Л О В И Ц Ы , П О ГО ВО РКИ , ЗАГАДКИ

Трудовой и житейский опыт народа, накопленный многими поколениями, 
его мировоззрение, оценка тех или иных явлений, событий, ситуаций оформля­
лись и кристаллизовались в краткие и меткие выражения: пословицы (sanan- 
lasku) и поговорки (sananparsi). Многие из них сохранили древний стиль кале- 
вальской метрики (Евсеев, 1968. С. 57-68; Карельский фольклор, 1992. С. 156).

В пословицах и поговорках карел можно найти и отголоски их древних ве­
рований, обожествление сил природы, отзвуки старинных запретов, традицион­
ные истины-назидания народной педагогики. К числу древних относятся, напри­
мер, такие пословицы, как “Sita kuusta kulommini jonka juurella elat” (“Той ели по­
клоняйся, у корней которой живешь”) или “Tiettay tuuli taivahan mielen” (“Знает 
ветер намерения неба”). В них можно встретить упоминания таких древних ору­
дий охоты, как лук и стрела, в поговорках о запретах встречаются ссылки на ав­
торитет Вяйнямейнена.

300



Существенную часть их содержания представляет морализующая нота: одо­
бряются положительные качества человека -  правдивость, трудолюбие, чест­
ность, доброта, смелость и т.д., осуждаются его недостатки -  жадность, алч­
ность, трусость, глупость, хвастовство, леность и т.д. Например: “Laisku parembi 
viruv n’algaz, mi ku olda unele velgaz” (“Лентяй лучше лежит голодный, чем будет 
в долгу перед сном”), “Paha omatundo ie ni рейошаПа puhituC ( Нечистую совесть 
и мытьем не отмоешь”), “Ela makSa pahue pahalla, pahasta on paha i palkka ( He 
плати злом за зло, за зло плохая и расплата ). Пословицы и поговорки поддер­
живают традиции гостеприимства, доброту “Vierahan syomalla talo ie koyhy 
(“Гость пообедает, дом не обеднеет”), “Nagrajan Suuh on parembi kaiiuo, kuin 
it’kijan” (“Лучше смотреть в уста смеющегося, чем плачущего”), “Hyva sana kalle- 
hembi kuldua” (“Доброе слово дороже золота”). Отражаются в них глубокие чув­
ства привязанности к родному краю: “Oma mua manCikka, vieras ти а  mussikka 
(“Родина -  земляника, чужбина -  черника”).

Б о л ь ш и н с т в о  поговорок и пословиц родилось в давние времена, но многие 
из них употребляются и в наши дни. Причина тому — высокие нравственные нор­
мы, не теряющие своей ценности, и меткость характеристик, часто ирониче­
ских, людских недостатков.

Истоки возникновения загадки (<arvoitus) исследователи усматривают в древ­
них мифологических представлениях народа. Предполагается, что роль загадок, 
как и многих других фольклорных жанров, эволюционировала: в ранний пери­
од они имели магические функции, но в ходе времени приобрели развлекатель­
ный характер (Kuusi, 1967; Virtanen L., 1960; Лавонен, 1977).

В прошлом у карел, как и у многих других народов, определенная группа за­
гадок была связана с обрядами жизненного цикла, в частности — со свадебным 
ритуалом. Для карельской свадьбы была характерна иносказательность тради­
ционных формулировок с мотивами загадывания, применяемых по ходу ритуа­
ла уже начиная со сватовства, включая “испытание жениха загадками.

На севере Карелии, где более устойчиво сохранялся эпос, загадки обнару­
живают определенную близость к эпической традиции, многие из них сохраня­
ют калевальскую метрику и по форме находятся на стыке между прозой и кале- 
вальской поэзией. У южных групп карел загадки в основном прозаические, в 
них заметнее влияние русской фольклорной традиции. В северных районах рас­
селения карел чаще отмечается бытование финских загадок (Лавонен, 1977).

В недалеком прошлом загадывание загадок имело характер традиционного 
развлечения. Временем их наиболее активного использования была зима, осо­
бенно время зимних святок, причем преимущественно утреннее время, а вечер 
был временем рассказывания сказок. Нарушение этого регламента, по предста­
влениям карел, было чревато появлением в доме сверхъестественного сущест­
ва -  “хозяйки загадок”, избавиться от которой было трудно из-за знания ею
практически всех загадок.

В загадках, чтобы затруднить отгадку, создать некую атмосферу таинствен­
ности и волшебства, доминирует метафора. Люлька предстает перед нами как 
олень, прыгающий по полю, но не достающий ногами до земли (“Pedru pellol 
hyppiy, d ’allal muah ei koskei”), а муравейник -  как котел, кипящий без дров, ку­
харок и поваров. Широко используются в загадках сравнения (например, соро­
ка чернее сажи, белее снега, выше дома, ниже саней; жук блестит, как пугови­
ца, и поет, как поп) и эпитеты, указывающие на размеры, форму, материал и 
т.д. Так, тепло -  шириной с шубу, но легкое, как лист. В карельских загадках ча­
сто используются такие числительные, как “сто” и “тысяча : Sata sanCCie, tuhat 
tuCCie yhella vyolla vyotetty” -  “Сто щетинок, тысяча иголок одним поясом подпо­

301



ясаны” (Сноп). Музыкальность и звучность загадкам придает аллитерация, осо­
бенно звукоповторы в начале слова. Таковы, например, загадки о ребенке, со­
сущем грудь матери (“Lihani lihaista lipettay Iihavalla lippahalla”), или корове, ко­
торую доят (“Nella neitta niemen nenassa yhteh kappih kayvvah”). Для придания за­
гадкам ритмичности и рифмы в них встречаются непереводимые на русский 
язык слова.

Ныне мастерицы этого некогда популярного жанра народного творчества 
встречаются все реже и реже.

ПРЕДАНИЯ, ЛЕГЕНДЫ , БЫ Л И Н КИ

Особую группу в прозаическом фольклоре карел составляют предания, ле­
генды, былички. Они при всей кажущейся сверхъестественности излагаемых в 
них событий возникли на основе исторических реалий (см.: Евсеев, 1968; Кри- 
ничная, 1978).

К циклам карельских преданий-старин (tarinat) исследователи относят пре­
дания о заселении и освоении края, генеалогические предания, предания о кла­
дах, о богатырях, о борьбе с внешними врагами, о “панах” и во многом тожде­
ственные им предания о чуди, об исторических лицах. Как правило, -  это не­
большие устные прозаические произведения с установкой на действительность, 
хотя нередко время и действующие лица оказываются в них смещенными. Час­
то присутствуют в преданиях и волшебно-фантастические элементы, как, на­
пример, в повествованиях о соседях карел -  саамах или в рассказах о кладах. 
Последние, по мнению некоторых исследователей, порождены древними пред­
ставлениями о магической силе драгоценностей; карелы зарывали их вместе 
с покойником в землю, так как они были необходимы ему в потусторонней 
жизни (Haavio, 1935). Клады в руки не даются, завладеть ими можно лишь при 
помощи практически невыполнимых специальных мер и действий; например, 
если попасть ножом с большого расстояния в огонь или по одно-трехсуточному 
льду проехать верхом на одно-трехсуточном жеребенке.

Особую группу составляют предания о народной колонизации северных зе­
мель, появлении там первых поселенцев и возникновении новых поселений. 
О появлении переселенцев узнавали по плывущим по реке щепкам, венику и 
т.п. В предании об основании Олонца рассказывается, как крестьянин Петр Де­
ментьев и Воронов, один из святогорских жителей, вместе с несколькими това­
рищами облюбовал в качестве нового места жительства пустынный мыс при 
слиянии рек Олонки и Мегреги. Основание карельских деревень Самбатукса, 
Сармяги, Кондуши (Олонецкий район) предания связывают с именами трех 
братьев, каждый из которых построил церковь соответственно в честь Георгия 
Победоносца, Николая Чудотворца и архистратига Михаила. С именем старика- 
карела связывается основание беломорской деревни Юково. С преданиями о ро­
доначальниках и первопоселенцах связаны рассказы о силачах, раскалывающих 
вдоль огромные деревья, корчующих пни на подсеке. Таким силачом предстает 
Хуотари (Федор) из хутора Ойнесниеми на севере Карелии.

Многочисленны предания о войнах, разорявших край, о борьбе со шведскими 
и польско-литовским врагами. В них обычно рисуется обобщенный образ защит­
ника родной земли. Так, крестьянин Ворна из севернокарельской деревни, не раз 
отражавший набеги шведов, был способен стрелой из лука расколоть семидюй­
мовую доску и легко преодолеть любой речной порог. У богатыря Рокаччу, по­
хороненного в д. Тикша, -  легендарного борца против шведских захватчиков в 
XVI-XVII вв., -  земля из-под надмогильного сруба постоянно поднимается, так

302



как он всегда делал людям добро (Virtaranta, 1958. S. 105). Его могила, на которой 
растет сосна, стала объектом культового поклонения. Герои преданий владеют 
магическими приемами и с легкостью выполняют самые трудные задачи по защи­
те родных мест. Они могут использовать такие силы природы, как вода, огонь, зе­
мля, а также волшебством ослепить врагов или превратить их в камни.

Предания об исторических лицах, наиболее поздние по их возникновению, -  
это старины об Иване Грозном, Петре I и др.

Карельская традиция знает две разновидности легенд (legendat): одни -  это 
поэтические тексты калевальской метрики, другие -  прозаические (Legendat, 
1981; Карельский фольклор, 1992).

Широкое распространение получили легенды о создании церквей и мона­
стырей. Так, по легенде, начало Коневецкому монастырю положили не знав­
шие Бога язычники, приносившие ежегодно своим богам в жертву коней.

Легенды повествуют о том, что при правильном выборе места для возведе­
ния культовых сооружений “большие камни с большого расстояния сами кати­
лись к месту строительства”, а при неверно выбранном месте все уходило в зе­
млю (Haavio, 1935. S. 294). О возникновении свободного от работы (воскресно­
го) дня рассказывается в легенде о том, как Спас, когда у него развязался бере­
стяной лапоть, целый день просидел на кочке, ничего не делая. Некоторые ис­
следователи считают легенды близкими апокрифам -  памятникам раннехристи­
анской и средневековой религиозной “неканонизированной” литературы (Лите­
ратурный энциклопедический словарь, 1987. С. 31). Популярные у южных ка­
рел духовные стихи (типа “Олексей Божий”), исполняемые в стихотворной и 
прозаической формах, восприняты карелами от русских.

Карельская устная традиция изобилует быличками -  рассказами о взаимо­
отношениях людей со сверхъестественными существами и о встречах с ними. 
Корни быличек уходят в языческие представления карел. Они “теснейшим об­
разом связаны с так называемой низшей мифологией -  народными верования­
ми”, и “возникли на их основе” (Померанцева, 1975. С. 5). В быличках повеству­
ется о хозяевах природы, в них предостерегают людей от встреч с ними, поуча­
ют, как вести себя при этом, и т.д. Большинству быличек, несмотря на их мифо­
логический характер, придаются черты подлинности, так как повествование ве­
дет или сам будто бы переживший встречу с “хозяевами”, или его родственник, 
или односельчанин. В отличие от других жанров устнопоэтического творчест­
ва, быличка рассказывает о событиях, как правило, недавнего прошлого (Ка­
рельский фольклор, 1992; Иванова, 1995).

Самыми распространенными и древними считаются былички о хозяевах двух 
стихий -  воды (veinizdnda, veinhaltie) и леса (medanizandd, medanhaltie). Если “хо­
зяйка воды” -  женщина с черными, как смоль, волосами, которые она расчесыва­
ет, сидя на камне, то “хозяин леса” -  обычно мужчина, который издает гортан­
ные непонятные звуки. Есть быличка и о “хозяйке земли”, также имеющей чело­
веческий облик. Судя по современным исследованиям, она воплощает некоторые 
черты, присущие таким духам-хранителям, как хозяйки дома, хлева, леса. “Хозя­
ин земли” (maaizanda) или “хозяин дома” (koinizanda, koinhaltie) мог явиться людям 
во сне. Взаимопонимания с “хозяином хлева” (liavanhaltie), “хозяином бани” 
(,kylynhaltie), “хозяином дома”, “хозяйкой подполья” (karzinan emanda) достигали, 
задабривая их разными подношениями и подарками. Духи земли и дома при поч­
тительном к ним отношении покровительствовали людям, сообщали им новости, 
давали советы в трудных делах, но и наказывали за ошибки, прегрешения.

Согласно содержанию быличек, “хозяин дома” мог быть злым (если семья 
жила недружно) или добрым, хранителем очага и строгим судьей. Его появле­

303



ние часто служило предвестием какого-либо экстраординарного события (смер­
ти, пожара и др.). Так, рассказывается, что в д. Костомукша, в одной семье час­
то случались ссоры и явившаяся во сне “хозяйка подполья” научила жену, как 
жить в ладу с мужем. Дух леса мог оказать, например, помощь охотнику, отпла­
тив тем самым за доброе отношение к нему. Женщине из д. Ондозеро (Муезер- 
ский район) о приезде в деревню давно отсутствующего односельчанина пове­
дала человеческим голосом лесная птица.

Жестоким считался “хозяин бани”, насылающий болезни. При посещении 
бани с баенником обязательно здоровались, прося разрешения помыться (Сур- 
хаско, 1979; 1992; Степанова, 1988).

Согласно поверьям, “хозяин хлева” обычно являлся людям в виде зооморф­
ного существа (кошки, мыши, змеи и т.п.). Его следовало одаривать мелкими се­
ребряными монетами, а в качестве оберега использовали железо (нож, топор) 
или ртуть, в настоящее время считают, что следует дарить зеркало (для любо­
вания собой) или кусок газеты (для чтения). При болезнях скота у “хозяев хле­
ва” просили “простить безвинных животных”, сливая при этом ежедневно часть 
удоя на пол хлева.

Быличка -  до наших дней малоисследованный жанр карельской мифологи­
ческой прозы.

ТРА Д И Ц И И  К А РЕЛ ЬС К О Й  Х О РЕО ГРА Ф И И

В прошлом в Карелии, по мнению исследователей, было распространено 
несколько сотен игр-танцев (Малъми, 1978).

К числу самых известных и любимых старинных танцев карел относятся 
контрдансы -  контра (kontra) и кадриль (kandreli). Распространены они были 
преимущественно в южной и средней Карелии.

Возникший в среде английского крестьянства контраданс, т.е “сельский та­
нец”, попал в салоны английской знати, а затем начал свое путешествие по всей 
Европе. В России контрдансы, состоящие из больших и малых кругов, шенов и 
крестов, впервые начали исполняться во времена Петра I на ассамблеях и вечерах. 
С течением времени танец распространился и в сельской среде, в том числе и в Ка­
релии. Наиболее часто его исполняли на молодежных вечеринках и “беседах”.

В “классических” контрдансах в принципе отсутствует импровизационная 
часть — обязательный элемент карельской народной хореографии, и у карел фи­
гуры контрданса исполнялись по-разному, с огромной вариативностью. Так, ка- 
релы-ливвики д. Колатсельга танец рииватту (riivattu, букв, ‘бешеный’), напо­
минающий контру, дополнили стремительной импровизационной частью. По 
меткому замечанию Мальми, “карел заиграл в контру, рииватту... Именно заи­
грал. ...игры напоминали танцы, а танцы исполнялись, как игры” (Малъми, 1978. 
С. 6). В исполнении контрданса у карел могло принимать участие любое число 
пар (обычно 4-6).

По традиции девушка или парень не могли отказать друг другу порою прой­
тись по беседной избе, взявшись за руки, откликнуться на шутку (как говорят 
карелы -  “на выходку”), покружиться, потанцевать или прогуляться за деревен­
скую околицу. Поэтому игры-танцы всегда приобретали массовый характер, 
проходили весело и шумно.

Известно, что кадриль впервые появилась в России на рубеже XVIII-XIX вв. 
В Карелии она широко распространилась в конце XIX в., завоевав огромную по­
пулярность. Кадриль, заимствованная от русских, часто исполнялась под акком­
панемент русских песен и частушек, но стала при этом народным танцем карел.

304



Благодаря богатой игровой традиции карел, возникло более 20 ее вариантов. 
В отличие от классической салонной кадрили, где каждая часть танца была как 
бы самостоятельной, у карел она воспринималась и исполнялась, как единый та­
нец с нарастающей к его концу динамикой движения. Сопровождающий ее пе­
сенный репертуар, был очень разнообразен. Важное значение придавалось пре­
жде всего ритму песни или частушки, под которые шел танец. В дни праздников 
кадриль “играли” многократно, практически -  в течение всего дня. Девушки за 
день несколько раз переодевались, как бы начиная новый в этом исполнении та­
нец и щеголяя своими нарядами. Девушки и парни хвастались друг перед другом 
количеством исполненных за день танцев. Многие еще и сегодня умеют танце­
вать (играть) кадриль.

Появление в середине XIX в. в Петербурге лансье и его распространение в 
среде карел в более позднее время дало толчок возникновению круговой кадри­
ли под Олонцом и “шестерки” в Шелтозере.

В фигурах таких танцев, как шулилуйкка (shuliluikka), хумахус (humahus), со­
хранились остатки более древнего, не дошедшего до нас карельского танца. 
Групповой танец крууга (с.-к. -  kruuga, ливв. -  kruugu) своеобразно исполнялся 
в каждой деревне при массовом участии всей, обязательно нарядно одетой мо­
лодежи, посещавшей беседы.

В праздничные дни кестеньгские карелы устраивали массовые шествия по 
селу нарядно одетой молодежи с гармонью, песнями, заканчивающиеся вечер­
ними танцами.

Соседство с Финляндией, связи с русскими Поморья и сопредельными с Каре­
лией районами, безусловно, оказывали влияние на развитие хореографии карел.

В особую группу танцев-игр исследователи выделяют kisat (букв, ‘игры’), 
исполняемые под аккомпанемент финских или русских песен.

Если для русского танца характерны стремительность движений, вязь танца 
с замысловатыми коленцами (причем юноша ведет девушку в танце), то для ка­
рельского -  графическая очерченность танца, подчеркиваются равноправность 
партнеров, их внутренняя собранность и скромность.

Многообразие танцев, разнообразие их вариантов у различных групп карел 
не могут не поражать современника. Старинный торжественный и вместе с тем 
игровой танец крууга, головокружительный хумахус, танец-игра кантакиса 
(,kantakisa; букв, ‘игра на пятках’), танец-игра с поклонами кумарускиса 
(kumaruskisa), ристукондра (ristukondra), пиирилейки (piirilleikki), передача плат­
ка от пары к паре в пайккакиса (paikkakisa -  игра с платком), ристипяре (risti- 
pare -  “перекрещенная лучина”), шинка (Sinка), ристипуйкко (ristipuikko -  “пе­
рекрещенные щепочки”), кясикиса (kdsikisa -  игра за руки, игра руками) -  это 
лишь чистичный перечень народных танцев, игравших важную роль в досуге 
карел в разные времена. При этом время постоянно рождало новые танцы, со­
единяло несколько танцев в один.

Известный во всем мире вальс стал известен карелам лишь в начале XX сто­
летия. Столь позднее появление этого танца в карельской среде исследователи 
объясняют его непривычностью. В карельских играх и танцах девушка и парень 
стояли рядом друг с другом (а не напротив друг друга), танец исполнялся по кон­
кретному рисунку (в вальсе нет определенных фигур); в вальсе был более ус­
ложненный шаг. Распространение вальса связано в основном с деятельностью 
клубных учреждений. Сужение сферы бытования традиционных праздников, 
молодежных “бесед” и игр привело к утрате значительной части богатейшего 
хореографического наследия, окрашенного неповторимым национальным ко­
лоритом.



ОГЛАВЛЕНИЕ

ПРЕДИСЛОВИЕ (В Л . Тшиков, С.В. Чешко) ........................................................................  5

ВВЕДЕНИЕ (Н.В. Шлыгина).....................................................................................................  10

ФИННОЯЗЫЧНЫЕ НАРОДЫ СЕВЕРО-ЗАПАДНОЙ РОССИИ ПО ДАННЫМ 
ФИЗИЧЕСКОЙ АНТРОПОЛОГИИ.....................................................................................  19

Соматология (ГЛ. Аксянова) ...................................................................................................  19
Одонтология (АЛ . Зубов) .........................................................................................................  26
Дерматоглифика (НЛ. Долинова, ГЛ. Х ит ь) .......................................................................  30
Краниология (В.И. Хартанович) ............................ ................................................................. 32

СА А М Ы

Глава 1
ОБЩИЕ СВЕДЕНИЯ (Г . М . Керт)...........................................................................................  39

Глава 2
ЭТНОГЕНЕЗ СААМОВ (Г.М. К ерт )...................................................................................  43

Глава 3
СААМСКИЙ ЯЗЫК (Г.М. К ерт ) ...........................................................................................  49

Глава 4
ИСТОРИЯ ИЗУЧЕНИЯ СААМОВ КОЛЬСКОГО ПОЛУОСТРОВА ( Б.И. Кошечкин ) 58

Глава 5
ТРАДИЦИОННЫЕ ХОЗЯЙСТВЕННЫЕ ЗАНЯТИЯ (Т.В. Лукьянченко)...................  66

Глава 6
МАТЕРИАЛЬНАЯ КУЛЬТУРА (Т.В. Лукьянченко).........................................................  78

Жилище..........................................................................................................................................  78
Одежда...........................................................................................................................................  85
Пища...............................................................................................................................................  92
Способы и средства передвижения...........................................................................................  95

Глава 7
СОЦИАЛЬНАЯ ОРГАНИЗАЦИЯ (М.С. Куропятник)....................................................  101

Глава 8
СЕМЬЯ И ОБРЯДЫ ЖИЗНЕННОГО ЦИКЛА (Т В. Лукьянченко)................................  108

Глава 9
ДОХРИСТИАНСКИЕ ВЕРОВАНИЯ.....................................................................................  118

Древние религиозные представления и обряды кольских саамов ( Б.И. Кошечкин ) .... 118
Культовые места саамов в Карелии (И.С. Манюхин)............................................................  125

667



Глава 10
ФОЛЬКЛОР, МУЗЫКАЛЬНАЯ КУЛЬТУРА И ЛИТЕРАТУРА ...............................  136

Фольклор (Г.М. Керт)................................................................................................................  136
Музыкальная культура (И.К. Травина) ...................................................................................  144
Литература (Г.М. Керт ).............................................................................................................  145

Глава 11
ДЕКОРАТИВНО-ПРИКЛАДНОЕ ИСКУССТВО (А.П. Косменко) .............................. 148

К А РЕЛ Ы

Глава 1
ИСТОРИЯ КАРЕЛЬСКОГО НАРОДА.................................................................................  160

Гипотезы происхождения карел (С.И. Кочкуркина)..............................................................  160
Древняя корела (С.И. Кочкуркина)..........................................................................................  161
Карельские земли в XII-XV вв. (С.И. Кочкуркина)..............................................................  168
История и расселение карел в XVI-XIX вв. (Е.И. Клементьев) ........................................  172
Карелия в XX в. (Е.И. Клементьев).........................................................................................  179

Глава 2
КАРЕЛЬСКИЙ ЯЗЫ К...............................................................................................................  185

Карельский язык и его диалекты (В Д . Рягоев) ....................................................................  185
Основные черты карельского языка (В Д . Рягоев) ..............................................................  189
Развитие карельской письменности (Е.И. Клементьев) ......................................................  193
Языковые процессы в XIX-XX вв. (Е.И. Клементьев)........................................................  197

Глава 3
КАРЕЛЬСКАЯ ТОПОНИМИЯ (Н.Н. Мамонтова) .........................................................  207

Глава 4
ТЕНДЕНЦИИ ДЕМОГРАФИЧЕСКОГО РАЗВИТИЯ (В.Н. Бирин) ............................  212

Демографическая ситуация в Карелии в XX в........................................................................  212
Демографическая ситуация у карел за пределами Карелии................................................  218

Глава 5
ТРАДИЦИОНЫЕ ХОЗЯЙСТВЕННЫЕ ЗАНЯТИЯ (Е.И. Клементьев)........................  220

Земледелие....................................................................................................................................  220
Животноводство...........................................................................................................................  222
Рыболовство..................................................................................................................................  225
Охота..............................................................................................................................................  226
Промыслы и ремесла...................................................................................................................  227

Глава 6
МАТЕРИАЛЬНАЯ КУЛЬТУРА..............................................................................................  229

Традиционные формы поселений (Е.И. Клементьев)...........................................................  229
Поселения и жилища в XX в. (Е.И. Клементьев)..................................................................  239
Одежда и обувь (Е.И. Клементьев; археологический очерк -  С.И. Кочкуркиной).........  241
Пища (Е.И. Клементьев, Р.Ф. Никольская)...........................................................................  250
Способы передвижения и транспорт (Е.И. Клементьев)......................................................  257

Глава 7
СЕМЬЯ И ОБРЯДЫ ЖИЗНЕННОГО ЦИКЛА...................................................................  260

Карельская семья в XIX-XX вв. (Е.И. Клементьев) ............................................................  260
Обряды жизненного цикла ( Ю.Ю. Сурхаско , Е.И. Клементьев)......................................  263

668



Глава 8
КАЛЕНДАРНАЯ ОБРЯДНОСТЬ И ПРАЗДНИКИ (Е.И. Клементьев) 279

Глава 9
ФОЛЬКЛОР И НАРОДНАЯ ХОРЕОГРАФИЯ....................................................................  286

Эпические песни и “Калевала” (Э.С. Киуру).........................................................................  286
Заклинательная поэзия (Е.И. Клементьев).............................................................................  294
Причитания (А.С. Степанова, Е.И. Клементьев)..................................................................  294
Карельские йойки (Е.И. Клементьев)......................................................................................  297
Лирические песни (Е.И. Клементьев)......................................................................................  298
Сказки (Е.И. Клементьев)..........................................................................................................  299
Пословицы, поговорки, загадки (Е.И. Клементьев)..............................................................  300
Предания, легенды, былички (Е.И. Клементьев)..................................................................  302
Традиции карельской хореографии (Е.И. Клементьев)........................................................  304

Глава 10
НАРОДНОЕ ДЕКОРАТИВНО-ПРИКЛАДНОЕ ИСКУССТВО (А.П. Косменко) ......  306

Вышивка........................................................................................................................................  306
Художественное тканье..............................................................................................................  313
Вязание..........................................................................................................................................  314
Резьба и роспись по дереву.........................................................................................................  314
Кузнечно-ювелирные ремесла...................................................................................................  316
ПОСЛЕСЛОВИЕ к разделу «КАРЕЛЫ» (Е.И. Клементьев).............................................  317

ВЕПСЫ

Глава 1
“ОТКРЫТИЕ” И ИЗУЧЕНИЕ ВЕПСОВ В ДОРЕВОЛЮЦИОННОЙ РОССИИ
(А.М. Пашков) .............................................................................................................................  325

Глава 2
ВЕСЬ (ПО АРХЕОЛОГИЧЕСКИМ МАТЕРИАЛАМ) (С И. Кочкуркина)..............................  333

Глава 3
ТЕРРИТОРИЯ РАССЕЛЕНИЯ И ЭТНОНИМЫ ВЕПСОВ В XIX-XX вв. (ИМ. Мул- 
лонен)..............................................................................................................................................  342

Глава 4
ЯЗЫК И ЯЗЫКОВЫЕ ПРОЦЕССЫ.....................................................................................  349

Вепсский язык (Н.Г. Зайцева)....................................................................................................  349
Вепсская литература (Н.Г. Зайцева) ........................................................................................  352
Языковые процессы в XIX-XX вв. (Е.И. Клементьев).........................................................  357

Глава 5
ЭТНОДЕМОГРАФИЧЕСКИЕ ПРОЦЕССЫ (З.И. Строгалыцикова)............................  361

Глава 6
ТРАДИЦИОННЫЕ ХОЗЯЙСТВЕННЫЕ ЗАНЯТИЯ (И.Ю. Винокурова)....................  369

Земледелие....................................................................................................................................  369
Животноводство...........................................................................................................................  374
Рыболовство..................................................................................................................................  375
Охота..............................................................................................................................................  376
Ремесла и отхожие промыслы...................................................................................................  378

669

Администратор
Прямоугольник


	ФОЛЬКЛОР И НАРОДНАЯ ХОРЕОГРАФИЯ

	ЭПИЧЕСКИЕ ПЕСНИ И "КАЛЕВАЛА"

	291

	КАРЕЛЬСКИЕ ЙОЙКИ

	ЛИРИЧЕСКИЕ ПЕСНИ

	СКАЗКИ

	ТРАДИЦИИ КАРЕЛЬСКОЙ ХОРЕОГРАФИИ



	ОГЛАВЛЕНИЕ


