
СОВЕТСКАЯ
ЭТНОГРАФИЯ

6
1974



ИНСТИТУТ ЭТНОГРАФИИ ИМ. Н. н :  МИКЛУХО-МАКЛАЯ

С О В Е Т С К А Я  
ЭТНОГРАФИЯ

Ж У Р Н А Л  ОСНОВАН В 1926 ГОДУ  

ВЫХОДИТ 6 РАЗ в год

6
Ноябрь — Декабрь

1974

ВО ТОГОДСК
* : . т л  б т - г б л  

-*%..• \ Д. Бабу

И З Д А Т Е Л Ь С Т В О  « Н А У К А »  
Москва



Р е д а к ц и о н н а я  к о л л е г и я :

Ю. П. Петрова-Аверкиева (главный р едакто р ), В. П. Алексеев, С . А . Арутюнов, 
Н. А. Баскаков, С . И. Брук, J1. М. Дробижева, Г. Е. Марков, Л. Ф . Моногарова,

А. П. Окладников, Д . А . Ольдерогге, А. И. Першиц, Н. С . Полищук 
(зам . главн. редактор а), Ю . И. Семенов, В. К. Соколова, С , А. Токарев,

Д. Д. Тумаркин (зам . главн . р е дакто р а ), К. В. Чистов

Ответственный секретарь редакции Н. С. Соболь

А д р е с  р е д а к ц и и :  Москва, В-36, ул. Д . Ульянова, 19

(g) Издательство «Н аука»,
«Советская этнография», 1974 г.



В. С. З е л е н ч у к

ЭТНОГРАФИЧЕСКОЕ ИЗУЧЕНИЕ 
НАСЕЛЕНИЯ МОЛДАВИИ

В октябре 1974 г. М олдавская Советская Социалистическая Респуб­
лика и Коммунистическая партия Молдавии отметили свой 50-летний 
юбилей. За полвека молдавской советской государственности народ рес­
публики прошел большой и славный путь созидания нового общества, 
формирования и консолидации молдавской социалистической нации. 
Коренные социально-экономические преобразования в Молдавии сопро­
вождались расцветом науки и культуры. Здесь создана Академия наук, 
выросли национальные научные кадры, внесшие значительный вклад в 
развитие советской науки. Итоги своей деятельности подводят и молдав­
ские этнографы.

* * *

Становлению этнографии в Молдавии как самостоятельной науки 
предшествовал длительный период накопления этнографических знаний. 
Начало этого процесса относится к XV—XVI вв., когда в ранних молдав­
ских летописях и в русской Воскресенской летописи появились первые 
сведения о происхождении молдаван, переданные в форме легенды о 
воеводе Водэ Драгоше — основателе молдавского государства. Об­
ширные этнографические материалы содержатся в трудах молдавских 
летописцев XVII в. Мирона и Николая Костиных, Григория Уреке, лето­
писца XVIII в. Иона Некульче *.

Этнографические сведения встречаются такж е в записках иностран­
ных путешественников. М емуарная литература представляет наиболь­
ший интерес при изучении эпохи XV—XVII вв., когда еще отсутствовали 
достаточно подробные этнографические описания народа. Это путевые 
записки Ж ильбера де Ланнуа (XV в.), Георга Рейхерсдорфа (XVI в.), 
М арка Бандини, П авла Алепского (XVII в.) и д р .2

В начале XVIII в. появились труды выдающегося молдавского учено­
го и политического деятеля Дмитрия Кантемира 3, Этнографические ма­
териалы, опубликованные им, не утратили своего значения до настояще­
го времени. Заслуга Д. Кантемира состоит не только в том, что он дал 
наиболее полную для своего времени этнографическую характеристику 
молдавского народа, но и в четком осознании этнического своеобразия 
молдавской культуры в сравнении с культурами других восточнороман­

1 М. К о с т и н ,  Л етописецул'Ц эрий М олдовей де ла А арон-Водэ ынкоаче, Кишинэу, 
1972; Г. У р е к е ,  Летолисецул Ц эрий М олдовей, Кишинэу, 1971; И. Н е к у л ч е ,  Лето- 
писецул Цэрий М олдовей, Кишинэу, 1969.

2 Emil D i a c o n e s c u ,  Calatori straini m  tarile romSne, Ia§i, 1940; Papiu Ilarion, 
Tesauru de M onum ente Istorice, Bucure$ti, 1864, vol. I l l;  Codex Bandinus, «Anuarul Aca- 
dem iei Rom ane», ser. II, t. XVI, 4895;. «Путешествие Антиохийского патриарха Макария 
в Россию во второй половине XVII в., описанное его сыном, архидияконом Павлом Ал- 
лепским», вып. V, М., 1900.

3 Д . К а н т е м и р ,  История иероглифихэ, Кишинев, 1957; е г о  ж е ,  Описание М ол­
давии, Кишинев, 1973; D. С a n t е m i г, H ronicul vechim ii a rom ano-m oldo-vlahilor, Bu- 
cure?ti, 1901.

3



ских народов. Эта мысль, которой были проникнуты все его работы, ока­
зала влияние на труды историков XVIII в., исследовавших проблему 
происхождения восточнороманских народов.

Однако уже в конце XVIII в. появилась новая концепция, выдвинутая 
историками так называемой «латинской школы», которая отрицала са­
мостоятельный характер молдавского этноса. Эти взгляды получили 
дальнейшее развитие в работе Д. Филиппиде, который искусственно пе­
ренес этноним «румыны» на все восточнороманские народы, включая 
и молдаван 4. С этого времени среди части этнографов XIX — начала 
XX в. утвердилась концепция «единого румынского народа», которая по 
сути дела исключала понятие «восточноромансКие народы», заменяя его 
представлением о едином народе, имеющей 'различные областные этни­
ческие группы.

Распространению таких взглядов в определенной мере способствова­
ла и слабая изученность в XIX в. этнической специфики восточнороман­
ских народов. Но даже и в то время многие молдавские и румынские 
этнографы в своих работах подчеркивали самостоятельный характер 
молдавской национальной культуры.

В конце XVIII — начале XIX в. в связи с усилением освободительной 
борьбы цародов Балканского полуострова против турецкого гнета и по­
следовавшим затем присоединением Бессарабии к России в Европе на­
чал проявляться повышенный интерес к истории Молдавии. В XIX в. 
наряду с воспоминаниями и записками путешественников появились 
первые историко-этнографические описания этого региона. Среди них 
наибольший интерес представляют работы П. Свиньина, Р. Сошальско- 
го, И. Цукера, М. Бюньона, М. Д арагана и А. О. Защ ука 5, обобщивших 
новые для того времени обширные этнографические и статистические 
данные о Бессарабии. Впоследствии материалы, собранные А. О. Защу- 
ком, легли в основу многих популярных изданий о молдаванах. Ими ши­
роко пользовались М. Мостовский, П. Усов, JI..C . Б е р г6.

Многочисленные материалы о молдавских верованиях и обрядах со­
держались в «Кишиневских епархиальных ведомостях», выходивших с 
60-х годов XIX в. до. начала XX в. В Бессарабии, так же как и в других 
губерниях России, православная церковь вела безуспешную борьбу про­
тив дохристианских верований и обрядов в быту крестьян. В связи с 
этим епархиальный журнал часто публиковал статьи обзорного харак­
тера о тех или иных обрядах. Эти материалы показывают, что в быту 
молдавского крестьянства периода капитализма обряды и верования, 
основанные на христианских религиозных мотивах, занимали значитель­
но меньшее место, чем пережитки древних политеистических религий.

Статьями в этом журнале начинали свою научную деятельность вид­
ные молдавские этнографы XIX — начала XX в. Полихроний Сырку и 
Алексей Матеевич. Уроженец Молдавии, профессор Санкт-Петербург­
ского университета П. А. Сырку внес значительный вклад в исследова­
ние истории славяно-молдавских связей в области культуры. Он одним 
из первых обратился к изучению славянского вклада в культуру молда­
ван и попытался проследить его на конкретном этнографическом мате­
риале. Так, П. Сырку сравнил молдавский и болгарский циклы кален­

4 D. F i l l i p i d i ,  Istoria rominilor, Lipsca, 1816.
5 П. С в и н ь и н, Описание Бессарабской области, «Записки О десского Общества 

истории и древностей», Одесса, 1868, т. 6; Р . С о ш а л ь с к и й, Военно-статистическое 
описание Бессарабской области, Центральный государственный военно-исторический 
архив, фонд ВУА, д. 18589; I. Н. Z и с k е г, B asarabia, Chisinau, 1932; М. В и g  n i о п, 
La B essarabie ancienne et moderne, Lausanne, 1846; М. Д  a p а г а н, Военно-статистиче- 
ское обозрение Бессарабской области, СПб., 1849; А. О. 3  а щ у к, Материалы для гео­
графии и статистики России. Бессарабская обл., СПб., 1862.

6 М. М о с т о в с к и й ,  Этнографические очерки России, М., 1874; П. У с о в ,  Русские 
румыны. «Новь», 1891, №  9, 10; Л. С. Б е р г ,  Бессарабия. Страна, люди, хозяйство, Пг., 
1918.

4



дарных обрядов и выявил в них, особенно в рождественских и новогод­
них обрядах, много общих черт7.

Научные интересы А. Матеевича были сосредоточены на исследо­
вании семейной и календарной обрядности, а такж е вопросов крестьян­
ского религиозного мировоззрения. Как отмечал А. Матеевич, кресть­
яне свято чтили бытовую сторону обряда и зачастую безразлично отно­
сились к его религиозному содержанию 8.

Богатым источником для изучения обычаев, верований и семейного 
уклада населения Молдавии конца XIX — начала XX в. является свод 
материалов, собранных по анкетам Русского географического общества 
и впоследствии отредактированных и опубликованных Д. К. Зелениным,

В начале XX в. русскими и украинскими этнографами впервые нача­
ли разрабатываться вопросы демографического и этнического развития 
населения Молдавии. Как и все работы того периода, они ограничива­
лись только территорией Бессарабской губернии, не касаясь молдавских 
районов левобережья Днестра, входивших административно в состав 
Подольской и Херсонской губерний.

В работе В. Н. Бутовича, написанной на анкетном материале, собран­
ном автором в 1907 г., рассмотрена динамика национального состава на­
селения Бессарабии за 10 лет (с 1897 г.), а такж е приведены статисти­
ческие таблицы с указанием национального состава сел. В. Н. Бутович 
отметил интенсивный характер этнических процессов в Бессарабии, 
в ходе которых различные инонациональные группы усваивали молдав­
ский язык и молдавскую культуру9.

Проблемами народонаселения Молдавии занимался Л. С. Берг. Наи­
большую известность получила его монография «Бессарабия. Страна, 
люди, хозяйство». Это многоплановое исследование, в котором обобще­
ны накопленные ранее этнографические материалы не только о молда­
ванах, но и о других народах края — украинцах, русских, болгарах 
и т. д. Как справочное пособие эта работа JI. С. Берга не утратила сво­
его значения до настоящего времени. В другой его работе «Население 
Бессарабии» акцент сделан на анализе исторического развития много­
национального населения Бессарабии 10. К книге приложена этническая 
карта, которая долгое время являлась единственным опытом этническо­
го картографирования Молдавии.

Оценивая этнографию в Молдавии XIX — начала XX в. в целом, 
можно отметить, что в основном она носила описательный характер. З а ­
нимались ею несистематически и непрофессионально. Чаще всего к ней, 
как к смежной науке, обращались филологи, публицисты, социологи. 
Методологические недостатки, свойственные буржуазной исторической 
науке Молдавии — стремление рассматривать народную культуру как 
«чистую», «этнически не смешанную», отказ от классового подхода, ут­
верждения о «внутреннем единстве» народа и т. д. в полной мере отра­
зились и в этнографических работах XIX — начала XX в. Только в годы 
Советской власти, когда теоретической основой этнографической науки 
в Молдавии стала марксистская методология, исследуемые проблемы 
начали рассматриваться в связи с конкретными социально-экономиче­
скими и историческими условиями развития общества.

В первые же годы после установления Советской власти в Молдавии 
началось развертывание этнографической работы. Большое значение в 
становлении и развитии советской молдавской этнографии имели труды

7 П. С ы р к у ,  Святочные обычаи и песни у  бессарабских молдаван на Рождество  
и Новый год, «Кишиневские епархиальные ведомости», 1874, №  5; е г о  ж е , Народный 
календарь румынского населения- в Бессарабии, «Ж ивая старина», 1913, вып. 1— 11.

8 А. М а т е е в и ч ,  Очерк молдавских религиозно-бытовых традиций, «Кишиневские 
епархиальные ведомости», 1912, №  И .

9 В. Н. Б у т о в и ч ,  Материалы для этнографической карты Бессарабской губернии, 
Киев, 1916. .

10 Л. С. Б е р г, Население Бессарабии, Пг., 1923.

5



В. И. Ленина по национальному вопросу, марксистско-ленинское учение 
о национальной культуре и ее классовом содержании, о соотношении 
общественных укладов, а такж е законодательные положения Советской 
власти о равноправии наций и языков, национальной автономии.

В 1920— 1930-е годы работа по изучению этнографии сосредоточилась 
в Тирасполе. Там, в 1926 г. при Наркомпросе Молдавской АССР был 
создан Научный комитет с несколькими секциями, в числе которых были 
искусствоведческая и краеведческая, осуществлявшие сбор этнографи­
ческих материалов.

С первых дней создания эти секции работали при деятельной помощи 
ученых Москвы, Ленинграда, Киева. Е щ ё 'с  1924 г. сотрудники ленин­
градского Государственного Музея этнографии народов СССР А. Я- Д уй­
сбург, А. М. Колаковская, К. Я. ГолОлббова и другие изучали 
молдавскую материальную культуру и собирали этнографические экс­
понаты. Ими составлены коллекции народного костюма, полотенец и 
ковров, большая часть которых находится в настоящее время в экспо­
зициях и фондах музея.

В 1928— 1930-х годах группа ученых Москвы и студенты-молдаване 
университета национальных меньшинств Запада (Ленинград) под руко­
водством известного советского языковеда М. В. Сергиевского совер­
шили ряд экспедиционных поездок в Рыбницкий, Каменский, Ананьев­
ский, Крутянский районы Молдавской Автономной Советской Социали­
стической Республики, в ходе которых были собраны диалектологиче­
ские, фольклорные и этнографические материалы.

В предвоенные годы в целях расширения научных исследований Н а­
учный комитет при Наркомпросе МАССР был реорганизован в Научно- 
исследовательский институт молдавской культуры, а затем в М олдав­
ский научно-исследовательский институт истории, языка и литературы. 
Многие из материалов, собранных в довоенный период, опубликованы не 
были. Среди публикаций, подготовленных на их основе, наиболее зна­
чительны работы М. В. Сергиевского, посвященные лингвистическим 
проблемам романистики. Вместе с тем эти работы — серьезный вклад 
в проблему этногенеза и этнической истории молдаван.

Анализируя славянские элементы в молдавском языке, М. В. Серги­
евский пришел к выводу о том, что в формировании молдавского наро­
да важную роль сыграли вторичные контакты романизованного населе­
ния с восточными славянами, что, по мнению М. В. Сергиевского, спо­
собствовало окончательному обособлению молдавского языка от осталь­
ных восточнороманских языков и.

Воссоединение молдавского народа и образование в 1940 г. М олдав­
ской Советской Социалистической Республики создали предпосылки для 
дальнейшего развития этнографических исследований.

Формирование этнографической науки в Молдавии проходило при 
постоянной помощи этнографических центров Союза ССР и в особен­
ности Института этнографии АН СССР. Прерванные войной этнографи­
ческие исследования в Молдавии возобновились лишь в 1945 г., когда 
Институт этнографии АН СССР организовал в Молдавию ряд экспеди­
ций, возглавлявшихся М. Я. Салманович. В те годы полевой материал 
собирался по разным аспектам народной культуры, однако больше всего 
внимания уделялось народному жилищу.

В 1956 г. при Институте истории Молдавского филиала АН СССР 
был создан сектор археологии и этнографии, что дало возможность при­
ступить к систематическим этнографическим исследованиям. С целью 
подготовки квалифицированных научных кадров ряд молдавских науч­
ных работников был направлен в Институт этнографии АН СССР для

11 М. В. С е р г и е.в с к и й, М олдаво-славянские этюды, М., 1959.



учебы в аспирантуре и повышения квалификации. В связи с тем, что 
молдаване в прошлом были мало изучены в этнографическом плане, 
и почти отсутствовали этнографические архивы, этнографам пришлось 
прежде всего сосредоточить внимание на сборе фактических материа­
лов путем форсирования экспедиционных работ. Активизации полевых 
исследований содействовала организованная в 1957 г. при Институте 
истории Молдавской ССР комплексная археолого-этнографическая экс­
педиция под руководством Г. Б. Федорова, которая работала в тесном 
сотрудничестве с Институтами археологии и этнографии АН СССР.

Содружество археологов и этнографов не ограничилось только сов­
местными экспедиционными работами: было проведено несколько науч­
ных симпозиумов, опубликовано два сборника статей по археологии и 
этнограф ии12.

По некоторым темам исследования ведутся совместно с учреждения­
ми республики, изучающими молдавскую культуру — Кишиневским 
государственным университетом, Историко-краеведческим музеем 
Молд. ССР, Республиканским домом народного творчества. Сотрудниче­
ство осуществляется путем организации общих экспедиций, подготовки 
совместных публикаций 13.

Созданный в конце XIX в. бессарабским земством Кишиневский 
историко-краеведческий музей располагал к 1940-м годам богатыми эт­
нографическими коллекциями. Во время войны большая их часть по­
гибла. В послевоенные годы музей начал постепенно восстанавливать 
свои фонды и сейчас располагает собранием ковров, полотенец, образ­
цов народного костюма, предметов утвари и т. д. Однако музейные ма­
териалы еще слабо отражают этнографические зоны республики, что 
является следствием недостаточной изученности локальных различий в 
молдавской материальной культуре.

В 1961 г. при Институте истории Академии Наук Молд. ССР был 
создан сектор этнографии, который в 1969 г. преобразовали в самостоя­
тельный Отдел этнографии и искусствоведения при Отделении общест­
венных наук АН Молдавской ССР. Появилась возможность осущест­
влять этнографические исследования более углубленно и специализиро­
ванно, увеличилась численность сотрудников. Однако в целом этногра­
фов в республике еще недостаточно. Потребность в музееведах-этногра- 
фах особенно остро ощущается в Бельцах, Сороках, Комрате, Кагуле, 
где в последние годы возникли зональные историко-краеведческие музеи.

Этнографам, приступившим к работе в начале 1950-х годов, пред­
стояло исследовать основные закономерности формирования народной 
культуры, раскрыть ее особенности на различных этапах исторического 
развития. Обращение к изучению традиционных форм нацибнальной 
культуры диктовалось не только ее недостаточной изученностью в тот 
период, но и необходимостью раскрыть несостоятельность положений 
некоторых буржуазных ученых, искажавших характер молдавской 
народной культуры 14.

Во время экспедиционных работ большое внимание уделялось изуче­
нию народной материальной культуры, в частности народного жилища. 
Обследовано значительное количество населенных пунктов республики, 
собран большой археологический и этнографический материал. Ранние 
этапы развития молдавского, жилища изучены П. П. Бырня, установив­

12 «Материалы и исследования по археологии и этнографии М олдавской ССР», Ки­
шинев, 1964; «Археология, этнография, искусствоведение Молдавии», Кишинев, 1968.

13 «Труды государственного историко-краеведческого музея МССР», Кишинев, 1961.
14 Надуманный характер этих .концепций, фальсифицировавших сущность нацио­

нальных отношений в М олдССР, так ж е как и данные об этническом составе населения, 
были подвергнуты критике в работах: «Факты и домыслы» (под ред. М. Б. Митина), 
Кишинев, 1972 и «Против бурж уазны х фальсификаторов истории и культуры молдавско­
го народа» (под ред. И. М. Багрина), Кишинев, 1972.

7



шим, что в XIV—XVII вв. село с гнездовым и линейным типом плани­
ровки являлось основным типом поселения в Молдавии. Представляет 
интерес вывод о бытовании в XIV—XVI вв. жилища в виде землянки и 
полуземлянки, а с XVII в.— наземного жилища 15.

Традиционное крестьянское жилище XIX — середины XX в. на про­
тяжении ряда лет изучалось М. Я. Салманович. Сейчас этой тематикой 
занимается такж е С. С. Бобок. М. Я. Салманович удалось выявить на 
территории Молдавии два типа жилища — северный и южный, разви­
вавшихся самостоятельно. Северный тип близок к белорусско-украин­
скому, южный к южнославянскому жй^'йщу, характерному для приду- 
найских районов Болгарии 16. Из локал'ьных типов народного жилища 
лучше других изучены жилища зон Поднестровья и Кодр 17. Вопросы 
классификации традиционных поселений остаются еще малоисследо­
ванными. •

Изучение форм народной одежды и типов национальной орнаменти­
ки, бытовавших на современной территории республики, показало, что 
на формирование характерных черт этой области материальной культу­
ры и народного искусства большое влияние оказало культурное на­
следие фракийцев, а такж е восточных и южных, славян.

Традиционные типы молдавской народной одежды, мало менявшие­
ся на протяжении средневековья, претерпели серьезные изменения толь­
ко в XIX в. с увеличением притока инонационального населения. В ре­
зультате взаимовлияний разных этнических культур выделилось не­
сколько крупных зон (север, юг, северо-восток) с характерными комп­
лексами одеж ды ,8. В ходе дальнейшего изучения предстоит выявить 
локальные особенности костюма и процесс их складывания во всех эт­
нографических зонах республики.

Значительные успехи достигнуты в изучении народного гончарства 
и керамики. Многолетние раскопки молдавских поселений, предприня­
тые И. Г. Хынку, дали материал для изучения молдавской средневеко­
вой керамики. На основе анализа археологических и этнографических 
данных удалось выявить характерные черты и особенности молдавского 
гончарства, а такж е происхождение некоторых форм бытовой керами­
ки. В формах посуды, бытовавшей в XIV—XVII вв., прослежены дако- 
романские, гетские, славянские и молдавские черты.

Отдельные древние элементы орнаментики и формы посуды сохра­
нились в молдавской керамике до XIX в. 19.

В меньшей степени исследована керамика XV III—XIX вв. и осо­
бенно этапы ее эволюции, в ходе которой молдавская керамика приоб­
рела явственно выраженные восточнославянские черты.

Этнографические аспекты сельского хозяйства и народных промыс­
лов исследует Н. А. Демченко. Им изучен комплекс народных земле­
дельческих орудий, выявлена их типология. На основе анализа боль­
шого полевого материала ему удалось выявить общие для всей М олда­
вии древние типы орудий труда и их «модификации», характерные для 
различных районов.

Почвенные условия Пруто-Днестровского междуречья способствова­
ли развитию пахотных орудий с низким прикреплением тягловой силы —

15 П. П. Б ы р н я, Сельские поселения М олдавии X V —XVII вв., Кишинев, 1969.
18 М. Я. С а л м а н о в и ч ,  Эволюция молдавского жилища, «Краткие сообщения Ин- 

та этнографии АН СССР», вып. XXXIII, М., 1960; е е  ж е ,  М олдаване, в кн. «Очерки об ­
щей этнографии. Европейская часть СССР», М., 1968.

17 С. С. Б о б о к ,  Типология и интерьер современного жилища зоны Кодр М олдав­
ской ССР, «Известия АН М олдССР. Серия обществ, наук», 1973, №  2.

18 В. С. З е л е н ч у к ,  Материалы к изучению молдавской народной одежды , «И з­
вестия М олдавского филиала АН СССР», 1960, № 6; е г о  ж е ,  Основные типы традици­
онной молдавской народной одеж ды , «Этнография и искусство Молдавии», Кишинев, 
1972.

19 И. Г. Х ы н к у ,  М олдавская народная керамика, Кишинев, 1969.

8



рал и плугов, которые бытовали во многих вариантах. Особенно много­
численными были разновидности рала. В соответствии с программой 
работ по изучению этнографии Карпат и прилегающих к ним областей 
Н. А. Демченко предпринял сравнительное изучение пахотных орудий 
у населения Карпато-Днестровских земель. Весь комплекс вопросов ос­
вещен им в монографии о земледельческих орудиях и в ряде статей, опуб­
ликованных как в отечественных, так и в зарубежных изданиях 20.

Итогом определенного этапа изучения молдавского народного жи­
лища, земледельческих орудий и одежды явилась подготовка М. Я- Сал­
манович, Н. А. Демченко и В. С. Зеленчуком соответствующих разделов 
для «Историко-этнографического атласа Украины, Белоруссии и Мол­
давии», в которых особое внимание уделено вопросам классификации 
явлений материальной культуры, выявлению общих и локальных ее ти­
пов, а такж е их эволюции в XVIII — начале XX в. Сравнение типов на­
родной материальной культуры украинцев, белорусов и молдаван поз­
волило выявить не только их этническую специфику, но и общие черты, 
возникшие в процессе длительных культурно-бытовых контактов. В на­
стоящее время готовятся к изданию материалы атласа по Молдавской 
ССР.

В последние годы повысился интерес к изучению народных ремесел, 
промыслов и домашних производств. Исследователями Е. С. Станчу и 
Е. А. Постолаки сделаны первые шаги в этой области 21.

Историками и этнографами Молдавии разрабатываются также во­
просы этногенеза молдаван и их ранней истории. В их решении в послед­
ние годы наметились определенные сдвиги. Этому в значительной мере 
способствовало исследование славянской культуры VI—VII вв. в Мол­
давии, начатое Г. Б. Федоровым и продолженное в настоящее время 
И. Г. Хынку, И. А. Рафаловичем и рядом других археологов. О сущест­
вовании славян в Молдавии было известно еще из трудов писателей и 
историков древнего мира. Но тенденциозные сообщения византийских 
писателей (славяне изображались как «варвары» — враги империи и 
христианства) мало способствовали выяснению сложных процессов эт­
нического и социально-экономического развития края. Археологические 
раскопки, предпринятые Г. Б. Федоровым начиная с 1950 г., и последую­
щая публикация их результатов, по существу, явились открытием сла­
вянской материальной культуры в Молдавии, так как они дали возмож­
ность определить ее основные хронологические рамки, классифициро­
вать поселения и жилища 22.

Одним из первых среди историков Молдавии послевоенного периода 
вопрос о славянских чертах в орудиях труда пытался решить Э. А. Рик­
ман. Установив сходство форм и общность наименований ряда молдав­
ских и славянских орудий труда, он пришел к выводу о заимствовании 
их молдаванами у славян 23.

Дальнейшие исследования материальной культуры Молдавии позво­
лили более точно обрисовать этнический облик населения края в

20 Н. А. Д е м ч е н к о ,  Земледельческие орудия молдаван X V III— начала XX в., 
Кишинев, 1967; N. A. D е m t s  е h е n k о, D ie m oldaw ischen Landwirtschaftlichen Gerate 
im 18 bis zum  beginnen 20 Jahrhundert, «Getreidebau in O st-und M itteleuropa», Buda­
pest, 1972.

21 E. С. С т а н ч у ,  М ельницы'H валяльни в долине реки Чорна, «Известия АН  
М олдССР. Серия общ. наук», 1972,; № 1; Е. А. П о с т о л а к и ,  Ворсовые ковры М олда­
вии, «Этнография и искусство М олдавия», Кишинев, 1972.

22 Г. Б. Ф е д о р о в ,  Славяне Поднестровья, «По следам древних культур. Древняя 
Русь», М., 1953; е г о  ж е ,  Население Прутско-Днестровского междуречья в I тысячеле­
тии н. э., «Материалы и исследования по археологии СССР», №  89, М., 1960; И. Г. X ы н- 
к у , Гончарное производство славян М олдавии V I — начала IX века, «Известия М ол­
давского филиала АН СССР», 1960, №  4; И. А. Р  а ф а л о в и ч, Славяне V I— IX веков 
в М олдавии, Кишинев, 1972.

23 Э. А. Р и к м а н ,  К вопросу о славянских чертах в народной материальной куль­
туре М олдавии, «Краткие сообщения Ин-та истории материальной культуры», М., 1954, 
вып. 56. _____



X—XII в.— в период, непосредственно предшествовавший смене сла­
вянской культуры молдавской 24. В это время на территории Молдавии 
существовали две крупные этнические зоны — северо-восточная и юж­
ная. Условную границу между ними можно провести по долине р. Реут.

Все исследователи, изучавшие культуру северо-восточной зоны, оп­
ределили ее как восточнославянскую. Попытки же соотнести эту куль­
туру с известными по летописям племенами, жившими на территории 
современной Молдавии, выявили определенные разногласия по вопросу 
о том, были ли ее носителями тиверцы или уличи. Нет среди ученых еди­
ной точки зрения и в трактовке характера культуры южной зоны, по­
лучившей название «балкано-дунайской;»'.. Славянские черты в памят­
никах этой культуры одними исследователями трактуются как южно- 
славянские, другими — как восточнославянские. Представляет интерес 
вывод И. Г. Хынку о наличии в балкано-дунайской культуре позднего 
периода восточнороманских черт. Это дает основание считать, что на юге 
Прутско-Днестровского междуречья элементы молдавской культуры по­
явились раньше, чем на севере.

Широкое изучение археологических памятников славян в Молдавии 
имеет большое значение и для выявления вклада славянского культур­
ного наследия в формирование молдавской культуры. Однако для пол­
ного раскрытия этих процессов археологам предстоит сделать еще мно­
гое. Остаются почти совершенно не изученными памятники материаль­
ной культуры славян Поднестровья в X III—XIV вв.— в период окон­
чательного утверждения молдавского этноса в междуречье Прута и 
Днестра. Представляет интерес исследование памятников X III—XV вв. 
в районах Северо-Запада Молдавской ССР.

Результаты исследований историков, археологов, этнографов в изу­
чении этногенеза молдаван были в краткой форме обобщены Н. А. М о­
ховым 25.

Для активизации этногенетических исследований в 1970 г. при Отде­
лении общественных наук АН М олдССР был создан Научный совет по 
проблеме «Славяно-волошские связи и происхождение молдавского на­
рода». В 1971— 1973 гг. Научный совет провел ряд научных сессий, в ко­
торых наряду с обществоведами Молдавии принимали участие ученые 
Москвы, Львова, Одессы и Черновиц, а такж е представитель Института 
этнографии Болгарской Академии наук В; А. Маринов. На заседани­
ях Совета заслушан ряд докладов, посвященных малоизученным и ак­
туальным проблемам происхождения восточнороманских народов, роли 
славян в формировании молдавской культуры и т. д. Советом изданы 
тезисы некоторых докладов и материалы сессии Научного совета 26.

Определенные успехи достигнуты в изучении проблем духовной 
культуры молдаван. Исследование свадебных и похоронных обрядов 
XIX — начала XX в. выявило наличие в них обширного древнего пласта 
дохристианских обрядов, связанных с традициями коллективной взаимо­
помощи, аграрных магических обрядов предохранения от «злых сил», 
и т. д .27 Изучением современных преобразований в семейной обряд­
ности занимается JI. Д. Л оскутова28. Ю. В. Поповичем изучено проис­

24 Э. А. Р и к м а н ,  И.  А.  Р а ф а л о в и ч ,  И.  Г. Х ы н к у ,  Очерки истории культуры 
Молдавии, Кишинев, 1971.

25 Н. А. М о х  о в, Формирование молдавского народа и образование молдавского 
государства, Кишинев, 1969.

26 В. Д . К о р о л ю к, Волохи и славяне русской летописи, Кишинев, 1971; е г о  ж е ,  
Славяне, влахи, римляне и римские пастухи венгерского «Анонима», Кишинев, 1971; 
Г. Г. Л и т а в р и н, Влахи византийских источников X —XIII вв., «Ю го-Восточная Евро­
па в средние века» (под ред. Я- С. Гросула), Кишинев, 1972; «Историографические 
аспекты славяно-волошских связей» (под ред. Н. А. М охова), Кишинев, 1973.

27 В. С. З е л е н ч у к ,  Очерки молдавской народной обрядности, Кишинев, 1959.
28 Л. Д . Л о с к у т о в а ,  Новые черты в современной семейной обрядности колхоз­

ного крестьянства Молдавии, «Археология, этнография, искусствоведение М олдавии», 
Кишинев, 1968.

10



хождение народных рождественских обрядов, показана их эволюция, 
в ходе которой из обрядовых действий с магическим значением они пре­
вратились в праздничные представления развлекательного характера 29.

Т. Д. Златковская провела исследование древнефракийских элемен­
тов в традиционной молдавской культуре. Вплоть до начала XX в. в мол­
давском изобразительном искусстве и фольклоре сохранился мотив 
■«доброй змеи», уходящий своими корнями во фракийский слой верова­
ний, и распространившиеся в Подунавье сходные греко-римские культы.

Одним из наиболее распространенных видов народного творчества в 
М олдавии является танцевальное искусство, тесно связанное с культу­
рой и бытом народа. Изучению истории хореографического искусства 
посвящены работы Э. А. Королевой30.

В Молдавии до настоящего времени живы древние традиции народ­
ного театра. Г. И. Спатару собрал и изучает материал по народной дра­
матургии, им проведена классификация народной драм ы 31.

Д ля народного искусства Молдавии характерно широкое развитие 
ковроделия, вышивки, резьбы по дереву и камню. До последнего вре­
мени народное декоративно-прикладное искусство оставалось почти не­
изученным. Лишь в 50-е годы появились первые статьи, а затем и моно­
графии, посвященные тем или иным вопросам народного искусства32. 
■Следует отметить монографические исследования М. Я. Лившица и 
Д. Н. Гобермана, содержащие обстоятельный анализ декора народной 
архитектуры и ковродельческого искусства 33.

Как и в других республиках, в Молдавии большое внимание уделяет­
ся комплексу вопросов, связанных с оценкой культурного наследия 
прошлого, изучаются вопросы преобразования традиционной обряд­
ности в эпоху социализма. Этнографами Л. Д. Лоскутовой и Ю. В. По­
повичем подготовлен ряд научно-популярных изданий о происхождении 
народных праздников, разработаны рекомендации по проведению таких 
современных празднеств, как «Праздник виноградной лозы», «Празд­
ник последнего снопа» и др.

Важной задачей, стоящей перед этнографами, является научное 
обобщение итогов социалистической перестройки культуры и быта на­
селения.

Этнографы совместно с социологами участвовали в подготовке мо­
нографии о селе Копанка Тираспольского района34.

В последние годы накоплен обширный материал, характеризующий 
традиционные формы культуры и быта прошлого, социалистические 
преобразования и закономерности развития современной культуры. Ито­
ги этих исследований будут опубликованы в подготавливаемой моногра­
фии «Молдаване».

Одновременно с исследованием молдавской культуры в республике 
ведется изучение культуры и быта русского, болгарского, гагаузского 
населения. Сложные проблемы трансфррмации культуры болгар-пересе- 
ленцев в Молдавии изучает J1. В. М аркова. Ею рассмотрены формы об­

29 Ю. В. П о п о в и ч ,  Новогодний цикл молдавских календарных обычаев XIX — 
начала XX в., Кишинев, 1974.

30 Э. А. К о р о л е в а ,  О кинетической структуре молдавских фольклорных танцев, 
«Этнография и искусство Молдавии*,, Кишинев, 1972; е е ж  е, Хореографическое искусст­
во М олдавии, Кишинев, 1970. - -v .

31 Г. И. С п а т а р у ,  Взаимосвязь, м еж ду молдавским профессиональным и народ­
ным драматическим искусством, «Ар'хеология, этнография, искусствоведение Молдавии», 
Кишинев, 1969.

32 И. Н. В л а д  и м и р с к а я, Н ародное жилище в центральных районах Молдавии, 
«Ж илой дом», М., 1950, № 2; Д . Н. Г о б е р м а н ,  Молдавский ордер, «Декоративное 
искусство СССР», М., 1967, №  2; В. С. - З е л е н ч у к ,  М.  Л и в ш и ц ,  И.  Х ы н к у ,  Н арод­
ное декоративное искусство М олдавии, Кишинев, 1968.

33 Д . Н. Г о б е р м а н, Ковры Молдавии, Кишинев, 1960; М. Я. Л и в ш и ц ,  Декор в 
народной архитектуре М олдавии, Кишинев, 1971.

34 «Копанка двадцать пять лет спустя». М., 1965.

И



щинного землепользования, жилище и другие аспекты болгарской на­
родной культуры. J1. В. М аркова пришла к выводу о постепенном скла­
дывании у болгарского населения Молдавии специфических культур­
но-бытовых особенностей по сравнению с болгарами, живущими на 
основной этнической территории. Представляет интерес выявление 
сфер быта, в которых этническая традиция устойчива или, наоборот, 
недолговечна35.

Систематические исследования культуры и быта гагаузского населе­
ния проводят М. Н. Губогло, М. В. Мар.уневич и С. С. Курогло. Ими со­
бран и частично опубликован материал.’о жилище, одежде, свадебных 
и родильных обрядах гагаузов 36. Русскбе население Молдавии изуча­
лось Л. Н. Чижиковой37.

Группа этнографов занимается изучением этнических процессов и 
национальных отношений в среде многонационального населения М ол­
давии. Хронологически эти явления рассматриваются с XIX в. до со­
временности. Развитие молдавской социалистической культуры прохо­
дит в тесном взаимодействии с культурами братских народов СССР, 
и этнографам предстоит показать конкретные проявления этой общей 
закономерности. Изучение современных этнических процессов включает 
в себя не только исследование многосторонних межнациональных свя­
зей между молдаванами, русскими, украинцами, болгарами, гагаузами 
и другими народами, населяющими Молдавию, но такж е и анализ взаи­
мовлияний между молдавским народом, с одной стороны, и народами 
всего Союза — с другой 38.

В настоящее время завершается работа над коллективной моногра­
фией о развитии национальных отношений в Молдавской ССР. В планах 
молдавских этнографов — подготовка совместно с украинскими колле­
гами коллективной работы об этнокультурных связях населения Украи­
ны и Молдавии.

Этнография в Молдавии развивается как составная часть советской 
исторической науки. Ее успехи отражают достижения в развитии эконо­
мики и культуры, с которыми М олдавская ССР пришла к своему пяти­
десятилетнему юбилею.

THE ETHNOGRAPHIC STUDY O F M O LD A V IA 'S POPULATION

Ethnographic research in M oldavia developed under conditions of constant aid from  
ethnographic institutions in other Soviet Republics, and especially  from  the Institu te of 
Ethnography, U SSR  Academ y of Sciences. In 1961 a section  of ethnography w a s formed  
in the M oldavian Republican Academ y of Sciences: in 1969 this w a s reorganized into an 
independent Departm ent of Ethnography and Art. M oldavian ethnographers concentrate  
on the study of m aterial and intellectual culture, problem s of the ethnogenesis of the M ol­
davians, ethnic processes past and present. E thnography in M oldavia is develop ing as a 
com ponent part of Soviet science as a whole.

35 JI. В. М а р к о в а ,  Поселение и жилище болгар-переселенцев в Б ессарабии, 
«Краткие сообщения Ин-та этнографии АН СССР», вып. XIV, М., 1955, е е ж  е, Н екото­
рые тенденции развития культуры и быта болгар юго-западных районов СССР, «A ctes 
du premier congres international des etudes balkuaniques et sud-est europeennes», Sofia, 
1971.

36 М. H. Г у б о г л о ,  Этническая принадлежность гагаузов, «Сов. этнография», 1967, 
№ 3: М. В. М а р у  н е в и ч, Н ародное жилище гагаузов Чадыр-Лунгского района 
МССР, «Археология, этнография и искусствоведение М олдавской ССР», Кишинев, 1964; 
С. С. К у р о г л о ,  Гагаузские обряды, связанные с рождением ребенка (XIX — нач. 
XX в.), «Известия АН М олдССР. Серия обществ, наук», 1973, № 2.

37 Л .  Н. Ч и ж и к о в а ,  Этнографические особенности русского населения М олда­
вии, «Сов. этнография», 1973, № 3.

38 М. Н. Г у б о г л о ,  Этнолингвистические процессы на юге М олдавии, «Этнография 
и искусство Молдавии», Кишинев, 1972; В. С. З е л е н ч у к ,  Население Молдавии, Киши­
нев, 1973; Ю. В. А р у т ю я я н ,  Социально-культурные аспекты развития и сближения  
наций в СССР, «Сов. этнография», 1972, №  3.



Г. Ф. Д а х ш л е й г е р

К ИСТОРИИ ОБЪЕДИНЕНИЯ КАЗАХСКИХ ЗЕМЕЛЬ 
В КАЗАХСКОЙ ССР

Национально-государственное размежевание советских республик 
Средней Азии и образование братских среднеазиатских республик, доб­
ровольно вошедших в Союз ССР, явилось воплощением в жизнь ленин­
ских идей о национально-государственном строительстве в социалисти­
ческом государстве. Одним из этапов национального размежевания был 
переход части территории Туркестанской АССР, населенной преиму­
щественно казахами, в Казахскую АССР (образованную еще в 1920 г. 
в составе Р С Ф С Р 1), завершивший объединение земель с преобладаю­
щим казахским населением в одной советской социалистической респуб­
лике. В статье рассмотрены лишь некоторые стороны этого процесса.

Мысль К- М аркса о том, что не может быть свободен народ, угне­
тающий другой народ, основана на обобщении истории наций и народ­
ностей всего земного шара. В. И. Ленин, продолживший и развивший 
марксизм применительно к новым историческим условиям, создал строй­
ное, глубоко продуманное учение по национальному вопросу. Одним из 
краеугольных камней этого учения является положение о праве наций 
на самоопределение. В. И. Ленин и Коммунистическая партия, постоян­
но учитывая неодолимое стремление народов к уничтожению нацио­
нального гнета, последовательно проводили в жизнь право наций и на­
родностей на самоопределение независимо от их численности и уровня 
социально-экономического развития, понимая, что это создаст условия 
для настоящего взаимного доверия, союза рабочих и трудящихся кресть­
ян разных наций под руководством рабочего класса, породит тягу к 
добровольному объединению народов. Более чем полувековой опыт Со­
юза ССР целиком подтвердил всемирно-историческую значимость ленин­
ского положения о праве наций на самоопределение, доказал жизнен­
ную силу ленинской национальной политики Коммунистической партии 
Советского Союза.

Задолго до Великого Октября определилось стремление казахского, 
узбекского и других народов Средней Азии, обладавших богатой, само­
бытной историей, культурой и традициями, к самоопределению. Царизм 
создал в казахско-среднеазиатском регионе казенно-бюрократическое, 
лоскутное административно-территориальное деление, искусственно ра­
зорвавшее этнические территории, что отвечало неписаному закону всех 
эксплуататорских классов «разделяй и властвуй». Такая политика сдер­
живала социально-экономическое и культурное развитие народов Сред­
ней Азии и Казахстана. Однако и тогда объективные закономерности 
исторического прогресса проявлялись в процессах национальной консо­
лидации и росте национально-освободительного движения народов ко­
лониальных восточных окраин Российской империи. Принятая ленинской

1 См. А. Н у с у п б е к о в ,  Объединение казахских земель в Казахской АССР, Алма- 
Ата, 1953. Д о  1925 г. К азахская АССР именовалась Киргизской АССР, так как было 
еще распространено установившееся в дореволюционной России неправильное назва­
ние народа этого региона киргизами и киргиз-казаками. В тексте мы приводим исто­
рически правильные этнонимы. Цитируя документы того периода, после слов «киргиз», 
«киргизский» мы указываем в круглых скобках названия «казах», «казахский».

13



партией программа, поставившая задачу социального и национального 
освобождения народов многонациональной России, провозгласившая 
право наций на самоопределение, и борьба с ревизионистами, пытав­
шимися подменить этот лозунг лозунгом так называемой культурно-на­
циональной автономии, способствовали тому, что «в тогдашней России 
национальное освободительное движение-поднималось в связи с рабо­
чим движением»2. В конечном счете, преодолев все иллюзии, внушав­
шиеся национальной патриархально-феодальной и буржуазной эксплуа­
таторской верхушкой, национально-освободительное движение народов. 
России, в том числе и народов СреднеиуАзии и Казахстана, в период 
Великой Октябрьской социалистической революции слилось с социали­
стическим движением российского пролетариата, с крестьянским движе­
нием за землю, с общедемократическим -движением за мир.

Уже II Всероссийский съезд Советов в обращении «К рабочим, сол­
датам, крестьянам» заверил трудящихся, что Советская власть обеспе­
чит всем нациям, населяющим Россию, подлинное право на самоопре­
деление3. «Декларация прав народов России» с новой силой подчерк­
нула принцип свободного самоопределения наций и народностей вплоть, 
до отделения и образования самостоятельных государств и провозгла­
сила равенство и суверенитет, а такж е объявила об отмене всех нацио­
нальных и национально-религиозных привилегий.

Особое значение для народов Средней Азии и Казахстана имело об­
ращение Советского правительства в 1918 г. «Ко всем трудящимся му­
сульманам России и Востока», где говорилось: «Отныне ваши верования 
и обычаи, ваши национальные и культурные учреждения объявляются 
свободными и неприкосновенными. Устраивайте свою национальную 
жизнь свободно и беспрепятственно. Вы имеете право на это. Знайте, что 
ваши права, как и права всех народов России, охраняются мощью рево­
люции и ее органов — Советов рабочих, солдатских и крестьянских де­
путатов» 4.

После победы социалистической революции в Казахстане и боль­
шинстве районов Средней Азии началась подготовка к реализации ле­
нинского лозунга.о  праве наций и народностей на самоопределение. 
Националистические партии и организации, такие, как «Улема», «Шу- 
ро-и-Исламия», «Алаш», «Кокандская автономия», контрреволюционное 
правительство «Алаш-Орды» и др., чинили препятствия осуществлению 
национальной политики Советского государства и пытались добиться 
создания буржуазной автономии, рассчитанной прежде всего на отделе­
ние народов Средней Азии и Казахстана от революционной России. Но 
им это не удалось.

30 апреля 1918 г. при прямой поддержке В. И. Ленина была обра­
зована Туркестанская Советская Республика, как часть Российской Со­
ветской Федеративной Социалистической Республики. Образование 
ТуркАССР в составе РСФ СР (в нее входили территория современных 
Ферганы, Самаркандской и Ташкентской областей, Киргизии, значитель­
ная часть Туркмении, Каракалпакии, южная и юго-восточная части К а­
захстана) явилось важным этапом в истории советского национально­
государственного строительства в Средней Азии и Казахстане. Созда­
лись предпосылки для образования здесь впоследствии советских социа­
листических национальных республик. ТуркАССР была многонацио­
нальной республикой. Незадолго до национального размежевания, по 
статистическим сведениям, узбеки составляли в ней примерно 41,4%, 
казахи— 19,3%, киргизы — 10,8%, таджики — 7,7%, туркмены — 4,7%,. 
каракалпаки— 1,4% населения5.

2 В. И. Л е н и н, Поли. собр. соч., т. 30, стр. 323.
3 Там ж е, т. 35, стр. 11.
4 «Декреты Советской власти», М., 1957, ч. I, стр. 114.
5 См. «Статистический ежегодник», 1917— 1923 гг., Ташкент, 1924, стр. 111.

14



26’августа 1920 г. декретом СНК и ВЦИК РСФСР за подписями 
В. И. Ленина и М. И. Калинина была образована Казахская АССР в 
составе РСФ СР. Она охватывала всю территорию современного Казах­
стана без южных и юго-восточных его районов, еще остававшихся в 
ТуркАССР. Казахи составляли 46% всего населения КазАССР.

Иногда возникает вопрос: почему сразу же после победы социали­
стической революции не были образованы Узбекская, Туркменская, Тад­
жикская, Каракалпакская республики? Практика советского националь­
но-государственного строительства доказала правильность продуманно­
го, осторожного подхода к проблеме национального размежевания на­
родов Средней Азии. Необходимо было известное время, чтобы разгро­
мить объединенные силы внутренней контрреволюции, сломить басма­
чей, которых поддерживали иностранные интервенты, чтобы созрели 
условия для свержения средневековых деспотических режимов в Бухаре 
и Хорезме, а в дальнейшем и для преобразования Бухарской и Хорезм­
ской народных советских республик в социалистические. Требовалось 
время, чтобы закрепить в Средней Азии завоевания Октября, укрепить 
советский строй, крестьянские Советы, приспособленные к докапитали­
стической структуре, установить на деле новую систему равноправных 
национальных отношений, как можно шире и глубже вовлечь коренное 
население Средней Азии в советское государственное строительство, 
поднять классовое самосознание трудящихся, решить самые неотложные 
задачи восстановления народного хозяйства. Наконец, необходимо было 
точно установить характер этнического расселения народов и подгото­
вить размежевание с учетом, как учил Ленин, не только национального, 
но и экономического факторов, типа хозяйства, роли крупных по тому 
времени городов как политических и экономических центров больших 
районов. В определении расселения народов немалую роль сыграли эт­
нографы, среди них А. А. Диваев (1856— 1932), руководивший этногра­
фическими экспедициями в казахских районах ТуркАССР. Большая ра­
бота предшествовала образованию Казахской АССР. Отвергнув буржу­
азно-националистическую автономию «Алаш-Орды», казахские трудя­
щиеся начали решительную борьбу за советскую автономию в составе 
Российской Федерации. Особенно отчетливо стремление к казахской со­
ветской автономии в составе РСФ СР проявилось весной 1918 г. на Тур- 
гайском областном съезде Советов (в его работе участвовали один из 
первых казахов-большевиков, встречавшийся с Лениным, Алиби Джан- 
гильдин, и народный герой Амангельды Иманов). Подготовка к образо­
ванию казахской советской государственности не прерывалась и в труд­
нейшие годы иностранной интервенции и гражданской войны, когда 
большая часть территории Казахстана была оккупирована белогвар­
дейцами.

Работой по подготовке к созданию казахской советской автономии 
непосредственно руководили ЦК РКП (б) во главе с В. И. Лениным, 
Народный комиссариат национальностей и его Казахский отдел, многие 
представители казахских трудящихся. 10 июля 1919 г. по декрету СНК 
РСФСР, подписанному В. И. Лениным, был образован «Революционный 
комитет по управлению Киргизским (Казахским) краем »6, которому 
особо вменялось в обязанность Составление положения о казахской со­
ветской автономии, урегулирование отношений с ТуркАССР с целью 
созыва съезда Советов всех -К.ааахских областей. Предполагалось преж­
де всего решить вопрос о переходе районов с преобладающим казах­
ским населением в Казахскую АССР.

6 «Образование Казахской АССР. Сборник документов и материалов», Алма-Ата, 
1957, стр. 122— 131.

15



Подготовка Учредительного съезда Советов Казахской АССР широ­
ко развернулась с весны 1920 г., после окончания военных действий на 
территории Казахстана. На проходивших в это время местных съездах 
Советов казахские трудящиеся приветствовали национальную политику 
Коммунистической партии, удовлетворяющую их стремление к самооп­
ределению и образованию советской национальной республики. Х арак­
терна в этом отношении следующая выдёржка из телеграммы Актю- 
бинского уездного съезда Советов В. И. Ленину и М. И. Калинину от 
13 мая 1920 г.: «Шлем Вам привет от благодарного Вам киргизского 
(казахского) трудового населения, получившего свободу и право на са­
мостоятельное национальное существование, от Советской власти» ’• 

Важную роль в подготовке размежевания и объединения казахских 
земель сыграла созданная в октябре 1919 г! по инициативе В. И. Ленина 
Турккомиссия ВЦИК и СНК РСФ СР (обладавш ая полномочиями и пар­
тийного органа). В постановлении об образовании Турккомиссии гово­
рилось, что «самоопределение народов Туркестана и уничтожение вся­
ческого национального неравенства и привилегии одной национальной 
группы за счет другой составляют основу всей политики правительства 
России» 8. Важную роль в решении этих проблем сыграло такж е Турк- 
бюро РКП (б).

В «Положении об автономии Туркестана», принятом весной 1920 г., 
в тезисах крайкома КП Туркестана отмечалась необходимость нацио­
нального самоопределения народов, населяющих республику, в том чис­
ле воссоединения казахского народа в Казахской АССР 9.

При разработке постановления Ц К РК П  (б) «Об очередных задачах 
РКП (б) в Туркестане» Ленин дал следующие указания: «1) Поручить 
составить карту (этнографическую и проч.) Туркестана с подразделени­
ем на Узбекию, Киргизию и Туркмению.

2) Детальнее выделить условия слияния и разделения этих 3 частей» 
(13 июня 1920 г .) .

Несколько позднее, 22 июня 1920 г., В. И. Ленин в «Проекте поста­
новления Политбюро ЦК РК П  (б) по вопросу о задачах РК П  (б) в Тур­
кестане» подчеркнул: «...деления республики на 3 части не предре­
шать» 10. Как видим, В. И. Ленин считал необходимым всесторонне учи­
тывать всю совокупность экономических и социальных факторов, осо­
бенностей расселения, чтобы получить точное представление о воле тру­
дящихся разных национальностей

Летом 1920 г. интенсивно шла подготовка к созыву Учредительного 
съезда Советов Казахской АССР и провозглашению казахской совет­
ской автономии. Причем уже тогда намечалось создание условий для 
объединения всех казахских областей в КазАССР. На заседаниях колле­
гии Народного Комиссариата национальностей, где обсуждался с пред­
ставителями партийных и советских организаций Казахстана и Средней 
Азии вопрос об образовании Казахской республики (последнее заседа­
ние проходило под председательством В. И. Л енина), было записано: 
«Мнения всех сходились на необходимости создания Киргизской (К а­
захской) Республики, охватывающей все киргизские (казахские) об­
ласти» 12.

7 Центральный государственный архив (далее ЦГА) КазССР, ф. 1193, on. 1, д. 16, 
л. 205 об.

8 «В. И. Л е н и н ,  О средней Азии и Казахстане», Ташкент, 1960, стр. 455.
9 X. Т. Т у  р с у  н о в, Национальная политика Коммунистической партии в Турке­

стане, Ташкент, 1971, стр. 194.
10 В. И. Л е н и н, Поли. собр. соч., т. 41, стр. 153, 436.
11 С. И. Я к у б о в с к а я ,  Развитие СССР как союзного государства, М., 1972, 

стр. 78, 79.
12 См. сборник документов «П обеда Великой Октябрьской социалистической ре­

волюции и образование Казахской АССР», Алма-Ата, 1947, стр. 247, 248.

16



В декрете ВЦ ИК и СНК РСФ СР от 26 августа 1920 г. об образова­
нии Казахской АССР ясно говорилось, что казахские области остаются 
в составе ТуркАССР временно и вводится институт уполномоченного 
К азЦ И К  в ТуркЦИКе 13.

М атериалы Учредительного съезда Советов КазССР (4— 12 октября
1920 г.) убедительно раскрывают жизненную силу ленинской идеи са­
моопределения, тягу казахского народа к воссоединению.

Сошлемся на выдержки из постановлений съ езд а14. Так, в воззва­
нии к угнетенным народам Востока съезд записал, что «Советская Рос­
сия показала перед всем миром, что она не на словах, как Вильсон, а на 
деле дает возможность народам, бывшим угнетенными царской Росси­
ей, самим определить свою судьбу. Она осуществляет право наций на са­
моопределение. Без всякой борьбы с нашей стороны, только на основании 
выраженного желания киргизского (казахского) народа (курсив наш.— 
Г. Д.)  организуем мы сейчас нашу Советскую республику». Рассматри­
вая перспективы административно-территориального устройства респуб­
лики, съезд отметил: «Вопрос о присоединении к К[А]ССР киргизского 
(казахского) населения, входящего в настоящее время в состав Турке­
станской республики, должен быть разрешен согласно волеизъявлению 
населения, выраженному по Семиреченской области на областном съез­
де Советов, в остальных местностях на уездных съездах Советов. Поря­
док опроса населения в уездах со смешанным племенным составом на­
селения устанавливается по соглашению представительства К[А]ССР 
в ТуркАССР и ТуркЦИКе.

Чересполосные присоединения признать нежелательными».
Обращение съезда «Ко всем автономным республикам и областям 

Российской Федерации» гласило: «Мы, трудящиеся Киргизии (Казах­
стана), отдаем себе ясный отчет во всех происходящих событиях и за ­
являем: ради своего светлого будущего, ради освобождения всех угне­
тенных и обездоленных, киргизский (казахский) народ должен вступить 
в почетные ряды Российской Советской Федерации... встать в великой 
борьбе плечом к плечу с российским пролетариатом и общими силами 
добиться освобождения всех трудящихся, всех угнетенных и эксплуати­
руемых».

Ясно отразил стремление казахских трудящихся Джетысу (Семи­
речья) и Сыр-Дарьинской области ТуркАССР к воссоединению с К а­
захской АССР такж е краевой съезд казахской и киргизской бедноты 
ТуркАССР в Аулие-Ата (ныне г. Д ж ам бул), состоявшийся в январе
1921 г. Около 700 делегатов, представляющих казахское трудящееся на­
селение этих областей, единодушно постановили: «Присоединить турке­
станских киргиз (казахов) к Кирреспублике (К азА С С Р)»15. Реализо­
вать это постановление было поручено Центральным исполнительным 
комитетам обеих республик. Вместе с тем этот вопрос на съезде не был 
решен окончательно, поскольку тогда в Туркестане проводилась земель­
ная реформа. Представители народа проявили действительно госу­
дарственное отношение к вопросу о воссоединении казахов в одной рес­
публике: они подчеркнули необходимость воссоединения и вместе с тем

13 Впоследствии вместо поста, уполномоченного было введено представительство 
КазАССР при ТуркЦИКе и принят'.наказ, в котором одной из главных задач предста­
вительства считалось согласование • всех вопросов, касающихся жизни и быта казах­
ского населения Туркреспублики, учитывая наличие в составе Туркреспублики обла­
стей с преобладающ им киргизским, (казахским) населением, тесно связанным с та­
ким ж е  населением Кирреспубликм (КАСС Р). См. Ц ГА КазССР, ф. 5, оп. 3, д. 2, 
л. 33.

14 См. «О бразование Казахской АССР. Сборник документов и материалов», 
стр. 262, 264, 265, 294.

15 См. сборник документов и материалов «Социалистическое строительство в К а­
захстане в восстановительный период», Алма-Ата, 1962, стр. 53.

2 Советская этнография, № 6 47



понимали, что нельзя форсировать его искусственно, и действовали в 
интересах аульных тружеников, глубоко заинтересованных в уже начав­
шейся земельно-водной реформе, призванной ликвидировать колониаль­
ное наследие в земельных отношениях. Реформа была осуществлена в 
1921 — 1922 гг.; она установила полное национальное равенство в зем­
лепользовании, сыграла важную роль в развитии классового самосоз­
нания казахских трудящихся и в подготовке воссоединения казахов.

ТуркАССР и КазАССР согласовывали все крупные социальные пре­
образования, затрагивающие коренные интересы казахского народа. 
Например, при участии правительства РСФ СР были подготовлены и 
получили силу государственных законов шхтожения о мерах по ускоре­
нию оседания кочевого и полукочевого населения как в КазАССР, так 
и в ТуркАССР ,6. В ТуркАССР массовый' тиражом выходили газеты, 
журналы и книги на казахском языке, создавались школы, обучавшие 
казахских детей на родном для них языке, велась подготовка учителей 
из казахов, национальных кадров партийных и советских работников. 
Центральный Исполнительный комитет ТуркАССР «в целях восстанов­
ления наименования, под которым он известен среди коренного (т. е. 
казахского,-— Г. Д.)  населения», переименовал г. Верный в г. Алма- 
Ата 17.

Вопросами подготовки национального размежевания с момента сво­
его образования в мае 1922 г. постоянно занимался такой чрезвычайный 
орган ЦК РК П  (б), как Среднеазиатское бюро (Средазбюро) ЦК. Вся 
работа по подготовке размежевания, включавшего в себя и объединение 
казахских районов ТуркАССР с КАССР, проходила под непосредствен­
ным руководством Политбюро ЦК РКП (б) во главе с В. И. Лениным, 
при участии таких видных деятелей партии и государства, как 
М. В. Фрунзе, В. В. Куйбышев, Я. Э. Рудзутак, Г. К. Орджоникидзе 
и др.

Важной задачей было преодоление глубоко ошибочных и вредных 
предложений пантюркистского толка о создании так называемой Тюрк­
ской республики, исходивших из ложной идеи о существовании некой 
«тюркской нации», якобы объединяющей все народы многонациональ­
ной Советской страны, говорящие на тюркских языках. Образование 
«тюркского государства» фактически означало бы передачу власти в 
руки буржуазии под эгидой иностранных империалистических госу­
дарств. Идеология пантюркизма, как и панисламизма, использовалась 
контрреволюционными силами в Средней Азии, в том числе басмачами, 
Энвер-пашой. Пантюркистские идеи получили довольно широкое распро­
странение в буржуазной историко-этнографической литературе. Бурж у­
азные историки игнорировали реальные факты существования казах­
ского, узбекского и других тюркоязычных народов. В 1960— 1970 гг. в 
буржуазной историографии выдвигались положения о том, что вплоть 
до размежевания «фактически не было истории или сведений о народах 
Средней Азии», что размежевание было лишь средством борьбы с бур­
жуазно-националистической идеологией, не отвечавшей чаяниям на­
родов 18.

Пантюркистские идеи не получили поддержки в массах и были от­
брошены самим ходом исторического развития. С начала 1924 г. под­
готовка национального размежевания вступила в завершающую фазу.

fe Сб. «Социалистическое строительство в К азахстане в восстановительный пе­
риод», стр. 310—312.

17 «Сборник важнейших декретов, постановлений и распоряжений правительства 
ТуркАССР за 1917— 1922», Ташкент, 1923, стр. 29.

18 См.: G. W h е е 1 е г, Racial problem s in Soviet M uslim  Asia, London, 1960; е г о  ж е ,  
Factors in the process of m odernization in A sian Countries, «Asian Affairs», vol. 59, 
1972, pt. I; S. B e c k e r ,  R ussia’s protectorates in Central A sia, Bukhara and Khiva, 
1865— 1924, Cambridge, M ass., 1968.

18



Вопрос о размежевании неоднократно рассматривался в Политбюро 
ЦК РК П  (б), одобрившем его основные принципы и определившем кон­
кретные меры по его осуществлению, в том числе составление подроб­
ных географической и этнографической карт всего среднеазиатского ре­
гиона. Эти принципы получили всеобщую поддержку во время обсужде­
ния на пленумах партийных комитетов и советов Казахстана и Средней 
Азии. В 1924 г. Политбюро П К  РК П  (б) утвердило предложение Сред- 
азбюро Ц К РК П  (б) о размежевании, в котором, в частности, признало 
необходимым воссоединить казахские районы ТуокАССР и КазАССР ,9. 
Для воссоединения казахских районов была создана Центральная тер­
риториальная комиссия, в которую входили представители коренного 
населения всех народов Средней Азии и Казахстана; при ней было ор­
ганизовано Казахское временное бюро для уточнения границ террито­
рий, переходящих в КазАССР.

Обсуждение вопроса о размежевании приобрело поистине всенарод­
ный характер, оно проходило в обстановке высокой политической актив­
ности трудящихся. Чрезвычайная сессия ТуркЦИКа 16 сентября 1924 г. 
приняла постановление о размежевании, в одном из разделов которого 
записано: «Во исполнение выраженной всеобщей воли рабочих и дех­
канских масс киргизского (казахского) народа предоставлять право 
киргизскому (казахскому) народу выйти из состава ТАССР в целях 
объединения киргизских (казахских) областей ТАССР в Киргизской 
(Казахской) Социалистической Республике»20.

В сентябре 1924 г. вопрос о присоединении казахских районов 
ТуркАССР рассмотрели пленум Казахского обкома РКП (б) и III сес­
сия К азЦ И К а. Сессия отметила, что размежевание и объединение ка­
захских земель является воплощением в жизнь самоопределения наро­
дов. Было образовано Временное партийное бюро и Революционный 
комитет по управлению районами, входящими в КазАССР, который 
должен был разработать все вопросы территориального, экономического 
и иного характера и согласовать их с вновь образуемыми братскими 
среднеазиатскими республиками21. В Средазбюро Ц К РКП  (б) при Ка­
захском бюро были созданы две подкомиссии — территориальная (пред­
седатель С. Асфендиаров) и экономическая (председатель М. Сергази- 
ев) 22. Партийные и советские организации Казахстана и Средней Азии 
раскрыли классовую, националистическую суть разного рода предложе­
ний национал-уклонистов, пытавшихся искусственно разжечь споры по 
территориальным вопросам 23.

Казахские трудящиеся горячо приветствовали национальное разме­
жевание и объединение казахских земель. Труженики аула № 1 Сары- 
кульской волости Алма-Атинского уезда постановили: «Приветствовать 
национальное размежевание республик Средней Азии как одно из гро­
маднейших мероприятий Советской власти, направленное к полному 
национальному прогрессу». Талгарский волостной съезд Советов оценил 
размежевание «как решительный революционный шаг Коммунистиче­
ской партии и Советской власти», признал его «правильным и своевре­
менным, выполняющим желание и интересы трудящихся масс народов

19 А. Н у с у п б е к о в ,  Указ. раб ., стр. 64, 65; X. Т у р  с у  н о  в, Указ. раб., стр. 333.
20 «Стенографический отчет III Чрезвычайной сессии ТуркЦИК, 15— 16 сентября 

1924 г.», Ташкент, стр. 32, 33; см. такж е Центральный государственный архив Октябрь­
ской революции СССР, ф. 1235, оп.-2б,;д; 28, лл. 11— 14.

21 Партийный архив Каз. филиала Ин-та марксизма-ленинизма при ЦК КПСС, 
ф. 139, on. 1, ед. хр. 1162, л. 268;- «Вестник Рабоче-Крестьянского правительства 
КАССР», 1924, №  23; газ. «Советская степь», 1 октября 1924.

22 Партийный Архив Узб. филиала Ин-та марксизма-ленинизма при Ц К  КПСС, 
ф. 69, on. 1, ед. хр. 4279, л. 30.

23 А. Н у с у п б е к о в ,  Указ. раб., стр. 54— 79; «Образование и деятельность Ком­
мунистической партии Туркестана. Летопись событий», ч. 2, Ташкент, 1966, стр. 361—  
410; «Очерки истории Коммунистической партии Казахстана», Алма-Ата, 1963, стр. 228—  
231; «П од знаменем ленинских идей», Алма-Ата, 1973, стр. 318, 319.

2* 19



Востока», проведенным «под знаменем межнационального мира». Ак- 
Мечетский уездный съезд Советов назвал национальное размежевание 
мерой, дающей «полное самоопределение и равноправие народностям, 
населяющим Туркестанский край, ранее угнетенным самодержавием». 
Этот факт лишний раз доказывает пролетариату Запада, с одной сторо­
ны, и угнетенным народам всех рас и национальностей — с другой, что 
только через Октябрь и Советы, подлинную пролетарскую власть мыс­
лимо освобождение всех угнетенных народов из-под ига «культурного» 
варвара — капитала.

Для среднеазиатских же народов, долгое время находившихся под 
пятой русского царизма, национальное самоопределение есть единствен­
ный путь разрешения национальных противоречий и выявления классо­
вых стремлений беднейшего дехканства. й батрачества.

Съезд призывает всех трудящихся Ак-Мечетского уезда и города 
всеми мерами способствовать как экономической, так и политической 
мощи вновь образуемой Киргизской (Казахской) республики, уделяя 
максимум внимания классовому расслоению». Съезд подчеркнул, что 
«необходимо вхождение социалистической Киргизии (Казахстана) в 
общий Советский Союз» 24.

В соответствии с решениями территориальных комиссий осенью 
1924 г. *в состав Казахской АССР перешли Казалинский, Ак-Мечетский 
(Кзыл-Ординский), Туркестанский, Чимкентский уезды, часть Аулие- 
Атинского, Ташкентского, Мирзачульского уездов Сырдарьинской об­
ласти, несколько волостей Джизакского уезда Самаркандской области, 
Алма-Атинский, Джаркентский, Лепсинский, Капальский уезды, часть 
Ташкентского уезда Джетысуйской области, всего территория площадью 
685,9 тыс. км2 с населением 1 468 724 ч ел .25. В составе населения вошед­
ших в КазАССР районов преобладали казахи: в Сырдарьинской области 
90,6%, в Джетысуйской — 74,2%- Удельный вес казахского населения 
в общей численности населения поднялся с 46 до 61,3% 26. На террито­
рии, присоединенной к Казахской республике, находились крупные ме­
сторождения полезных ископаемых, большие посевные площади, в том 
числе поливные, и свыше 5845 тыс. голов скота.

В письме ЦК РКП (б) к парторганизациям Казахстана говорилось, 
что таким образом были созданы условия для «развертывания работы 
по поднятию экономического и культурного уровня Кирреспублики» 27.

Вместе с тем из Казахской АССР выделялась Оренбургская губер­
ния, в которой преобладало русское население. Следует отметить, что 
Оренбург, который был первой столицей КазАССР, сыграл исключи­
тельно важную роль в установлении и упрочении Советской власти в 
Казахстане, в укреплении большевистской партийной организации рес­
публики, в подготовке национальных кадров партийных, советских, хо­
зяйственных работников, деятелей науки и культуры. Роль Оренбурга в 
истории советского национально-государственного строительства К азах­
ской ССР показывает, какую громадную помощь оказывал русский ра­
бочий класс казахскому народу в переходе к социализму, минуя капита­
лизм. Впоследствии столица Казахской АССР была перенесена в Ак- 
Мечеть, вскоре переименованную в Кзыл-Орду.

V съезд Советов Казахской АССР (15— 19 апреля 1925 г.), собрав­
шийся в Кзыл-Орде, поздравил всех трудящихся республики с объ­
единением земель. В своем обращении «К рабочим, скотоводам, земле­

24 Гос. архив Алма-Атинской обл., ф. 361, on. 1, д. 335, лл. 14, 200; Гос. архив 
Кзыл-Ординской обл., ф. 1, д. 194, л. 7.

25 Ц ГА КазССР, ф. 755, on. 1, д. 30, л. 1; «Новый Восток», 1925, № 8, 9; в состав
КазАССР вошла тогда и Каракалпакская автономная область (до 1929 г.).

26 «Социалистическое строительство Казахской ССР за  20 лет», Алма-Ата, 1940,
стр. 1.

27 «Казахстанская организация В К П (б) в решениях ее конференций и пленумов», 
вып. 1, Алма-Ата — Москва, 4931, стр. 7, 8.

20



дельцам, ко всем трудящимся республики» съезд записал: «Труден был 
путь к осуществлению этой задачи (объединения.— Г. Д .) .  Трудно было 
это претворить в жизнь в первые годы после Октября. Контрреволюцион­
ные выступления, зажегшие пожар гражданской войны в степных про­
сторах Казахстана, имели целью порвать союз между рабочим классом 
и трудящимися всех национальностей СССР. Но выступления эти и все 
надежды контрреволюции были разбиты.

V Всеказахский съезд Советов входит в историю трудящихся КАССР 
как первый съезд, которым заканчивается полоса собирания всех обла­
стей, населенных трудящимися-казахами, и завершается национально­
государственное оформление КАССР.

Перенесение столицы республики в гор. Ак-Мечеть, в глубь страны, 
ближе к основной массе трудящихся казахов, ближе к аулу, кишлаку, 
придает этому историческому акту исключительное значение.

Позади остались великие трудности. Позади осталась тяж елая борь­
ба с угнетателями. Позади остались тяжелые годы гражданской войны. 
Позади остались голодные дни 1920— 1921 гг. Позади осталась истори­
ческая полоса организационной работы по созданию и укреплению 
КАССР.

А впереди еще много дела, много творческой работы и немало труд­
ностей. Впереди полоса экономического возрождения Казахской респуб­
лики, полоса борьбы за поднятие производительных сил страны, за под­
нятие материального благосостояния и культурного уровня всех трудя­
щихся, населяющих КАССР.

Полностью осознавая все трудности, лежащие на пути к быстрому 
расцвету хозяйства Казахстана, V Всеказахский съезд Советов заявляет 
о нерушимости социалистических принципов, положенных в основу на­
шего строительства, и призывает всех трудящихся к борьбе с разрухой 
и нищетой.

Съезд напоминает всем трудящимся массам КАССР, что своим осво­
бождением от угнетения они обязаны пролетариату, который, сбросив 
власть буржуазии, сбросил цепи гнета с отсталых порабощенных нацио­
нальностей.

Поэтому съезд заявляет, что важнейший завет Ленина — освобож­
дение угнетенных национальностей в союзе рабочего класса с крестьян­
ством — будет неизменно руководить политической и хозяйственной 
деятельностью Казахской республики.

Съезд призывает всех трудящихся различных национальностей, на­
селяющих КАССР, к дружной совместной работе, тесному сотрудничест­
ву и взаимному доверию и к борьбе с остатками национальной розни» 28. 
В соответствии с волей трудящихся, выраженной на съезде, ВЦИК 
15 июня 1925 г. переименовал Киргизскую Автономную Советскую Со­
циалистическую Республику в Казахскую Автономную Советскую Со­
циалистическую Республику29. Съезд постановил: «Для восстановления 
исторически верного имени киргизского народа впредь именовать кир­
гиз казахами» 30.

Съезд подтвердил свою нерушимую верность союзу с братскими рав­
ноправными народами и республиками в составе Союза ССР. В своем 
выступлении в печати в связи с итогами размежевания известный пар­
тийный и государственный.^работник республики У. Джандосов отме­
тил, что казахский народ .рЬязан всеми своими социально-культурными 
достижениями «победе Октябрьской революции и добровольному союзу 
его с российским рабочим классом, руководителем которого является

28 ЦГА КазССР, ф. 5, д. 59, л. 187а.
29 См.: Сборник документов и материалов «Социалистическое строительство в К а­

захстане в восстановительный период», стр. 161.
30 «Вестник Рабоче-Крестьянского правительства КАССР», 1925, № 12, стр. 14.

21



Р К П (б )31. V Казахская краевая партконференция (1—7 декабря 
1925 г.) еще раз подчеркнула, что национальное размежевание завер­
шило «работу по объединению всего казахского населения и оформле­
нию КАССР как национальной республики» и является «одним из важ ­
нейших этапов практического осуществления национальной политики 
нашей партии»32. 5 декабря 1936 г. Казахская АССР была преобразо­
вана в Казахскую ССР.

Национальное размежевание, объединение земель, населенных каза­
хами, в Казахской ССР явилось практическим претворением в жизнь 
главных принципов ленинской национальной политики и отвечало чая­
ниям народов Средней Азии и Казахстана, перспективам их развития в 
условиях советского общественного и государственного строя.

# *

Со времени национального размежевания Средней Азии и объедине­
ния земель, населенных казахами, в Казахской АССР прошло 50 лет.

50 лет — исторически сравнительно короткий период, но вполне до­
статочный, чтобы определить значимость исторических событий, оце­
нить их. Истекшие полвека ясно показали глубокую правильность ленин­
ского подхода к проблеме национального, размежевания и объединения 
казахских земель в Казахской АССР. В кратчайшие исторические сроки 
при братской помощи русского и других народов СССР под руковод­
ством Коммунистической партии казахский народ перешел к социализ­
му, минуя капиталистическую формацию. Объединение земель и укреп­
ление советской национальной государственности в составе Союза ССР 
помогло быстро преодолеть пережитки родо-племенных и патриархаль­
но-феодальных институтов, способствовало формированию казахской 
социалистической нации. В результате быстрого индустриального раз­
вития и победы социалистического строя в Казахстане утвердились но­
вые общественные отношения, сложились многочисленные националь­
ные кадры советского рабочего класса; в ауле было навсегда покончено 
с засильем баев, эксплуатацией человека человеком, казахское колхоз­
ное крестьянство стало прочной опорой Советской власти. Расцвела на­
циональная по форме, социалистическая по содержанию культура ка­
захской нации, была создана советская национальная интеллигенция. 
Неизмеримо расширил свои социальные и общественные функции казах­
ский язык, развились национальные литература и искусство. Казахские 
кюи, опера зазвучали на сценических площадках многих городов стра­
ны, вышли за рубеж нашей Родины; образцы народного творчества и 
профессионального художественного мастерства демонстрируются на 
всесоюзных и международных выставках. Творения казахских писателей 
нашли путь к сердцу и уму русского и грузина, украинца и латыша и дру­
гих народов СССР, переведены на многие иностранные языки. Имена 
Абая и Чокана Валиханова вошли в сокровищницу отечественной и ми­
ровой науки и культуры. Казахский народ осознает свое социально-по­
литическое, экономическое и культурное единство со всеми народами 
СССР.

Стремительный взлет — пожалуй, иначе не определишь прогресс эко­
номики и культуры Казахской ССР в последние годы. Только в восьмой 
пятилетке объем промышленного производства возрос более чем на 55% 
и составил столько же, сколько за предшествующее десятилетие. Было 
введено в строй 445 крупных предприятий и цехов. Заработали турбины 
Капчагая, Ермаковской и Джамбулской ГРЭС. Увеличилась мощность 
Соколовско-Сарбайского горнообогатительного комбината, и на Урал 
пошла руда Лисаковска. Возросли мощности Д ж езказгана и Балхаш а,

31 Газ. «Советская степь», 30 сентября 1925 г.
32 См. «Резолюции 5-й Всеказахской конференции РКП  (б)» , Кзыл-Орда, 1925.

22



Казахской Магнитки. На поля вышли тракторы Павлодара. Уголь, до­
бытый в грандиозных Экибастузских карьерах, используется во всех 
уголках советской земли; нефть М ангышлака по трубопроводам посту­
пает в Среднее Поволжье. Минеральные удобрения юга Казахстана под­
нимают урожай на среднеазиатских полях, а 500-километровый уни­
кальный канал Иртыш — Караганда несет живительную влагу в степи 
и города Центрального Казахстана. Новые заводы и рудники востока 
республики дали стране необходимые полиметаллы и сплавы, идущие 
буквально во все отрасли народного хозяйства, а тургайские бокситы 
стали важной сырьевой базой производства алюминия. 300 новых видов 
сложных современных машин и оборудования создала промышленность 
Казахской ССР. Во много раз возросло производство товаров народного 
потребления.

За три года девятой пятилетки объем промышленного производства 
Казахской ССР увеличился почти на 24%. За 1 час в республике выра­
батывается 5 млн. кет-час электроэнергии, добывается более 2 тыс. г 
нефти, 9 тыс. т угля. Вошло в строй 220 новых крупных, оснащенных 
современной техникой промышленных объектов 33.

Прочно закрепилось за Казахской республикой место одной из веду­
щих житниц Союза ССР. В результате освоения целины посевные пло­
щади республики превысили 30 млн. га. Валовой сбор зерновых и зерно­
бобовых составил за пятилетку 6 млрд. 303 млн. т, а в 1972 и 1973 гг. 
КазС СР дала государству по миллиарду пудов зерна в год. Неуклонно 
растет производство технических культур и продуктов животноводства. 
Большие успехи достигнуты в рисоводстве. Резко расширились площади 
орошаемых и поливных земель.

В городе и на селе происходят крупные социально-экономические 
сдвиги. Численность населения за период между 1959— 1970 гг. увели­
чилась на 3 млн. 700 тыс. человек. На карте республики появилось 36 но­
вых городов, среди них такие, как Шевченко и Новый Узень, Джанатас 
и Каратал.

Вместе с увеличением заработной платы рабочих и служащих, дохо­
дов колхозников растут общественные фонды потребления: в 1970 г. 
они в пересчете на душу населения составили почти 250 руб. в год. Свы­
ше 3 млн. человек, или почти четвертая часть населения Казахской ССР, 
справили новоселье.

В 1970 г. в народном хозяйстве республики было занято 4,7 млн. че­
ловек. В 45 вузах, 10 тыс. школ, в сотнях техникумов и профтехучилищ 
обучалось около 4 млн. человек; таким образом, почти каждый третий 
житель республики учился.

Характерно также, что свыше трех четвертей населения, Занятого в 
народном хозяйстве, трудится непосредственно в сфере материального 
производства. Причем существенно, что за 1966— 1970 гг. удельный вес 
населения, занятого в промышленности, поднялся с 17 до 20,5%, в тор­
говле увеличился с 6,5 до 7,4%, в просвещении и науке — с 8,1 до 11,6%, 
в здравоохранении — с 3,7 до 5,7%, а в сельском хозяйстве снизился с 
38,6 до 29,5%.

16 тыс. библиотек, 7 тыс. клубов, 358 газет, 20 журналов, разветвлен­
ная сеть радио- и телецентров, сотни кинотеатров и тысячи кинопередви­
жек, театры удовлетворяет. возросшие духовные запросы тружеников 
города и села.

Рост благосостояния и культуры всех народов СССР в условиях раз­
витого социалистического общества способствует сближению наций и 
народностей нашей страны. Особенно ясно об этом свидетельствуют 
лингвистические процессы.-По данным переписи 1970 г., 98,8% казахов, 
живущих на территории Казахской ССР, назвали своим родным языком

33 Д . А. К у н а е в ,  Всегда с партией, всегда с народом, Речь на XIII съезде  
ЛКСМ К, «К азахстанская правда», 1974, 19 февраля.

23



казахский; при этом 41,8% из них отметили, что свободно владеют рус­
ским языком. Казахи читают поэзию и прозу Лермонтова и Шевченко, 
Райниса и Джами; в национальном театре слушают оперы Чайковского 
и Палиашвили. Казахские танцы исполняются молдавским ансамблем 
«Жок», а симфонии Ш остаковича и Хачатуряна — Государственным ор­
кестром Казахской ССР им. Курмангазы.'

Сближение наций и народностей в области социалистической куль­
туры — это не механическое растворение социалистических националь­
ных культур, а их взаимообогащение, диалектический синтез. Социали­
стическая культура многонационального.'советского народа естествен­
но и органически впитывает достижения -каждой национальной культу­
ры, делает их общим достоянием всех советских людей, всех наций и на­
родностей Советской страны. Прогрессивные традиции казахской на­
ции, соединившись с традициями других народов, наполняются новым, 
социалистическим содержанием и приобретают интернациональную зна­
чимость.

Безвозвратно ушли в прошлое те традиции и социально-бытовые ин­
ституты казахского народа, которые прямо или опосредованно несли в 
себе элементы эксплуатации, косности, застоя, социального неравенст­
ва, национальной ограниченности, неравноправия женщины. Сохрани­
лись, окрепли, развились традиции и социально-бытовые институты, ко­
торые несли в себе подлинно ценное, гуманное, многовековой опыт на­
рода и его мудрость. Они естественно и органически входят в современ­
ную материальную и духовную жизнь народа.

Трижды орденоносная Казахская ССР в равноправном и братском 
созвездии республик нерушимою Союза Советских Социалистических 
Республик являет всему миру образец справедливого общества, не знаю­
щего эксплуатации, нищеты, голода, национального и расового гнета.

Свыше 50 лет тому назад, в ноябре 1922 г., в канун образования 
СССР, В. И. Ленин писал: «Наш опыт решения в течение пяти лет на­
ционального вопроса в государстве, содержащем в себе такое обилие на­
циональностей, которое едва ли можно найти в других странах, всецело 
убеждает нас в том, что единственно правильным отношением к инте­
ресам наций в подобных случаях будет максимальное их удовлетворение 
и создание условий, которые исключают всякую возможность конфлик­
тов на этой почве» 34. Опыт национально-государственного размеж ева­
ния советских республик Средней Азии и объединения казахских земель 
в Казахскую ССР — неопровержимо свидетельствует о торжестве ленин­
ской национальной политики.

ON THE HISTORY O F THE INTEGRATION O F KAZAKH  
TERRITORIES INTO THE KAZA KH  SO VIET  

SO CIA LIST REPUBLIC

The problem of the national state  delim itation of the M iddle A sian Soviet Republics 
is examined on concrete historical data, m ainly as it concerns one of its com ponent parts, 
nam ely the integration of Kazakh lands in the Kazakh Republic. The historic im portance  
of the Leninist teaching on the right of nations to self-determ ination is dem onstrated, 
as w ell as its role in the birth and developm ent of Kazakh statehood w ithin the U nion of 
Soviet Socialist Republics, on the basis of internationalistic  principles of equality and 
voluntary association. The aspirations of the Kazakh people tow ards self-determ ination and 
towards integration  based upon the Soviet social and state  structure in a lliance w ith the 
fraternal Republics are a lso  set forth. The activities of the Party and the Soviet State in 
paving the w ay for the national and state  delim itation of Soviet Republics in M iddle A sia  
are described and the im portance of this m easure for the econom ic and cultural advan ce­
ment of the Kazakh SSR  is elucidated.

34 В. И. JI e н и н, Поли. собр. соч., т. 45, стр. 240.



Т. Д. З л а т к о в с к а я

ЭЛЕМЕНТЫ ФРАКИЙСКОЙ КУЛЬТУРЫ 
В ТРАДИЦИОННОМ ИЗОБРАЗИТЕЛЬНОМ ИСКУССТВЕ 
И ФОЛЬКЛОРЕ МОЛДАВАН

Проблемы сохранения этнической традиции чрезвычайно важны для 
изучения этногенеза. Сопоставление этнических компонентов в культуре 
этноса, их генетическая характеристика, выявление удельного веса того 
или другого этнического признака в общей культуре народа и другие 
аналогичные проблемы составляют существенные звенья в изучении эт­
нических процессов.

В настоящей статье делается попытка проследить пути сохранения 
этнической традиции в духовной культуре молдаван, восходящей, по-ви­
димому, к наследию древнейшего населения Балкано-Дунайского регио­
на. Исследование вклада этих племен, получивших в историческое вре­
мя название фракийцев (и северной их ветви — гетов, даков), в этни­
ческую и культурную историю является одной из важнейших задач при 
изучении этногенеза народов Юго-Восточной Европы вообще и восточ­
ных романцев в частности. Для ее решения немалое значение имеет ис­
следование элементов древнефракийской культуры в общем этнокуль­
турном облике как славянских, так и восточнороманских народов Б ал­
канских и Карпато-Дунайских земель.

В этой связи представляют интерес памятники деревянного зодчест­
ва Молдавии, на которых часто встречаются изображения змей, до сих 
пор не изучавшиеся. Как нам удалось убедиться во время этнографиче­
ских работ в Молдавской ССР ‘, изображение змеи на молдавском жи­
лище — весьма частое явление, присущее не только декору жилища про­
шлого, но бытующее и в настоящее время; этот сюжет исполняется и 
пожилыми, и молодыми мастерами-резчиками по дереву. Чаще всего 
изображение змеи входит в. композицию украшения фронтона или его 
конька (рис. 1—3); оно встречается такж е на гребне кровли (рис. 4), 
является фигурным завершением лобных досок (молд.— скындуре лап- 
тэ) (рис. 5—7), украшением ворот (рис. 8—9) или двускатной кровли 
над ними (рис. 10). Этот сюжет декора сельского жилища был перенят и 
жителями современного города.

Прежде всего хотелось бы выяснить, какую силу — добрую или 
злую — представляло собой изображение змеи на домах молдаван. Уже 
a priori можно было бы сказать, что молдаване относятся к змее скорее 
положительно, нежели отрицательно. Тем не менее важно подробно ис­
следовать, во-первых, другие'сюжеты, несущие аналогичную смысловую 
и декоративную нагрузку -Ц,;-во-вторых, обратить внимание на те

1 Сбор материала производился .в августе 1973 г. автором настоящей статьи и 
сотрудником Отдела этнографии и искусствоведения АН М олдССР Ю. В. Попови­
чем. Обследованы села пяти районов Молдавии: Ниспоренского, Страшенского, Ка- 
ларашского, Котовского и Оргеевского. Кроме того, автору была предоставлена воз­
можность использовать богатый фотоархив этого отдела, за что он приносит глубокую  
благодарность заведую щ ему отделом В. С. Зеленчуку и заведующ ему сектором на­
родного искусства М. Я. Лившицу.

25



Рис. 1. И зображ ение змей на коньках домов в с. Чимишлия. Фото
М. Я. Лившица



Рис. 2. И зображ ение змей на коньках домов: наверху — с. Л азово Лазовского  
р-на; внизу — с. М осковей Кагульского р-на. Фото М. Я- Лившица

символы, в сочетании с которыми изображалась змея. Мотивы, наиболее 
характерные для молдавской народной архитектуры вообще и при­
сутствующие в деревянном декоре в частности, символизируют доб­
рые силы, способствующие п-рсщветанию семьи и ее хозяйства. Так. в гео­
метрических узорах превалируют перекрещивающиеся круги и колеса, 
розетки, восходящие к солярным знакам, а также ромб или два ромба на 
стержне — символы древа-'жизни 2. Среди зооморфных мотивов дере­
вянного декора жилища чаще всего встречаются изображения рыбы — 
христианского символа бога; конских голов — знака, связанного с куль­
том солнца, которые появляются в сочетании с древом жизни или солнеч­
ным диском; льва — знака, ■ символизирующего силу и власть. Среди

2 М. Я. Л и в ш и ц ,  Декор в народной архитектуре Молдавии, Кишинев, 1971, 
стр. 38— 39.

27



Рис. 3. И зображ ение драконов на коньках домов в с. Старые Курганы К а ­
тульского р-на. Фото М. Я. Лившица

Рис. 4. И зображение змей на гребне кровли в с. Лапуш на Котовского р-на. Фото
Ю. В. Поповича

астральных мотивов очень часто повторяется в различных вариантах 
изображение солнца, встречающееся обычно на фронтоне зданий. Очень 
распространен растительный орнамент (букеты, вазоны с цветами, от­
дельные цветки); в нем часто фигурируют лоза и гроздь — символ расти­
тельного плодородия 3. Присутствие только положительных символов в 
молдавском деревянном декоре дает возможность полагать, что молда­
ване считали змею добрым существом и изображение ее знаменовала 
присутствие добрых сил или ставило целью привлечь таковые к дому и 
семье.

3 Там ж е, стр. 38, 39, 41, 45, 50, 52. Здесь ж е дано объяснение смыслового со­
держания всех перечисленных символов и литература по этому вопросу.

28



Рис. 5. Фигурное завершение лобных досок в виде трех змей 
в с. Юрчены Ниспоренского р-на. Фото Ю. В. Поповича

Не менее знаментально появление на жилище изображений змеи 
вместе с солнцем или солярными знаками (рис. 1 , 2) ,  с птицами 
(рис. 1, 2), с растительным орнаментом или растениями (рис. 2, 3, 8).

Традиционные представления молдаван о змее как о животном, при­
носящем в дом благосостояние, здоровье и счастье, подтверждаются и 
изображением ее вместе, с перечисленными выше символами плодородия 
и, следовательно, благополучия. Об этом говорят и данные молдавского 
фольклора. Старшее поколение и люди среднего возраста хорошо пом­
нят предание о «шарпеле касей», «штима касей», «часорникул касей» — 
змее-покровительнице дома, приносящей счастье. Считалось, что ее 
умерщвление может повлечь за собой смерть хозяина дома, а исчезно­
вение предвещает несчастья и болезни4. Характерно, что хозяева боль­
шинства домов, на которых изображение змеи носит весьма схематич­
ный, условный характер, безошибочно называют декор своего жилища 
«шарпеле», хотя не всегда могут дать объяснение появлению этого сю­
жета. Предания о домашней змее у молдаван имели, а в некоторых слу­
чаях сохраняют и сейчас, довольно развитую фабулу.

Сюжет о змее, несущей благополучие и счастье, бытующий в тради­
ционном молдавском фольклоре, находит четкую аналогию в фоль­
клоре и других восточнороманских народов, в частности румын5. Как 
видно из материалов, опубликованных И. Мушля и О. Бырля, в раз­
личных областях Румынии существовали следующие предания, содер­
жащие характеристику домашней змеи: она хорошее, тихое существо, 
пьет молоко из тарелки вместе с детьми (обл. Ясс, с. Бодены; обл. Нямць, 
с. Ускаць; обл. Вардеале, с. Хацег); она не причиняет никакого зла; ее 
нельзя убивать (области Ясс, Прахова, Титово, Сучава); она символи­
зирует счастье (области Сучава, Титово); она живет под полом дома; 
заменяет в доме часы (обл. Банат); каждый дом имеет свою змею 
(обл. Дымбовица); если кта-цибудь убьет змею, то умрет и хозяин дома 
(области Кэвырлуй, Дымбовица, Ясс, Текучиу); если убьют змею, умрет 
хозяин дома или все члены семьи (области Бузеу, Нямць, Олт, Прахово).

Эти же сведения (или част'ь их) можно найти в других румынских 
фольклорных исследованиях. Так, А. Горовей сообщает предания о до­

4 В. С. З е л е н ч у к ,  Дохристианские верования у  молдаван. Архив Отдела этно- 
трафии АН М олдССР, материалы 1970 г., стр. 5— 6. Аналогичные данные мне сооб­
щил научный сотрудник этого отдела Е. В. Ж унгиету.

г’ I. М и Д е а ,  О. В Т г 1 е a, T ipologia folclorului, Bucure$ti, 1970, p. 288.

29



г

машней змее, бытовавшие в начале нашего века в обл. Сучава, с. Бро- 
штены; на Буковине, с. Стража; в обл. Текучиу, с. Цапу: «Каждый дом 
имеет свою змею; домашняя змея — хорошее существо и никого не ку­
сает. Она живет в стене дома. Если ты ее встретишь — не убивай, это 
нехорошо» 6. Домашняя змея (serpi di casa) в роли покровителя дома 
у румын упоминается и М. АрнаудовымЛ

Мотив доброй, благодарной змеи (§arpele), приносящей герою 
счастье и благосостояние, характерен и для других фольклорных жанров

румын, в частности для вол- 
■ .щрбной сказки. Так, в сказке о 

цйстухе Петре царь змей Ви- 
цор в благодарность за помощь 
отдает пастуху самое дорогое, 
.что у него есть,— дочь-змейку. 
Она сбрасывала днем змеиную 
кожу и превращалась в краса­
вицу, которая прекрасно вела 
хозяйство Петра и принесла 
ему богатство. Когда свекровь 
сожгла змеиную кожу, краса­
вица, в которую превращ алась 
на день змейка, потеряла всю 
свою силу и стала обыкновен­
ной женщ иной8. Ц арь змей 
Вицор и его подданные — змеи 
фигурируют и как покровители 
другого пастуха9. Так, Вицор и 
его супруга дарят одному маль­
чику богатство и красоту в бла­
годарность за то, что он вы ра­
стил их дочь-змейку (сказка о 
Ф урга-бурга)10. Сходен сюжет 
и сказки о Пахоне, который вы­

растил змейку — дочь царя змей — и получил за это в благодарность 
от царя волшебный камень; этот камень принес Пахону благосостоя­
ние и счастье11.

Представления молдаван о змее как о добром существе связаны толь­
ко с одним из ее видов — «шарпеле», другие образы змей в молдавском 
фольклоре — «змэул» и особенно «балаур», олицетворяли злые силы, ко­
торые приносили засуху, огонь, град, ураган, заморозки, пожирали лю­
дей, домашних животных и т. п .12. Двойственное восприятие молдава­
нами змеи, с одной стороны, как доброго, а с другой •— как злого начала, 
заставляет предполагать, что истоки этих представлений были различны. 
Оставляя в стороне вопрос о причинах бытования в молдавском фоль­
клоре образа злой змеи, для характеристики верований в добрую 
змею — «шарпеле» — мы обратимся к дохристианским религиозным 
представлениям фракийских (в том числе и северофракийских пле­
мен — гетов, даков) племен, генетически связанных с предками молда-

Рис. 6. И зображ ение змеи на завершении лоб­
ных досок в с. Селиште Ниспоренского р-на. 

Фото Ю. В. Поповича

6 A. G o r o v e i ,  Credinfi §i superstifii ale popului rom an, Bucuresti, 1915, p. 316, 
№  3711.

7 А. А р н а у д о в ,  Вградена невеста. Студии върху българските обреди и легенди, 
«Сборник на народни умотворения и народопис», кн. 34, София, 1920, стр. 309.

8 G. C a l i n e s c u ,  E stetica basm ului, Bucuresti, 1965, p. 38— 39.
9 Там ж е, стр. 40.
10 Там же.
11 Там ж е, стр. 40— 41.
12 I. М и $ 1 е а, О. В I г 1 е а, Указ. раб., стр. 182— 185.

30



Рис. 7. И зображ ение змеи на завершении лобных д о ­
сок в с. Чутешты Ниспоренского р-на. Фото Ю. В. П о­

повича

Рис. 8. И зображ ение змеи с листьями на туловище в с. Но- 
вач Ниспоренского р-на. Фото М. Я. Лившица



ван. Эти представления уходят своими корнями в еще более глубокие 
пласты верований древнейшего населения Балкано-Дунайского региона.

Культ змеи в Балкано-Дунайских областях засвидетельствован лите­
ратурными, эпиграфическими, монументальными и нумизматическими 
памятниками, датируемыми последними веками до нашей эры и главным

Рис. 9. И зображ ение змей в нижней части ворот в с. Селиште Ниспоренско- 
го р-на. Фото Ю. В. Поповича

образом первыми веками нашей эры, т. е. античным временем. Тем не 
менее в названиях и прозвищах божеств, в их облике и атрибутах ощу­
щается самобытная местная культурная традиция, относящаяся к зна­
чительно более ранней, чем античная, эпохе. Круг местных божеств, 
культ которых связан со змеей, обширен. К нему следует отнести Саба- 
зиса, Фракийского всадника (Героса), Збелсурда и Ямбадулу, Залмок- 
сиса ( =  Гебелейзиса?), Диониса и А склепия13. Змея во фрако-фригий- 
ском культе Сабазиса была воплощением божества; при виде ее фри­
гийцы восклицали: «Сабазис!» Члены религиозных союзов, поклоняю­
щиеся Сабазису, изображали священный брак бога в образе змеи; во 
время процессий в честь бога несли корзины, в которых находились 
змеи, или же держали змей над головами. На стелах, установленных 
в честь Сабазиса (в том числе и в Д акии), змея — постоянный атрибут

13 Местное фракийское происхождение пяти первых из названных бож еств не вы­
зывает сомнений, так как регион распространения их культов достаточно четко очер­
чен. Об этом имеются также прямые указания письменных источников (Герое, За!л- 
моксис, Збелсурд, Я м бадула) или данные литературной традиции (С абазис). Фракий­
ское (точнее, фригийское) происхождение' Сабазиса признается большинством иссле­
дователей. Во Фригию (Малую Азию) его культ был занесен в результате передвиж е­
ния из Европы фракийских племен —  фригов в период миграций II тысячелетия до  
н. э. На малоазийской почве культ Сабазиса пустил прочные корни, впитав многие эл е­
менты сходных с ним дофригийских оргиастических культов —  Великой матери и др. 

'(см. Р. М. N ilsson , Geschichte der G riechischen Religion, M iinchen, 1955, S. 565— 568 
и указанную там литературу). Вопрос о фракийском происхождении культа Диониса, 
неоднократно обсуждавш ийся в научной литературе, следует считать решенным поло­
жительно (об истории этого вопроса см. Т. Д . З л а т к о в с к а я ,  Ранние монеты ю ж но­
фракийских племен. К вопросу о происхождении культа Диониса, «Нумизматика и 
эпиграфика» V II, М., 1968, стр. 11— 14). О фракийском происхождении культа и имени 
Асклепия написан специальный труд (Д . Дечев, Асклепий като трако-гръцко бож ество, 
«Известия на Българския археологически институт», III, 1925, стр. 131— 155). Мнение 
Д. Дечева, однако, некоторые из исследователей не разделяют: они считают все ж е  
Асклепия греческим богом. Тем не менее существование у  фракийцев бож еств, п одоб­
ных Асклепию, но носивших различные племенные наименования, следует признать 
безоговорочно; этому вполне соответствует и концепция Д . Дечева.

32



бога 14. Она является такж е постоянным атрибутом и других фракий­
ских божеств — Збелсурда и Ямбадулы 15.

Обширные данные имеются о культе АсКлепия, который был широко 
распространен на фракийских землях. Об этом красноречиво свидетель­
ствуют многочисленные храмы и святилища бога. Статуи и стелы, по­
ставленные в его честь, а также 
изображения на монетах указыва­
ют на связь культа Асклепия со 
зм еей 16. Облик змеи имели и дру­
гие, сходные по функциям с Аск- 
лепием, племенные фракийские 
божества (Делопт, Керсоблепт), 
вытесненные с IV в. до н. э. Аск- 
лепием 17. Изображение символа 
этого бога-змеи встречается на 
храмах Асклепия (чаще всего на 
фронтонах) 18. Реж е со змеей или 
в образе змеи появляется и бог 
Дионис,э. Атрибут его — cista 

.mystica  (короб с плодами, из ко­
торого выползает змея) постоян­
но присутствует на посвятитель­
ных плитах из Дакии и Фракии.
В «Вакханках» Эврипида (V,
1017), действие которых развора­
чивается во фракийских землях,
Дионис появляется то в образе 
быка, то льва, то змеи. Родившийся от Зевса, обернувшегося змеей, Ди­
онис, по преданию, тоже имел ее облик (Diodor, IV, 4). Змея является 
атрибутом и Фракийского всадника: она изображается то обвившейся

14 М. М а с г е а ,  Le culte de Sabazius en Dacie, «Dacia», N. S., t. I l l ,  1959. p. 325—  
339; О . G r u p p e, Griechische M ythologie und R elig ionsgesch ichte, Bd 1, Miinchen, 1906, 
S. 1423; E. К l i s t e r ,  D ie Sch lange in  der gviechischen K unst und Religion, G iessen, 1913,. 
S . 147— 148; E. К а т а р о в ,  Культ фетишей, растений и животных в Древней Греции, 
С П б., 1913, стр. 294; Г. К а ц а р о в, Принос към старата история на София, София, 
1910. стр. 49— 57.

15 Я- Т о д о р о в ,  Паганизмът в Д олна Мизия, София, 1928, стр. 48— 51; 
Д . Д  е ч е  в, Една семейна триада в религия на траките, «Известия на Българския 
археологически институт», XV III, 1952, стр. 7— 28, рис. 6— 8.

16 Д . Д е ч е в ,  Асклепий., стр. 151— 152; «Thracica», «Dacia», N. S., t. II, 1958, 
p. 465; В. Д о б р у с к и ,  Тракийско светилище на Асклепия до Глава Панега, «Архео­
логически известия на Н ародния музей в София», кн. I, София, 1907, ctfp. 3— 86; 
е г о  ж е ,  Други памятнйци по култа на Асклепия в Тракия, там ж е, стр. 87—98; 
Б. Д  я к о в и ч, Фриза на здравеносните бож ества на Тракия и култ на Ескулап в 
Пловдив, «Годишник на народната библиотека Пловдив», 1921, стр. 127— 178; D. T s o n -  
t c h e w ,  Le santuaire thrace pres du v illa g e  de Batkoun, Sofia, 1941; И. И в а н о в ,  Кю- 
стендилският Хисарлък и неговите старини, «Известия на българското археологическо- 
то друж ество», т. V II, 1920, стр. 68—88; V. В a z а 1 a, The cult at Epidaurus (Cavtat) and 
Dubrovnik of A esculapius, «XVII C ongres International d’H istoire de la M edicine», 
t. I, A thenes, 1960; H. А. М у ш м ' о в ,  Античните монета на Балканския полуостров и 
монетите на българските царе, София, 1912, №  4074,4078,4087, 4126, 4127, 4153 и мно­
ж ество других изображ ений Асклепия со змеей.

17 Д . Д  е ч  е в , Асклепий..., стр .Д 49— 150.
18 Г. И. К а ц а  р о в ,  П риносД 'стр. 46 и Приложение; стр. 76, № 19 (монета из Сер- 

дики); В. Д обруски, Тракийско св'ятилшце на Асклепия..., стр. 7, прим. 5, рис. 1, 1.
19 G. Т о с i 1 е s с u, M onumeritele epigrafice $i sculpturali, Bucure$ti, 1902, 1, № 26 

и 27; E. К e r n. D ionysos, «R ealencyclopadie der klassischen A ltertum sw issenschaft», 
(RE) s. v., S. 1941; Г. И. К а ц  а р о в ,  Принос..., стр. 42 и указанная там литература; 
Н. А. М у ш м о в ,  Античните монета..-., .№  990, 967, 1096, 2546, 2761, 4348; Д . Д е ч е в ,  
Асклепий..., стр. 164; М. Р о с т о в ц е в ,  Святилище фракийских богов и надписи бене­
фициариев в Ай-Тодоре, «Известия археологической комиссии», вып. 40, 1911, рельеф 
№  8 (из Tordu в Д акии); Зл. Ракева-М орфова, Новопостъпили паметници на Диониса  
в Софийския музей, «Разкопки и проучвания», I, 1948.

Рис. 10. И зображ ение змей на кровле ворот. 
Фото Ю. В. Поповича

3  Советская этнография, № 6 33



Рис. II. И зображ ение рук и змей на воротах в с. Крокмазы Суворовского  
р-на. Фото М. Я. Лившица

вокруг’дерева, около которого стоит или мимо которого скачет всадник, 
то ползущей между ног его лошади, то над его головой и т. д .20. В свою 
очередь гето-дакийское божество Залмоксис было отождествлено с дра­
коном или зм еей21. Фракийского происхождения был, вероятно, и бог- 
лекарь Телесфор. Его постоянно изображают на стелах во фракийской 
одежде £eioa (накидка с заостренным на верху колпаком); ее Геро­
дот (VII, 75) и Ксенофонт (Anab., VII, 4) считают частью народной 
одежды. Фракийское имя бога дошло до нас в греческой транскрипции22.

Постоянство и традиционность связи образа змеи с основными пер­
сонажами как северо-, так и южнофракийского пантеона, дают возмож­
ность выяснить, что символизировало это животное и какие силы, по ре­
лигиозным представлениям древнего населения, олицетворяли эти пер­
сонажи. Прежде всего обращает на себя внимание то обстоятельство, 
что во фракийских землях все змееобразные (или связанные с культом 
змеи) боги представляли собой варианты верховного божества, управ­
лявшего главными силами природы. Так, в литературных источниках и 
посвятительных надписях из Балкано-Дунайских земель Дионис наде­
ляется прозвищами, указывающими на его всеобъемлющую власть над 
природой: «Небесный» (Oopaviog), «Даритель дождя, влаги» (Т урод),
«Несущий свет» (Фераву • Он считался также властителем подзем­
ного мира (X'dbviog), спасителем (Ештцр) и лекарем (ТатрЬд) 23. Во­
обще культ Диониса у фракийцев имел гораздо более широкий харак­
тер, чем у греков (по крайней мере классического и эллинистического» 
времени) и римлян, у которых Дионис превратился лишь в бога вина и 
виноградной лозы.

20 D. Т u d о г, I cavalieri Danubiani, «Ephem eris Dacorom ana», V II, 1937 (И з Дакии: 
p. 293, № 5 ; p. 296, №  10; p. 302, № 21; p. 305, №  24; p. 309, №  30; p. 313, №  36. И з М ё- 
зии: p. 315, № 39; p. 324, № 56; p. 333, № 65); G. К a z a г о w, D ie  D enkm aler des Thra- 
kischen R eitergottes in Bulgarien, Budapest, 1938, passim , особенно четко: tabl. X X III, 
№ 135, 137; XXVI, №  155; XXVIII, № 165; XXIX, № 168; XXX, № 177; LIX, №  352; LXIV, 
№ 382 и др.

21 V. P a r  v a n ,  Dacia, Bucure$ti, 1967, p. 80; I. L. R u s s  u, R elig ia  geto-d acilor, 
«Anuarul Institutului de studii clasice», V, Cluj, 1947, p. 103— 112; Г. И. К а ц a p о в , 
Залмоксис, «Годишник на Софийския Университет», III— IV, 1906— 1907, стр. 160.

22 В. Д-о б р у с к и ,  Тракийско святилище на Асклепия..., стр. 12, прим. 8.
23 Д . Д  е ч е в, Една семейна триада..., стр. 43— 46; Г. И. К а ц а р о в, Антични па- 

метници на България, «Известия на Българското историческо друж ество», V, 1915, 
стр. 11

34



То же можно сказать и о культе Асклепия, охватывавшем у фракий­
цев очень широкий круг явлений природы. Сходство, а иногда даже 
идентичность образов Асклепия и Диониса в религиях племен Балкано- 
Дунайских земель подтверждаются совпадением иконографии, прозвищ 
и атрибутов богов и свидетельствуют о вере в покровительство Аскле­
пия силам природы: плодородию почвы, солнцу, свету24. Интересно, что 
на рельефах из святилища Асклепия в Глава Панега бог изображался 
в виде Фракийского всадника — божества, как мы увидим ниже, ведав­
шего самыми различными силами природы 25. На связь Асклепия с Фра­
кийским всадником указывают и эпиграфические материалы из другого 
святилища — у с . Батакун (р-н Пазарджика, Н Р Б ) . Оба божества здесь 
имеют одно и то же прозвище Zylmidrenos, которое Д. Дечев образует 
от zemo, zemlja. Г. Кацаров возводит его к топонимическому термину 
Zylmysd  и ассоциирует с названием священного холма Zilmissos  во Фра­
кии, где находилось знаменитое святилищ е26. О том же боге — покрови­
теле фракийцев — Asclepius Zimidrenus  мы узнаем из перечня фракий­
ских божеств (dii paterni), которым поклонялись фракийцы-преториан­
цы в Р и м е27, и из других м атериалов28.

Как великого бога — покровителя природы следует характеризовать 
и гетское божество Залмоксиса. Свидетельства античной литературной 
традиции об отношении Залмоксиса к земным и небесным силам, о смер­
ти и воскрешении бога, его пророчествах, искусстве врачевания и, нако­
нец, сообщение Гесихия о том, что Залмоксиса называли также Кроно- 
сом (Hesych., s. v., Z a ^ o g is )  свидетельствуют, что этот змее- или дра­
конообразный бог представлял собою еще один вариант верховного фра­
кийского божества и был подобен фракийским Асклепию и Дионису29.

Имена богов Збелсурда (Zpe^oonpSos) и Ямбадулы (Ia|xPaSovXri), 
обозначающие соответственно «тот, который держит (обладает) мол­
нию» и «та, которая созидает плоды (пищу, хлеб, богатство)», свиде­
тельствуют о том, что эти божества считались у фракийцев соответст­
венно богом неба и богиней земли. На это же обстоятельство указыва­
ют сочетания имен «Зевс-Збелсурд» и «Юпитер-Збелсурд», встречаю­
щиеся в эпиграфических документах30.

Фракийский всадник (Герое) — один из наиболее распространенных 
богов фракийской религии. Надписи и изображения на посвятительных 
и надгробных стелах из Мезии, Фракии и Дакии дают возможность су­
дить о характере этого божества. Имеющий прямое отношение к культу 
мертвых (Герое — героизированный, обожествленный покойник, хтони- 
ческое божество), он считался покровителем земледелия и скотоводст­
ва; подобно Дионису был дарителем солнечного света, дождя, речной и 
родниковой воды, лекарем и спасителем, от которого зависели плодоро­
дие, здоровье людей и ж ивотных31.

Чрезвычайно четко черты верховного божества выступают в культе 
фрако-фригийского бога Сабазиса. Змея у него была основным атрибу­
том. По древним представлениям, зафиксированным античными автора­
ми, Сабазиса называли такж е Дионисом, и культ его имел много общего

24 Д . Д  е ч е в, Асклепий..., стр. 131— 155.
25 Я. Т о д  о р о в, Паганизмът.л,- стр: 77— 78.
56 Л итература по этому вопрору собрана в статье «Thracica», «Dacia», N. S., II, 

1958, p. 465. .V-
27 Г. И. К а ц a p о в. Принос...,.стр. 47, и прим. 19.
28 G. К а г а г о w , Zur R eligion  der alter Thraker, «КНо», IV, 1904, p. 116.
29 I. I. R u s s u ,  R eligia geto-dacilor, p. 103— 112; V. Parvan, Dacia, p. 39, 126; 

Г. И. К а ц a p о в, Залмоксис, стр. 153— 164.
30 Д . Д е ч е в ,  Една семейна т-риада..., стр. 7— 20; Я. Т о д о р о в ,  Паганизмът..., 

стр. 48— 51.
31 Д . Д е ч е в ,  Тракийският Хёрос като бог-ловец, «Списание на Българската ака­

демия на науките и изкуствата», LXX, клон ист.-филолог., №  33, София, 1945; е г о  ж е ,  
Една семейна триада..., стр. 42— 46.

3* 35



(или даже был идентичен) с культом последнего 32. В эпиграфических 
документах из Балкано-Дунайских областей Сабазис сливается с Зев­
сом и Юпитером (например, Yovi Sabadio) 33. В соответствии с этими 
представлениями он был покровителем земледелия, растительности; 
отождествлялся с солнцем и дождем; считался дарителем счастья, уда­
чи, здоровья34. Именно в культе Сабазиса наиболее четко выступает 
вера в змею — покровительницу плодородия. Во время мистерий змея 
воспринималась и как образ бога Сабазиса и как фаллос — символ 
оплодотворения35. Змею как символ плодородия (в частности, аграрно­
го) изображали на посвятительных стелах/6 честь фракийских богов во 
Фракии и Дакии 36.

Таким образом, культы местных божеств, связанные со змеей, ох­
ватывали очень широкий круг явлений природы. В период проникнове­
ния античной культуры на северо-восток Балканского полуострова и к 
северу от р. Дуная эти божества были идентифицированы с верховными 
богами греко-римского пантеона — Зевсом и Юпитером. В культах мест­
ных богов (по крайней мере в период, засвидетельствованный письмен­
ными источниками) в различной степени проявились те или иные сто­
роны культа верховного божества (например, Дионис и Сабазис более 
всего связаны с культом плодородия; Герое — с культом мертвых, а в 
культе Залмоксиса нашла наибольшее отражение связь с небесными и 
земными силами). Тем не менее по религиозным представлениям ф ра­
кийцев, в целом они олицетворяли плодоносящие силы природы, были 
(или могли быть) дарителями плодородия, благополучия и здоровья. 
Несмотря на то что змея не считалась единственным атрибутом этих 
божеств (для Диониса, например, более характерен бык), культовая ее 
связь с' плодородием,, благополучием и здоровьем очевидна.

Рельефы на колонне Траяна дают некоторые сведения, касающиеся 
затрагиваемого вопроса. Можно с уверенностью сказать, что сказочное 
животное — змей или дракон, постоянно фигурирующее на дакийских 
воинских штандартах, выступает как символ доброй воли, покровитель­
ствующей дакам. Почти на всех метопах памятника, изображающих 
атаки даков, их войско стоит под военными штандартами в форме змеи 
или дракона37. Ш тандарты оберегали как самую священную реликвию: 
их нельзя было найти среди дакийского оружия, поверженного к ногам 
победоносных римлян.

К сожалению, невозможно разобрать детали орнамента на деревян­
ных частях домов, ворот, оград и башен даков, хотя наличие их бесспор­
но 38; однако над повозками, которые, вмещая детей, женщин, стариков 
и хозяйственный скарб, служили дакам жилищем во время походов, 
видно изображение змей-драконов (не штандартов) 39. В данном случае

32 См.: A. R a p p ,  Die B eziehungen des D ionysoskultus zu Thrakien, Stu ttgart, 
1882, S. 3; P. M. N i 1 s s  о n, G eschichte der Griechischen R eligion, S. 566— 567; 
O. G r u p p e, Griechische M ythologie und R elig ionsgesch ichte, S. 1532, Anm. 4.

33 Г. И. К а ц a p о  в, Принос..., стр. 56— 57.
34 М. Ma с г е a, Le culte de Sabazius en Dacie., p. 337, fig . 5.
35 E. K u s t e r .  Die Schlange..., S. 147— 151; O. G r u p p e, Griechische M ythologie, 

Bd. I., S. 1423; М. M a с r e a, Le culte de Sabazios en Dacie, p. 325— 339; Г. И. К а д а ­
р о в ,  Принос..., стр. 49— 57.

36 Д . Д е ч е в ,  Една семейна триада..., стр. 23; И. В е н е д и к о в .  Д ва новооткрити 
паметника за религията на трахите..., «Известия на Българският археологически инсти­
тут», т. XIX, ч. II, 1955, стр. 195— 205.

37 С. D a i c o v i c i u ,  Н. D a i с о v  i с i u, Colqumna lui Traian, Bucurejti, 1966, 
tabl. № 17, 18, 29, 37, 38.

38 Там ж е, tabl. 33, 36, 55, 58.
39 Там ж е, tabl. 21, 22. Такие повозки, в которых едет дакиец и его семья, изо­

бражены на метопах IX и XXXV памятника в Адамклисси, сооруж енного такж е в честь 
победы римлян в Д акийской. войне (F. В. F l o r e s c u ,  M onum entul de la Adam klissi, 
Bucure$ti, 1959, fig . 140, 166). Аналогичные изображения, видимо, были и на других  
метопах: см. А. В а г n е a, P iese  a rch itectu ra l inedite din cetatea Tropaeum  Traiani, 
«Studii $i cercetari de istorie veche», (SC IV ), 1970, №  4, p. 683, fig . 2.

36



есть основания видеть в змее-драконе символ доброй силы, покровитель­
ствующей дакской семье.

Фракийские представления о доброй змее во многом совпадали с гре­
ческими и римскими верованиями, касающимися этого пресмыкающе­
гося.

Атрибутом многих божеств, культ которых был связан с плодороди­
ем, в античном мире являлась змея. Она была посвящена, например, 
Деметре, Коре-Персефоне, Гекате, Эриниям, Медузе, Триптолему (Arte- 
mid., Onir., 11, 13) 40.

Роль змеи в культе Деметры и Коры особенно заметна по ритуаль­
ным действиям, совершаемым на празднествах в честь этих богинь.

Так, во время праздника скифорий в пещеры, посвященные Деметре 
и Коре, в качестве жертвы этим богиням бросали живых поросят, сосно­
вые ветви, а такж е изображения фаллосов и змей (Paus, IX, 8, 1). З а ­
вершение этого ритуала наступало во время фесмофорий, когда полу­
сгнившие остатки жертвоприношений клали на алтарь и смешивали с 
зерном; приготовленную таким образом смесь считали средством, повы­
шающим плодородие полей, а такж е делающим плодовитой жен­
щину

Как символ плодородия змея была тесно связана не только с куль­
тами чисто хтонических божеств, но такж е и с культами олимпий­
ских богов, имевших аграрные функции. Зевс Хтоний — доброжелатель­
ный бог земледелия, к которому земледельцы обращали свои молитвы 
при посеве, и Зевс Ктесий — податель здоровья и благополучия — изо­
бражались первоначально в образах змей.

Сохранились известия и связи змеи с культом Аполлона (Aelian., 
Nat. an., XI, 2), Паллады (Herod., VII, 41) и Юноны Соспита в Ланувии 
(Лациум) 4г. Асклепий у греков и Эскулап у римлян, считавшиеся бога- 
ми-лекарями, почитались в образе змеи или имели антропоморфный об­
лик. В последнем случае атрибутом у них была змея, обвивающая ал­
тарь или ж езл бога. Вера в оплодотворяющую силу Асклепия у греков 
проявлялась в посещении женщинами храма и рощи этого божества с 
целью излечения бесплодия. В свою очередь римляне считали, что кожа, 
сброшенная змеей и привязанная к чреслам роженицы, облегчает ей раз­
решение от бремени (Plin., HN, XXX, 129).

Все эти представления античных народов о змее как о дарительнице 
плодородия могут быть дополнены сведениями из мифологии, где бо­
жества, превращаясь в змей, добивались расположения женщин. В об­
разе змеи Зевс овладел Персефоной; Фавн — своей дочерью Bona Dea; 
Пелей — Фетидой. То же рассказывали и о матерях Александра М аке­
донского, Сципиона Старшего, Октавиана Августа и других героев, об­
ладавших божественной силой.

С мыслью о плодородии как основе всяческого благополучия свя­
зано распространенное в античном мире представление о змее (serpens 
d ra c o )— покровительнице дома или какой-нибудь местности ( ’ауатб5

40 Так, например, Геката у  Лукиана называется «змееногой», а в одном магическом 
гимне —  «змеей»; Персефона изображ алась со змеями в волосах (L. Р г е 11 е г, Griechi­
sche M ythologie, Berlin, 1887, S. .806; О. G r u p p e, G riechische M ythologie, S. 1289; 
В. К л и н г е р ,  Ж ивотное в античных и современных суевериях, Киев, 1911). Змея счи­
талась символом Деметры, ее  хтОнйческой силы. (Е. K i i s t e r ,  D ie Schlange..., S. 146—  
147).

41 L. D e u b n e r, A ttische Feste, Berlin, 1956, S. 40 fI.; P f i s t e r, Skira, «Realen- 
cyclopadie der K lassischen A ltertum sw issenschaft» (R E ); P . A r b e s m a n n ,  Thesmopho- 
ria RE; M. N i l s s o n .  Griechische F este von  relig ioser B edeutung m it Aus- 
sch luss der attischen, Leipzig, 1906, S. 313 fl.; E. K u s t e r ,  Указ. раб., стр. 140— 142; 
H. X а р у  з и н, Этнография, т. 4, СПб., 1906, стр. 377— 378.

42 Е. K u s t e r ,  D ie Schlange..., S. 126, 143— 145 (здесь собраны данные античной 
традиции по этому вопросу); О. G r u p p e ,  G riechische M ythologie, S. 808; E. К а т а ­
р о в ,  Культ фетишей..., стр. 293— 294.

37



S aifio v )43. С этой верой связан обычай держать в домах змей, кото­
рым приписывали защитную и сулящую благополучие силу. Ж изнь до­
машней змеи, по римским поверьям, была связана с жизнью хозяина 
дома: ее смерть влекла за собой и его гибель. Очень интересны в этой 
связи рассказы Цицерона, Плиния, Плутарха и Веллия М аксима о Ти­
берии Гракхе, который убил в своем доме змею-самца и вскоре сам по­
гиб. Известно аналогичное предание о Леллии — легате П ом пея44. 
С  этой же верой в защитную и благословляющую силу змеи-покрови- 
тельницы связан обычай изображать ее на жилище, а такж е зарывать 
голову этого пресмыкающегося под порогом дома. Как сообщает Пли­
ний (NH, XXIX, 67), голова змеи, зарытая под порогом, делает дом 
счастливым 45. Отзвуки веры в змею-покровительницу можно уловить и в 
сказаниях эллинистического времени 46.

Ш ирокая волна эллинизации, а затем и романизации, охватившая 
Балкано-Дунайские земли, повлекла за собой проникновение греческих 
и римских культов в религию местного населения. Многие из них слились 
со сходными культами местных божеств. Синкретизм фракийских и гре­
ко-римских верований проявляется, например, в двойных фрако-грече- 
ских и фрако-римских именах божеств, в приобретении греческими или 
римскими божествами фракийских прозвищ или наоборот47. Особенно 
важно отметить, что на фракийской почве верховные божества (у греков 
Зевс и римлян Юпитер) помимо своих традиционных атрибутов (молнии 
и орла) приобретают в качестве культового символа змею, характерную 
для верховного фракийского бож ества48. Такой же символ приобретает 
здесь и греческий Аполлон 49.

Традиционные представления о змее у молдаван, дошедшие до нас в 
памятниках изобразительного искусства и в фольклоре, как  можно заме­
тить, имеют общие черты с теми представлениями об этом пресмыкаю­
щемся, которые существовали у фракийцев, а такж е у греков и римлян. 
Это сходство прежде всего можно отметить в одинаковом восприятии 
змеи как существа, наделенного доброй силой, способного принести бла­
гополучие, связанного с силами природы, несущего плодородие полям, 
здоровье людям и т. п. Изображения змеи на молдавском жилище в со­
четании с солярными знаками, символами растительного плодородия и 
животными, связанными с культом солнца, а такж е данные устного на­
родного творчества молдаван о змее могут служить тому доказатель­
ством. --

Силой традиции можно объяснить и отдельные черты духовной ж из­
ни молдаван, сохранившие реликты представлений и- обрядов, бытовав­
ших в древности у фракийцев. К ним следует отнести прежде всего 
обычай изображать змею на зданиях. Общеизвестно, что символ бога 
часто изображали на фронтонах античных храмов и на жилищах. Ан­
тичная традиция такого рода имела широкое распространение и в ис­

43 О. Q г u р р е, G riechische M ythologie, S. 807 fl.; G. W i s s o w a ,  R eligion  und 
Kultus der Romer, M iinchen, 1912, S. 307; E. K u s t e r ,  D ie Schlange..., S. 145 fl.;
В. К л и н г е р ,  Ж ивотное..., стр. 163, 169; М. А р н а у д о в ,  Вградена невеста..., 
стр. 308—311.

44 Подобные примеры тщательно собрал В. Клингер («Ж ивотное...», стр. 155—

45 О. G г u p  р е , Griechische M ythologie, S: : 807; В. К л и н г е р ,  Ж ивотное..., 
стр. 169.

46 Е. K u s t e r ,  D ie Schlange..., S. 144— 145.
47 Например, Зевс —  Збелсурд, Юпитер —  Сабазис и т. п.; Зевс Димеранский (от 

фракийской местности Дим еран); Аполлон Аулархий (имя фракийского бога-лекаря — 
Аулархий, Ауларкен). См.: Я. Т о д о р о в ,  Паганизмът в Д олна Мизия, София, 1928, 
стр. 43, 59—60, 76—78; Г. И. К а ц а р о в, Принос към старата история на София, 
стр, 56 и прим. 41.

48 И. В е н е д и к о в ,  Указ. раб., стр. 195 —205; Я. Тодоров. Указ. раб., стр. 45— 
49; Г. И. К а ц а р о в, Антични памятници из България, «Известия на българского 
историческо дружество», т. V, 1915, стр. 17, прим. 1.

49 Я. Т о д о р о в ,  Паганизмът, стр. 61.

38



следуемых областях. Особый интерес вызывают монета из Сердики, на 
которой отчеканен храм Асклепия со змеей на фронтоне, и бронзовое 
украшение из Карансебеш (античн. Tibiscum?) , где изображен храм Са­
базиса со зм еей 50. Можно, однако, предположить, что изображение 
змеи на жилище — не только греко-римская, но и фракийская (точнее, 
дакийская) традиция. Имеется в виду уже упоминавшееся изображение 
змеи-дракона над повозками даков м.

Христианизация населения Балкано-Дунайских земель в первые века 
нашей эры должна была повлечь за собой исчезновение изображений 
змееобразных символов на культовых зданиях. Тем сильнее, видимо, 
-была потребность сохранять их на домах, воротах и у входа в жилище; 
это говорит о жизненности фракийских верований в начальный период 
существования христианства.

Следует такж е обратить внимание на сохранившийся обычай зары­
вать змею у входа в дом с целью привлечь счастье. Реминисценцию это- 
то обряда можно отметить и в обычае изображать змею на воротах или 
калитках, ведущих во двор.

Нельзя не обратить внимания еще на один мотив молдавской резь­
бы по дереву. Это изображение двух рук, держащих змей 52 (рис. 11). 
Здесь, видимо, есть основание искать отголосок культа Сабазиса. Изо­
бражение рук божества и змеи в мистериях Сабазиса всегда было в 
центре ритуальных действий. Руки бога символизировали защиту от 
злых сил, плодородие, здоровье, счастье и удачу; сочетание его рук и 
змеи как бы подчеркивало животворящую силу бога 53. Этот сюжет не 
случаен для молдавского искусства и имеет глубокие корни, о чем сви­
детельствуют гето-дакийские археологические памятники. Ритуальная 
керамика, миниатюрная глиптйка, где изображались руки со змеями, 
вотивные бронзовые изображения рук Сабазиса 54 указывают на широ­
кое распространение в Дакии культа Сабазиса.

Возможно, как реминисценцию этого же культа следует рассматри­
вать и особый способ заговаривания змей, встречающийся у румын 
юго-восточных районов Румынской Народной Республики, примыкаю­
щих к Молдавской ССР и северо-востоку Народной Республики Болга­
рии. Согласно сохранившимся здесь представлениям, существуют люди, 
которые могут заговаривать змей, протаскивая их под рубашкой за 
пазухой55. Выше уже говорилось о том, что во время мистерий Саба­
зиса совершался ритуал, имитирующий брак с этим богом в образе змеи. 
Античная традиция (Arnob., V, 21; Demosth., De corona, 259) донесла 
до нас интересную деталь этого обряда: поклонники Сабазиса протаски­
вали под одеждой за пазухой живую змею или ее золотое изображение. 
Имея в виду широкое распространение культа Сабазиса у фракийцев 
(в том числе у гетов и даков) и генетическую связь восточных романцев 
с этими племенами, может быть, следует усматривать в упомянутом 
выше обряде заговора змей отголоски ритуала мистерий Сабазиса.

Итак, причину устойчивости представлений молдаван о змее как о 
символе плодородия, здоровья и благополучия следует видеть в сочета­

50 См. прим. 17; М. М а с г е a, Le culte de Sabazius, p. 336, fig . 5.
51 C. D a i с о v  i с i u, H. D a i e о v  i c  i u, Указ. раб., tabl. 21, 22.
52 Фотографию с таким изображением на деревянных воротах с. Крокмазы Суво­

ровского р-на лю безно передал автору М. Я. Лившиц.
Б3 Ch. D aram berg et Е. Sag lio ,/ D ictionnaire des antiquites Greques et Rom aines, s. v. 

Saboziosi; E. K u s t e r ,  D ie Sch lah ge.„ ,‘ S. 147; R. V u l c a n e s c u ,  Figurarea mtinii in 
•ornamentica populara rom ina, «R evista de etnografie  $i folclor», t. 9, №  3, 1961.

54 М. M а с r e a, Le culte de Sabazius, fig . 3, 4; R. V u l c a n e s c u ,  Figurarea 
m iinii..., p. 239 fl; G. P о p i 1 i a n  si G. P o e n a r u  B o r d e a .  D ate noi privind cultele  
de la Rom ula —  M alva in lum ina .vaselor cu figuri in relief., SCIV, 1973, № 2, p. 248, 
Последние два автора, однако, не считают, что культ Сабазиса в Дакии был широко 
распространен.

55 I. М u s 1 е а, О. В i г 1 е а, Указ. раб., р. 288. Обычай засвидетельствован в 
Брэила, Б узэу, Ковырлуй, Дымбовица, Яломица, Мусчела.

39



нии фракийских (особенно гето-дакийских) религиозных представлений 
со сходными культами и обрядами древнегреческой и римской религий. 
Исторически сложившийся двойной (фракийский и греко-римский) слой 
языческих верований смог противостоять христианской догме о змие-де- 
моне, олицетворении зла и т. п. Такое сложное историко-религиозное 
явление способствовало сохранению древней традиции и обеспечивало 
ее длительное существование. Этот вывод'может приобрести окончатель­
ный характер лишь после выхода в свет сводных работ, исследующих 
отрицательное или положительное отношение других народов к змее. 
Следует, однако, обратить в этой связи внимание на весьма важное, как 
нам кажется, обстоятельство. Представления молдаван о змее как о доб­
ром существе совпадают с аналогичными. Воззрениями тех современных 
народов, которые сформировались на основе фракийского субстрата или 
имели непосредственный контакт с фракийцами и их культурой. Так, 
представления о доброй змее-покровительнице помимо молдаван и ру­
мын бытуют такж е у болгар («стопанин», «домакин», «стихя»), сербов 
(«блазна», «чуваркуйа»), албанцев («vitore»). У этих народов, так же 
как у молдаван, можно встретить изображения змеи на домах и воро­
тах; южноболгарский эпос подобно восточнороманскому изобилует 
примерами, говорящими о змее-покровительнице дома, местности и на­
рода в* целом. Это может послужить подтверждением высказанных 
выше соображений о некоторых элементах фракийской культуры, вос­
принятых молдаванами.

ELEMENTS O F THRACIAN CULTURE IN TRADITIONAL  
M O LDAVIA N  ART AND FO LKLO RE

A widespread m otif in M oldavian art (the w oodw ork ornam entation of d w ellin gs) and 
folklore is that of the benevolent serpent, the protector of hom e and fam ily, harbinger  
of health, riches and all kinds of prosperity. The sources of such conceptions lie in the re­
lig ious beliefs of Thracian tribes w ho form one of the substrata in M oldavian ethnogene- 
sis. In the Thracian relig ion  the serpent w a s related to the cu lts of the chief 
divinities em bodying the forces of fecundity and gran tin g  people fertility  and health. 
In the period when the Balkan and Carpathian regions w as un dergoin g  H ellen ization  and 
Rom anization (the m iddle of the First M illenium  В. C. to the m iddle of the F irst M ille­
nium A. D.) these beliefs becam e am algam ated w ith  sim ilar cu lts of Greek and Rom an  
divinities w hose attribute w as the serpent. This com plex historico-relig ious phenom enon  
gave birth to an enduring double layer of beliefs; the ancient popular beliefs about the  
benevolent serpent were thus kept up over a lon g  period of tim e.



ДИСКУССИИ
И О БС У Ж Д ЕН И Я

Н. М. Г и р е н к о

СИСТЕМА ТЕРМИНОВ РОДСТВА И СИСТЕМА
СОЦИАЛЬНЫХ КАТЕГОРИЙ

Открытие JI. Г. Морганом определенной корреляции между систе­
мами терминов родства и социальной организацией, высоко оцененное 
классиками марксизма, дало этнографии, и в особенности этнографии 
бесписьменных народов, дополнительный источник для изучения их 
прошлого. Со времени Л. Г. М органа этнографической наукой накоплен 
огромный фактический материал, который вызвал к жизни новые методы 
изучения систем родства в их отношении к структуре общества. В насто­
ящее время исследование терминов родства, особенно в типологическом 
отношении, постепенно превращается в относительно самостоятельную 
дисциплину в рамках этнографии. Создаются специальные методы струк­
турного анализа, вырабатывается особый научный аппарат1. Такого 
рода исследования, в частности с использованием формально-структур­
ного подхода, особенно плодотворны в типологических исследованиях. 
Но, как видно по результатам работы М. В. Крю кова2, компонентный 
анализ может быть с успехом использован при изучении системы терми­
нов родства и в историческом аспекте, по крайней мере в том случае, ког­
да речь идет о терминологии одного этноса, зафиксированной в письмен­
ных источниках разного времени. Насколько такая методика пригодна 
для анализа терминологии родства народов, не имеющих письменных 
памятников, еще не до конца ясно. Несмотря на более чем вековую исто­
рию исследования систем терминов родства, остается не вполне изучен­
ным вопрос о том, что представляет собой система родства, каковы зако­
номерности корреляции номенклатуры родства и системы родственных 
отношений. Решение этого вопроса помогло бы понять, в какой степени 
можно полагаться на этот специфический исторический источник и как 
его читать, а такж е уяснить, в какой мере формально-структурный 
анализ применим к системе терминов родства, как интерпретировать 
результаты такого анализа.

Мы не будем излагать все существовавшие подходы к исследованию 
систем родства; ограничимся лишь сопоставлением двух традиционных 
подходов, в той или иной степени затрагивающих отношение «система 
терминов родства — социальная система».

Наиболее традиционный из них восходит к работам Л. Г. Морг-ана, 
где система родства рассматривается как развивающаяся система 
семейно-брачных отношений,\в.основе динамики которой лежит соци­
ально-экономическое развитие всего общества. Однако уже Л. Г. Морган 
отмечал несоответствие терминологической схемы и реальной системы 
семейно-брачных отношений. Это противоречие объяснялось тем, что

1 Краткое рассмотрение методов формально-структурного анализа см.: М. А. Ч л е- 
н о в, Формальные методы изучения систем родства в современной американской этно­
графии, в кн. «Этнологические исследования за рубежом», М., 1973, стр. 143— 169.

2 М. В. К р ю к о в, Система родства китайцев, М., 1973.

41



терминологическая схема отражает прошлое состояние системы семейно­
брачных отношений. Такой подход не позволяет установить соотношение 
терминологической схемы с реальными социальными отношениями в 
каждый конкретный момент или на данной стадии развития общества; 
не вполне ясно также, в каком смысле следует понимать реальное суще­
ствование «терминов-пережитков» в данной системе семейно-брачных 
отношений. Вот, например, определение'системы родства У. Риверсом: 
«...Родственные отношения — это отношения, которые определяются и 
могут быть описаны через генеалогии»3, Отношения родства противо­
поставляются отношениям свойства, или .отношениям по б раку4.

Более четко, на наш взгляд, понятие о.том, что такое система родства, 
было сформулировано представителем другого направления (функцио­
нального) А. Р. Рэдклифф-Брауном в его «Предисловии» к сборнику 
«Африканские системы родства и брака». А. Р. Рэдклифф-Браун пишет: 
«Система родства ( a kinship system) — это... сеть социальных связей, 
которые составляют часть общей сети социальных связей, представляю­
щих собой структуру общества. Права и обязанности родственников по 
отношению друг к другу, а равно и термины, используемые в обращениях 
к родственникам или для обозначений их, составляют часть этой 
системы»5. Из такого определения с очевидностью следует, что термино­
логия рюдства отражает реальную социальную структуру в той ее части, 
которая покрывается «сетью» родственной номенклатуры. Но тут же 
автор указывает на различие между относительно быстро меняющимися 
условиями общества (что мы бы назвали общественными отношениями) 
и относительно стабильной, инертной системой терминов родства6. Это 
существенное уточнение противоречит приведенному выше определению 
системы. По мнению А. Р. Рэдклифф-Брауна, вследствие того, что 
система родства признается системой норм, типов поведения различных 
групп и индивидуумов (родственников) по отношению друг к другу, это 
противоречие снимается. Вероятно, для синхронного описания систем 
родства такой подход в какой-то мере возможен. Но он исключает 
рассмотрение системы терминов родства как исторического источника 
(по определению здесь номенклатура и отношения фактически отождест­
вляются). Не случайно А. Р. Рэдклифф-Браун провозглашает: «Мы не 
можем получить историю африканских (социальных.— Я. Г.) инсти­
тутов»7. Тем не менее работы, в основе которых лежит приведенное выше 
определение, дают систематизированный материал, допускающий воз­
можность иной интерпретации.

Несмотря на большое расхождение в основных теоретических посыл­
ках, два противоположных подхода к исследованию систем родства 
обнаруживают ряд принципиальных общих моментов.

Соотношение родственной номенклатуры и системы родственных свя­
зей трактуется следующим образом: 1) система родства и в том и другом 
случае рассматривается как система, гомогенная в стадиальном отно­
шении; 2) в основе этой системы лежат отношения кровного родства и 
свойства; 3) система терминов родства такж е представляет собой 
гомогенную в стадиальном отношении систему, которая является отраж е­
нием системы родственных отношений (или являлась таким отражением 
в прошлом). Здесь целесообразно обратить внимание на то, что, если, 
согласно А. Р. Рэдклифф-Брауну, считать систему родства системой 
типов поведения, необходимо раскрыть материальную основу возникно­
вения этих типов и их эволюции. Без этого, принимая материал син­

3 W. Н. R. R i v  е г s, Social organization, London, 1923, p. 53.
4 Там ж е, стр. 52.
5 A. R. R a d c l i f f e - B r o w n ,  D.  F o r d  (ed s.), African system s of kinship and 

marriage, London, 1950, p. 13.
6 Там же.
7 Там ж е, стр. 2.

42



хронных наблюдений, вряд ли есть смысл говорить о закономерностях 
возникновения тех или иных «поведенческих» родственных норм. С дру­
гой стороны, если обратиться к исследованиям другого направления, 
известно, что система родства не может рассматриваться только как 
система собственно семейно-брачных отношений, так как «термин род­
ства определяет статус, имущественное положение, права на наследство, 
на занятие должности или, точнее, на звание и пр.»8. Здесь следует 
отметить, что, вероятно, М. В. Крюков не совсем точен в трактовке 
взглядов Д. А. Ольдерогге и неправомерно соединяет его точку зрения 
с точкой зрения А. Р. Рэдклифф-Брауна 9. Принципиальное расхождение 
в данном случае состоит в том, что последний не ставит вопрос об основе 
этих отношений, в то время как Д. А. Ольдерогге полагает, что система 
семейно-брачных отношений основывается на определенном виде соци­
ально-экономических отношений10.

Но семейно-брачная система далеко не всегда распространяется на 
весь комплекс социальных отношений в пределах данного социального 
организма и . Во многих конкретных случаях можно говорить только об 
определенной подсистеме в полном комплексе социальных отношений, 
и в этом случае — о социальном организме родства.

Соотношение этих категорий — системы социальных отношений и 
социального организма родства — для разных этапов развития обще­
ственных отношений различно. Изменение этого соотношения в процессе 
общественного развития четко сформулировано в работе Ф. Энгельса 
«Происхождение семьи, частной собственности и государства»: «Раз­
витие семьи в первобытную эпоху состоит в... непрерывном суживании 
того круга, который первоначально охватывает все племя и внутри кото­
рого господствует общность брачных связей между обоими полами»12. 
Тенденция к сужению круга лиц, которые считаются родственниками и 
отношения между которыми определяются в терминах родства, в про­
цессе эволюции приводит к тому, что некоторые группы родственников, 
брак между которыми запрещен, присутствуют в различных племенах. 
Одновременно становится возможным брак не только в пределах соб­
ственного племени (уже как формы примитивной организации власти), 
но и вне е го 13. В дальнейшем, с выделением отдельных знатных семей, 
противопоставляющих себя роду, происходит окончательное крушение 
родо-племенной организации в целом 14.

Исследования собственно систем терминов родства полностью под­
тверждают схему социальной эволюции коллективов родственников, 
предложенную Ф. Энгельсом. В частности, эволюция систем терминов 
родства обнаруживает тенденцию к сужению социального организма 
родства. Так, согласно выводам М. В. Крюкова, историю развития систем 
родства можно разделить на две эпохи со срединным этапом — арабской 
(линейной) системой родства. «Первая из них характеризуется класси­
фикационными системами австралийского типа, вторая — включает всю

8 Д . А. О л ь д е р о г г е ,  Основные черты развития систем родства, «Сов. этно­
графия», 1958, №  1, стр. 25.

9 М. В. К р ю к о в, Указ. раб., СТр.' 48.
10 См., например: Д . А. О л ь д е р о г г е ,  И з истории семьи и брака (Система ло- 

бола и различные формы кузенного брака в Ю жной Африке), «Сов. этнография», 1947, 
№ Ц с т р .  13— 29.

11 См. Ю. И. С е м е н о в ,  Категория «социальный организм» и ее значение для 
исторической науки, «Вопросы истории», 1966, № 8, стр. 94.

12 К. М а р к с  и Ф.  Э н г е л ь с ,  Соч., т. 20, стр. 51.
13 L. Н. M o r g a n ,  A ncient society, N. Y., 1877, p. 513. И з приложения к этой рабо­

те (дискуссия Л . М органа с М ак-Леннаном) видно, что Л . Морган терминологически 
не разграничивал понятие «племени^-как социальной структуры, объединяющей в еди­
ный социальный организм отдельные социально-родственные организмы, и «племени» 
как этнической общности на той Стадии развития, для которой характерна родо-пле- 
менная организация.

14 К. М а р к с  и Ф.  Э н г е л ь с ,  Соч., т. 20, стр. 108.

43



последующую эволюцию этих систем»15. Если начальную (условно) 
и условно-конечную ступени этого ряда представить в виде двух полюсов 
эволюции, то терминология систем, стоящих ближе к «австралийскому» 
полюсу, будет охватывать более широкую социальную группу в пределах 
общей системы социальных связей, нежели терминология систем, близ­
ких к ппотивоположному полюсу. В ходе развития социальный организм 
родства охватывает все меньшее количество реальных (или потенци­
альных) социальных связей относительно общей системы общественных 
отношений. Если на «австралийском» полюсе термины родства служат 
для выражения типа отношений между- группами родственников, то 
впоследствии происходит постепенная.-индивидуализация терминов;, 
генеалогическая преемственность групп, (и через это — индивидуумов) 
начинает трактоваться уже и как собственно генетическая или биологи­
ческая связь ряда лиц — родственников» Наиболее четко это выражено 
в системах терминов родства так называемого арабского (или линей­
ного) типа, например, в китайской системе. В ней система социально­
родственных связей охватывает весьма значительный коллектив род­
ственников, но все связи сугубо индивидуальны, дифференцированы по 
линиям и поколениям. Тенденцию образования линейной терминологи­
ческой схемы из так называемой бифуркативно-сливающейся с после­
дующим формированием современного изолирующего типа, связь этой 
тенденции с общими процессами социально-экономического развития: 
общества показывает в своих работах Г. Доул 16.

Возникает вопрос: правомерно ли считать, что терминологическая 
схема родства, стоящая ближе к «австралийскому» полюсу (к ней можно- 
отнести все турано-ганованские системы), основана на кровном родстве 
и свойстве, если известно, что все родственные связи полностью 
отождествляются с собственно генетическими, или биологическими, 
связями только на относительно позднем этапе эволюции социального 
организма родства?

Трактовка некоторыми зарубежными учеными социального организма 
родства с позиций кровного родства приводит к принципиальному 
несоответствию терминологии и социальной структуры, в то время как 
сама структура была основана не на «представлениях» об индивидуаль­
ных биологических связях, а на реальном половозрастном разделении, 
труда и первобытной коллективной собственности17.

Изменение хозяйственного аспекта в эволюции социальных организ­
мов родства может быть самостоятельным предметом исследования. 
Имеются работы, посвященные систематизации типов организации 
хозяйственной деятельности в их историческом развитии 18.

Означает ли это, что при рассмотрении систем родства, стоящих 
ближе к «австралийскому» полюсу, совершенно неприменима такая 
категория, как «родство»? Представляется, что это было бы не совсем 
точно. Социальные связи, существующие в этих обществах, собственно, 
и воспринимаются как родственные связи групп и отдельных людей, из 
которых эти группы состоят. В свое время, оспаривая концепцию 
«расширительного толкования родственных терминов» на материале 
фиджийцев, А. М. Хокарт удачно, на наш взгляд, хотя и не совсем 
точно, это сформулировал: «В использовании термина „там а“ для обо­
значения „отец“, „вати“ для обозначения „жена“ мы имеем зародыш,, 
а не пережиток генеалогической (т. е. в нашем понимании генетиче­

15 М. В. К р ю к о в, Указ. раб., стр. 270.
16 См., например: G. Е. D o l e ,  The lin eage pattern of kinship nom enclature: its. 

significance and developm ent, «Southw estern Journal of A nthropology», vol. 21, №  1,. 
1965, p. 55.

17 См. К. П. К а л и н о в с к а я ,  О соотношении функций и структуры возрастных 
групп у галла, «Сов. этнография», 1972, № 4, стр. 137, 138.

18 См. Н. А. Б у т и н о в, Разделение труда в первобытном общ естве, сб. «П ро­
блемы истории первобытного общ ества», М.—  Л ., 1960, стр. 80— 108.

44



ской.— Н. Г.) системы»19. Упомянутыми терминами фиджийцы обозна­
чали гораздо более широкие группы лиц, нежели, например, «отец», 
«жена» в современной русской системе родства. Кровное родство как 
генетическая связь в какой-то мере присутствует (точнее, при желании 
может быть выделено) и здесь, но оно не определяется его носителями 
как особый тип социальной связи вне зависимости от групп, к которым 
относятся конкретные лица. Такой позиции, очевидно, придерживался 
У. Риверс, несмотря на приведенное ранее определение системы 
родства20.

Вопрос о критериях подхода к системе родства при ее анализе сам 
по себе весьма сложен. Здесь следует заметить, что он не снимается 
созданием особого способа записи родственной номенклатуры. Наиболее 
логичным из известных нам способов записи и одновременно одним из 
наиболее трудночитаемых можно признать способ, предложенный 
Ю. И. Л евины м 21. Этот метод удобен для определения места того или 
иного термина в абстрактной генеалогической схеме и для кодирования 
терминологии множества систем терминов родства в целях дальнейшей 
машинной обработки. Но значит ли это, что применение кода делает 
запись системы терминов более соответствующей реальности? Думается, 
что нет, даж е в том случае, когда записываются «живые» системы самим 
исследователем, применяющим код. Использование данных других 
исследователей при кодировании (а они составляют большую часть 
сравнительного материала) такж е не сделает их сведения более объ­
ективными. Следует заметить, что сам код представляет собой систему, 
в основе которой лежит определенный принцип. Принцип кода 
Ю. И. Левина основан на представлениях именно о кровном родстве v 
свойстве (Д — дитя, Р —-родитель). Здесь генеалогические связи выра­
жены наиболее однозначно, хотя сам автор утверждает: «Никаких 
содержательных аспектов систем родства... мы не затрагиваем»22.

Мы ни в коем случае не считаем «содержательность» предложенного 
Ю. И. Левиным способа записи терминологии его недостатком. Скорее 
наоборот. Лю бая кодовая система — это в некотором роде эталон, отно­
сительно которого «соразмеряются» явления, предположительно имею­
щие то же качество, что заведомо предусмотрено в эталоне. Дело в том, 
какое качество в системах терминов родства мы выделяем и в какой 
мере это качество соотносится с эталоном. В этой связи вызывает со­
мнение возможность описания какой-либо системы родства вне сопостав­
ления с известной системой или с каким-либо «эталоном». Такое стрем­
ление можно увидеть, например, у М. В. Крю кова23. Впрочем, такого 
рода «безотносительные» описания пока неизвестны. Гораздо важнее, на 
наш взгляд, не путать используемый эталон с самим явлением. К такому 
смешению, например, приведет попытка видеть кровнородственные 
связи, в их современном понимании, на тех стадиях эволюции семейно­
родственных коллективов, когда эти связи еще не выделяются из общей 
системы социальных отношений. То же самое относится к трактовке 
системы родства только как отражения брачных норм или форм брака. 
Как отмечал Д. А. Ольдерогге, «система родства значительно сложнее 
и не может быть объяснена только ими»24.

19 А. М. Н о с а г t, Kinship system , «Anthropos», 1937, № 2, p. 551.
20 Динамический процесс выделения собственно кровнородственной биологической 

связи как социально значимой в 'йр'оцессе эволюции родственных коллективов отчет­
ливо виден в лекционном к у р се : У:' Риверса, подготовленном Б. Перри: W. R i v e r s ,  
Указ. раб., стр. 188—-191.

21 Ю. И. Л е в и н ,  Об описании системы терминов родства, «Сов. этнография», 
1970, №  4, стр. 18— 30.

22 Там ж е, стр. 18.
23 М. В. К р ю к о в ,  Указ. раб.,'стр. 23.
24 Д . А . О л ь д е р о г г е ,  Система нкита, «Труды Ин-та этнографии АН СССР», 

т. 54, М., 1960, стр. 193.

45



Нам представляется, что в комплексе явлений, скрытых за термино­
логией родства, можно условно выделить ряд основных свойств, харак­
терных для любого социального организма родства. Прежде всего этот 
социальный организм характеризуется определенной системой внутрен­
ней организации жизнеобеспечения группы, на которую распростра­
няется терминология родства. Это свойство условно можно обозначить 
как экономический, или хозяйственный,' аспект. В любом социальном 
организме родства в той или иной степени существует разделение труда 
между его членами, и это разделение обычно традиционно. Кроме того, 
в социальном организме родства всегда существует традиционная 
регламентация воспроизводства людскогр. состава; этот аспект можно- 
условно обозначить как генеалогический.' И наконец, в социальном 
организме родства всегда регулируется изменение социального поло­
жения индивидуума или группы лиц по отношению к другим членам. 
Это свойство можно обозначить как возрастной, или собственно биологи­
ческий, аспект (учитывая, что изменяются и собственно биологические 
свойства лиц).

Социальный коллектив, как правило состоящий из трех реальных 
поколений, в терминологическом отражении будет представлен пятью- 
терминологическими поколениями. Это естественно, если учесть, что 
терминологическая схема как средство выражения при помощи слов 
некоторых связей, социальных явлений действительности эгоцентрична. 
В ней отражаются все типы отношений, в которых «Ego» потенциально- 
может участвовать. Ребенок связан с поколением родителей и дедов. 
Зрелый человек вступает в отношения уже со своими детьми и, будучи 
стариком,— с внуками. Кроме этого он находится в постоянном отно­
шении со старшими и младшими представителями собственного поко­
ления. Пятипоколенная терминологическая схема отнюдь не означает, 
что в одном социальном организме реально обязательно сталкиваются 
прапрадеды и праправнуки. В действительности в социальной группе 
«нулевого поколения» нет. Это лишь эгоцентрическая точка отсчета для 
всей системы, со всеми потенциально возможными типами отношений,, 
в которых «Ego» может участвовать.

Все три условно обозначенных аспекта социального организма 
родства неразрывно связаны; он возник, развивался и функционирует 
как бы в трех плоскостях одновременно, хотя на разных этапах эволю­
ции наиболее значимым для общества мог быть тот или иной аспект — 
хозяйственный (экономический), возрастной или генеалогический, 
В зависимости от этого «социально значимым» и в силу этого фиксиру­
емым определенным термином могло быть то или иное свойство группы 
или индивидуума.

Перенесение родственно-социальных связей «эталона» на все типы 
систем родственных отношений можно видеть в определении основной 
родственной группы, с которой соотносятся все связи в социальном 
организме родства. Такая взаимосвязь «эталона» и явления в значи­
тельной степени присутствует в выделении так называемого ядра род­
ственной группы, или «нуклеарной» семьи. Так, Д. Мердок основным 
«ядром» системы родственных отношений считает группу, состоящую' 
из отца, матери и их детей25. Аналогичное определение основной группы 
социального родства предлагает и К. Леви-Стросс26. Такой взгляд 
характерен для большинства этнографов английской школы. Несколько- 
специфичен в этом отношении подход М. Фортеса, который, рассматри­
вая социальную структуру только в синхронном плане, выделяет основ­
ные подгруппы в пределах системы родственных отношений как единые,

25 G. P. М u г d о с k, Social structure, N. Y., 1949, p. 92.
26 См., например, С. L e v i - S t r a u s s ,  Structural anthropology, N. Y., 1967, p , 

44—46.

46



с точки зрения лица «со стороны», и затем анализирует взаимодействие, 
функции таких групп, их соподчинение27.

Однако следует вновь рассмотреть взгляды А. Р. Рэдклифф-Брауна. 
Он обращает внимание на особую роль в пределах социального орга­
низма родства такой категории родственников, как сиблинги (в русской 
системе — брат, сестра). В уже упоминавшемся «Предисловии» 
А. Р. Рэдклифф-Браун констатирует, что «принцип, на котором бази­
руется классификационная терминология родства, может быть назван 
принципом единства группы сиблингов»28. Эта группа в значительной 
степени выходит за пределы привычной европейцам семейной группы.
А. Р. Рэдклифф-Браун это объясняет следующим образом: «Так, в опре­
деленной системе сын может быть обучен относиться к группе сиблингов 
своего отца как к единой группе, к которой он относится как их ,,сын“» ~9. 
К аналогичному выводу об основе родственного принципа и роли группы- 
поколения в функционировании африканских систем родства (т. е. в дан­
ном случае турано-ганованских), но уже в отношении систем родства 
собственно народов Восточной Африки, еще в 1909 г. пришел О. Демп- 
вольф, рассматривавший связь тотемизма и системы родства30. Он объ­
яснял это явление религиозными представлениями африканцев, «считаю­
щих братьями всех, кто является сородичем по клановому имени или 
тотему»31. О. Демпвольф отождествлял эти понятия. Между тем в соци­
альной жизни африканцев, например в Восточной Африке, где широко 
представлена так называемая «расширенная» (относительно английской 
системы родства) группа сиблингов, можно найти более веские, на наш 
взгляд, объяснения существования такой формы группы сиблингов. 
Здесь можно было бы обратить внимание на активное функциониро­
вание половозрастных объединений, выполняющих экономические 
задачи, такие, как совместные сельскохозяйственные операции, охотни­
чьи облавы, охрана скота, а в прошлом и военные набеги. Есть все 
основания полагать, что в недалеком прошлом эти группы действовали 
еще более активно, имели гораздо большее социальное значение32. 
Помимо таких «формализованных» образований, существует традицион­
ное половозрастное разграничение хозяйственных функций и в пределах 
современных домохозяйств и групп родственников. У некоторых этно­
сов лица одной возрастной группы в рамках инициированного поколения 
еще совсем недавно образовывали самостоятельные поселения и пред­
ставляли собой в значительной степени самостоятельную социально- 
экономическую единицу. Классическим примером в этом отношении 
могут служить ньякью са33. Широкое распространение в недалеком 
прошлом так называемых домов юношей и домов девушек, мужских и 
женских «клубов», где в общине люди одного поколения и однбго воз­
раста связаны между собой гораздо теснее, нежели со своими родите­
лями,— все это говорит скорее о том, что единство группы сиблингов 
основано на реалиях общественной жизни и коренится в общих прин­
ципах социальной организации и, в частности, в аналогичных прин­
ципах, лежащих в основе социального организма родства. Продвижение 
по социальной лестнице невозможно было вне этой группы. Брак, так же 
как акт вступления в социальную степень взрослых, невозможен был

27 М. F o r t e s ,  Structure o f'u tiilin ea l descent groups, «American Anthropologist»,, 
vol. 55, № 1, 1953, p. 25— 39.

28 A. R. R a d c l i f f e - B r o w  n , Указ. раб., стр. 23.
29 Там ж е, стр. 24.
30 О. D e m p  w o l f f ,  Totem ism us in Deutsch O stafrika, «D eutsches Kolonialblatt», 

I Januar, 1909, S. 22— 26. Подробный конспект статьи Демпвольфа был мне любезно 
предоставлен Д . А. Ольдерогге.

31 О. D е m р w  о 1 f !, Указ. раб.
32 См. К. П. К а л и н о в с к а я ,  Возрастные группы народов Восточной Африки, 

структура и функции, Л., 1972, Автореферат канд. дис.
33 М. W i l s o n ,  Good com pany. A study of N yakyusa age-v illages, London, 1951.

4 7



вне пределов определенных инициированных поколений, но с ограниче­
ниями, накладываемыми местными представлениями об экзогамии.

Если принять тезис, что эволюция систем родства ведет к сужению 
социального организма родства, а для того, чтобы принять это положе­
ние, имеются все основания, то очевидно, что отношение «группа родите­
л е й — группа детей» не может представлять собой некое расширение 
действия поведенческих норм от «нуклеарной» семьи на более широкую 
группу лиц. Более реально предположение, что так называемая «нукле- 
арная семья» в данном случае для индивидуума имеет меньшее социаль­
ное значение, нежели принадлежность к-б.олее широкой группе, т. е. к 
группе сиблингов, являющихся потомками;, аналогичных групп. В пользу 
именно такого решения в данном случае, говорит практика этнографи­
ческих исследований со времени крушения патриархальной теории.

На роль социальной группы сиблингов в системе социальной органи­
зации народов Восточной Африки обращал внимание В. М. Мисюгин, 
анализируя тенденции развития общественных отношений у суахили34. 
Историю суахили в отличие от большинства африканских этносов можно 
в какой-то мере проследить не только на основании этнографических 
сопоставлений, но и по местным письменным памятникам. Насколько 
можно судить на основании этих источников, группа ндугу (так, исполь­
зуя термин для сиблингов на языке суахили, называет эту группу
В. М. Мисюгин), в основе которой лежат связи, аналогичные связям в 
группе сиблингов, на разных этапах эволюции социальных отношений 
суахили обозначала и экзогамную группу, и эндогамную35. Таким обра­
зом, основным значением термина (как категории, указывающей на 
принадлежность к этой группе) в данном случае было: «равный мне», 
«такой же, как я». И в современном языке суахили термин «ндугу» 
в определенных сочетаниях используется для обозначения родственника, 
брак с которым запрещен, в переносном значении — лица вне этого 
критерия, например соплеменника. Последнее наиболее заметно при 
межэтническом общении. Старое значение—«член моей возрастной 
категории»— сохранилось в свадебных песнях суахили, где жених и 
невеста именуются ндугу36.

Правила наследования титула вождя, права пользования земельным 
участком, своеобразие обычаев левирата и сорората у многих народов 
этого региона убеждают нас в том, что основной социально значимой 
группой во многих системах родства здесь еще в недалеком прошлом 
была группа сиблингов, а не группа «нуклеарной семьи»37. В системе 
родства ее можно определить как основную группу «Ego», или основную 
ячейку родства, которая объединяет лиц, обладающих одинаковыми 
социальными связями, отражаемыми в терминологии родства. Вся 
система родства в этом случае соответствует социальному организму, 
состоящему из основных ячеек с социальными связями, выражаемыми в 
терминах родства. Нам представляется, что такое понимание соотно­
шения системы родства и основной ячейки родства позволяет избежать 
обязательного привнесения в эту социальную подсистему принципа 
индивидуальных биологических связей в качестве социально значимых. 
Это тем не менее не исключает соотнесения систем родства различного 
уровня общественного развития с условным или, точнее, потенциальным 
конечным этапом их эволюции — современным изолирующим типом, или 
условной системой родства, например упомянутым кодом. Генетическая, 
или биологическая, связь предков и потомков присутствует реально

34 В. М. М и с ю г и н, Суахилийская хроника средневекового государства Пате, 
«Труды Ин-та этнографии», т. 60, М .— Л ., 60, 1966, стр. 52—84.

35 Там ж е, стр. 63.
36 S. A. F а г s i, Ada za H arusi katika U nguja, Nairobi, 1967, p. 28, 31.
37 См., например: N. D. Y о n g  о 1 o, M aisha na desturi za w anyam w ezi, London, 

1953, p. 57. 58.

48



(или как вариант может присутствовать) и в том и другом случае, но 
она в разной мере социально значима, что и позволяет, вероятно, сопо­
ставлять системы разных уровней. Выяснение же конкретных причин 
образования тех или иных форм связи в пределах социального организма 
родства и является собственно целью этнографического исследования 
в каждом случае. В свое время Н. А. Бутинов говорил о необходимости 
«..выработать новый метод записи систем родства, который фиксировал 
бы не только систему абстрактных родственных терминов, но и скрытую 
за ней структуру общественных отношений»38. Нам представляется, что 
сейчас дело не столько в выработке метода записи терминов, сколько в 
выявлении сущности разного рода социальных связей, в той степени, 
в какой они могут отражаться в системе терминов родства.

Известно, что система родства не представляет собой мертвую, 
застывшую структуру. Она трансформируется в процессе изменения 
общей социально-экономической структуры общества, хотя и относи­
тельно медленнее, чем реальные производственные отношения. Послед­
нее в какой-то степени может быть объяснено большей схематизацией, 
формальной традиционностью системы. Но эти изменения зафиксирова­
ны этнографическими описаниями, и такие примеры служат основой для 
выработки наших представлений о тенденциях развития социального 
организма родства39. Инерционность системы родства в значительной 
степени объясняется и тем, что каждая новая характеристика системы 
возникает в пределах уже сложившихся традиционных норм, и в этом 
смысле это новое качество несет на себе отпечаток предыдущего состо­
яния. Отношения лиц и групп, входящих в систему родства, не только в 
значительной степени формализованы, но и терминологически фикси­
рованы в языке народа. Терминология родства, как явление языка, еще 
более консервативна, нежели собственно система родственных отноше­
ний — явление социальное. В каждый конкретный момент система тер­
минов родства отражает реальные отношения, связи в пределах социаль­
ного организма родства, но посредством социальных категорий, которые 
возникли еще на предшествующих стадиях развития общества. Новые 
элементы терминологии, очевидно, возникают при невозможности исполь­
зования старых категорий или при их недостаточности. В связи с этим 
в системе терминов родства возможно существование таких групп тер­
минов, которые относятся к различным этапам образования 
системы в целом, а также наличие терминов-категорий, не имеющих 
аналогий в системе предшествующего периода. Такая специфика системы 
терминов родства как системы социальных категорий и дает основание 
для рассмотрения ее в качестве конкретного исторического источника 
по социальной организации. С другой стороны, эта же специфика 
системы терминов родства дает основание считать ее не гомогенной, 
а гетерогенной системой в том смысле, что отдельные элементы, из кото­
рых она состоит, относятся к различным стадиям ее образования и 
несут на себе отпечаток этих стадий.

В качестве наиболее консервативного типа отношений, представлен­
ных в системе родства, могут рассматриваться отношения в основной 
ячейке родства — группе сибдингов. В процессе эволюции систем родства 
эта группа претерпевает изменения. Так, по мере «движения» системы 
к возникновению линейной структуры она сокращается или, в специфи­
ческих условиях, когда образуются бифуркативно-генерационные систе­
мы, формально расширяется. Однако в принципе сохраняется ее основ: 
ное содержание: это коллектив, обладающий одинаковыми социальными 
связями в социальном организме родства; сохраняется и ее принципи­
альная дуальная структура.'

38 Н. А. Б у т и н о в ,  Проблема экзогамии, «Труды Ин-та этнографии АН СССР», 
т. 14, М., 1951, стр. 21.

39 См., например: W. R i v e r s ,  Kinship and socia l organization, London, 1914, p. 68.

4  Советская этнография, № 6 49



Дуальная структура основной группы «Ego» названа здесь прин­
ципиальной, так как для нее характерно единство двух взаимосвязанных: 
социальных категорий. В основе этого дуального членения (явления 
социального), очевидно, лежала дуальность полов (явление биологиче­
ское). Во многих системах терминов родства термины для сиблингов- 
выражают не только принадлежность к определенному полу, как, напри­
мер, «сестра», «брат», а, например, принадлежность к группе противо­
положного пола. Такая терминология для основной группы «Ego» 
имеется у многих этносов Меланезии, широко представлена она и на 
Африканском континенте40. Так, у ньямвези -(Восточная Африка) термин 
«илюмбу» имеет значение «сиблинг противоположного пола» 4i, и в зави­
симости от пола «Ego» и «Alter» могут быть условно переведены на рус­
ский язык и как «брат», и как «сестра». У йекоторых народов, в языках 
которых имеются грамматические показатели рода, термин, для сиблин­
гов имеет аналогичное значение. Например, у консо (Эфиопия) термин 
«алауа» имеет значение «брат», термин «алауда» может использоваться 
в значении «сестра»42. Или у туарегов (Сахара): термин «амеккар» 
примерно соответствует русскому «брат», а термин «тамеккарт»— рус­
скому «сестра» 43. (Обе системы терминов относятся к турано-ганован- 
ским). В обоих примерах здесь аффиксами выражается собственно- 
грамматический род. Совпадение основ в этих терминах нам не пред­
ставляется случайным или специфическим явлением.

Гетерогенный в стадиальном отношении характер системы терминов 
родства как системы социальных категорий, восходящих к различным 
этапам становления системы, позволяет, вероятно, судить о некоторых 
особенностях социальной структуры того периода, когда та или иная 
группа терминов могла появиться. Такая фрагментарная реконструкция, 
конечно, нуждалась бы в корреляции с другими гетерогенными в том же 
отношении системами. К ним, вероятно, можно отнести некоторые про­
изведения фольклора, ритуалы, связанные с браком, погребением, воз­
ведением в сан, производственные ритуалы и многие другие собственно­
этнографические источники исследования традиционной культуры 
народов.

THE SYSTEM O F KINSHIP TERMS AND THE SYSTEM O F SO C IA L  CA TEG O R IES

The system  of kinship term s is considered in the article as a particular type of system , 
of social categories. The author proceeds from the category  «the social organism  of k in­
ship» and regards it as a relatively  independent dynam ic and h istorically  conditioned sub­
system  w ithin the system  of social relations as a whole. Its structure is formed by the- 
system  of social-kinship relations. The «social organism  of kinship» ex ists and evo lves in 
three aspects: the econom ic, the gen ealog ica l and the bio logical. The specificity  of any g i­
ven system  of social-kinship relations should, in the author’s view , be determ ined sim ul­
taneously by all three above param eters. The sm allest structural unit of the kinship sy ­
stem  is, according to the author, represented by a group of persons havin g  identical so ­
cial links w ithin the «social organism  of kinship», such as the dual group of sib lings. The 
system  of kinship terms is regarded in the article as an ego-centred expression  of social 
links w ithin the «social organism  of kinship». It should be taken into account that the- 
kinship system  and the system  of term s are heterogeneous since the term inological expres­
sion of each type of social-kinship relations orig inates at a different s ta g e  in the form ati­
on of the system  as a w hole than the relations them selves. Thus it m ay be em ployed, 
together w ith  other ethnographic data, as a special kind of source in the study of the 
social organization  of a concrete com m unity.

40 Примеры такой терминологии у народов языковой семьи банту (23 примера) см.г 
Д . А. О л ь д е р о г г е ,  Система родства баконго в XVII в., «Африканский этнографиче­
ский сборник», III, М., 1959, стр. 33.

41 W. В 1 о h m, D ie N yam w ezi, vol. II, Ham burg, 1933, S. 33.
42 C. R. H a 11 p i k e, The K onso of Ethiopia, London, 1972, p. 106.
43 J. N i k о 1 a i s  e n, The structural study of kinship behaviour w ith particular refe­

rence to Tuareg concept, «Folk», vo l. 3, Kobenhavn, 1971, p. 107.



М. А. Ч л е н о в

ЕЩЕ РАЗ ОБ «АВСТРАЛИЙСКОЙ КОНТРОВЕРЗЕ» 
И МЕТОДИКЕ ЕЕ РАССМОТРЕНИЯ

Статья Ю. И. Семенова «Проблема перехода от материнского рода 
к отцовскому (опыт теоретического ан али за )» 1, содержащая ряд 
интересных построений теоретического характера, вызвала оживленную 
дискуссию, которая продемонстрировала, на мой взгляд, неослабеваю­
щую заинтересованность советских историков первобытности в разре­
шении некоторых спорных вопросов о характере социальной организации 
человечества на ранних стадиях его развития. Таким вопросом продол­
жает оставаться так называемая «австралийская контроверза», заклю­
чающаяся в существовании у аборигенов Австралии (традиционную 
культуру которых принято считать в теоретической этнографии весьма 
архаичной) счета родства по отцовской линии, т. е. патрилинейности, 
и базирующихся на ней форм социальной организации. Разрешение 
этого противоречия следует признать одной из насущнейших задач, стоя­
щих перед учеными, защищающими концепцию об исконной изначаль- 
ности и универсальной распространенности именно материнского счета 
родства в первобытном обществе. Попытку разрешить это (противоречие 
предпринял один из наиболее видных сторонников этой концепции, 
Ю. И. Семенов, которому, в частности, принадлежит заслуга уточнения 
многих положений Л. Г. Моргана. Некоторые из построений Ю. И. Семе­
нова я пытался прокомментировать в заметке «Можно ли считать 
австралийскую контроверзу разрешенной?» на страницах того же жур­
н а л а 2. Ю. И. Семенов в ответной статье «Проблема исторического соот­
ношения материнской и отцовской филиации у аборигенов Австралии»3 
уточнил некоторые теоретические положения и позволил более четко 
представить систему аргументов в пользу предлагаемого им решения 
контроверзы. Рассмотрение системы доказательств, которыми пользуется 
Ю. И. Семенов, на мой взгляд, достаточно важно, так как оно пока­
зывает, какими путями происходит обогащение арсенала аргументов и 
доводов и в каких новых направлениях стремится развиваться теорети­
ческая мысль сторонников изначальности материнско-родового строя.

Свою задачу Ю. И. Семенов видит в том, чтобы «...раскрыть новый, 
ранее неизвестный механизм превращения материнского рода в отцов­
ский...» и доказать, «...что и у австралийцев отцовскому роду пред­
шествовал материнский» ( С е м е н о в ,  2, стр. 102). Первое положение, 
т. е. зависимость характеру-. филиации от того, какой образ жизни, 
бродячий или оседлый, вел 'тот пли иной народ к моменту зарождения

1 «Сов. этнография», 1970, №  5 (далее ссылки на эту статью даются в тексте: 
С е м е н о в, 1).

2 «Сов. этнография», 1971, №  4.
3 «Сов. этнография», 1971, №  6 (далее ссылки на эту работу даются в тексте: 

С е м е н о в ,  2).

4* 51



распределения по труду, уже был подвергнут критике в статье 
А. М. Хазанова4, поэтому я не буду касаться его сейчас.

Оба отмеченные Ю. И. Семеновым положения, т. е. как могло 
случиться, что бесклассовое австралийское общество пришло к созданию 
отцовского рода и каким образом отцовскому роду у них предшествовал 
материнский, и составляют вместе существо «австралийской контро­
верзы», которая, как справедливо подчеркивает Ю. И. Семенов, 
может существовать только для тех, кто придерживается концепции 
первичности и универсальности материнского рода. Это не лишает, 
конечно, противников этой концепции права употреблять этот термин, 
не вступая в противоречие с собственными'воззрениями.

Как же решается эта контроверза Ю. И.'Семеновым? В первой статье 
он прибег к построению формальной схемы, в которой из гипотетиче­
ского состояния двух материнских родов; связанных отношениями груп­
пового дислокального брака, порождались брачные классы современных 
австралийцев. Схема эта, которая представлялась читателю (как вы­
яснилось из второй статьи, совершенно напрасно) центральным момен­
том доказательства, была критически рассмотрена в моей заметке. 
Ю. И. Семенов полностью отверг эту критику, заявив: «Во-первых, 
вопрос ,о характере первоначального рода, у австралийцев рассматри­
вается в ...статье не в качестве самостоятельного, а как один из моментов 
более сложной проблемы, носящей теоретический характер. Во-вторых, 
матрилинейный характер первоначального рода аборигенов Австралии 
обосновывается вовсе не методом создания чисто формальных моделей. 
Наконец, в-третьих, М. А. Членову... не удалось даже чисто формально 
вывести брачноклассовую систему австралийцев из пары патрилинейных 
родов» ( С е м е н о в ,  2, стр. 102). Из этой цитаты явствует, что доказа­
тельства, приведенные Ю. И. Семеновым для подкрепления гипотезы, 
следует искать в иной плоскости. Остановлюсь, прежде чем перейти к 
анализу основ аргументации, на этих замечаниях Ю. И. Семенова.

То, что вопрос об австралийцах является частью более крупной проб­
лемы, к делу отношения не имеет. Речь идет о частной проблеме, решае­
мой на конкретном материале. Материал этот не может измениться в 
зависимости от теоретических воззрений интерпретатора. Так что первое 
возражение Ю. И. Семенова не может быть принято в качестве аргу­
мента, опровергающего мои соображения. Второе замечание, очень 
полезное, говорит лишь о том, что та часть статьи ( С е м е н о в ,  1, 
стр. 65, 66), которая была принята многими читателями за основную, на 
самом деле носит подчиненный характер и чисто формальная правиль­
ность ее не имеет решающего значения.

Таким образом, остается третье замечание, разворачивая которое 
Ю. И. Семенов приводит пространное изложение принципиальных р а з ­
личий между матрилинейными и патрилинейными группами и рас­
сматривает, например, вопросы о соотношении брака и половых связей, 
биологического и социального отцовства, индивидуального брака и 
филиации, достаточно подробно дебатировавшиеся в специальной лите­
ратуре. Все эти данные приведены для того, чтобы подчеркнуть, что 
«существование матрилинейной группы не предполагает с необходи­
мостью наличия брачных отношений между индивидами», а «патри- 
линейная группа без индивидуального брака существовать вообще не 
может» ( С е м е н о в ,  2, стр. 104). Вывод этот, при безусловной справед­
ливости некоторых посылок, не соответствует тем не менее этнографи­
ческой реальности. Так, например, если мы рассмотрим даже такой 
поздний, стойкий и последовательный случай «матрилинейной группы», 
как современная социальная организация минангкабау, то неизбежно

4 А. М. ,Х а з а н о в, Природно-хозяйственные различия в каменном веке и пробле­
ма первичности материнского рода, «Сов. этнография», 1973, №  1.

52



придем к выводу о несомненном существовании в этом обществе индиви­
дуального брака, при котором муж и жена, даже несмотря на то, что 
они не живут вместе, ведут общее хозяйство и воспитывают детей, хотя 
мужчина несет весьма существенные обязательства и в отношении своих 
«племянников», т. е. детей его собственного матрилинейного рода6. 
Отношения между родами регулируются при помощи механизма так 
называемого асимметричного коннубиума или «кольцевой связи», вместе 
с тем оставляя достаточную свободу в выборе брачного партнера. 
Совершенно аналогичный механизм межродовых брачных регуляций 
встречается и в патрилинейных обществах, например у батаков, сум- 
банцев, танимбарцев и др.6 С другой стороны, у австралийцев, у которых 
общество организовано по отцовско-родовому принципу, система брач­
ных классов в гораздо большей степени приближена к так называемому 
«групповому браку». Хотя у австралийцев, как известно, существовала 
парная семья, выбор брачного партнера был крайне ограничен. При 
четырехклассовой системе мужчина мог выбирать жену только из одного 
класса; это неизбежно приводит к выводу, что в австралийском обществе 
наряду с индивидуальным браком имел место прочный союз между 
брачными классами, т. е. своего рода «групповой брак». Кроме того, 
известно, что в большинстве матрилинейных обществ роль отца и рода 
отца не является чисто формальной. Отец и муж не просто довесок к 
материнско-родовой системе, а, напротив, весьма важный функцио­
нальный элемент этой системы. Можно сослаться хотя бы на такое 
хрестоматийное матрилинейное общество, как кроу, где связи между 
детьми и отцами необычайно сильны, где родственники со стороны отца 
выполняют ряд важных функций в жизни ребенка. В частности, на них 
возлагается дача имени, защита и помощь в определенных условиях 
и т. д . 7 В патрилинейных обществах часты случаи, при которых анало­
гичные функции возлагаются на род матери.

Все это, очевидно, говорит о том, что вывод Ю. И. Семенова чрез­
мерно категоричен, что следует видеть разницу между матрилинейными 
и патрилинейными обществами различных типов, а не рассматривать, 
скажем, гипотетический первоначальный материнский род и материнско- 
родовую организацию современных минангкабау как нечто одинаковое.

Но даже если бы все, что говорит Ю. И. Семенов, и соответствовало 
истине, все же непонятно, какое отношение это может иметь к той схеме, 
которую я пытался набросать в своей статье. Ведь Ю. И. Семенов в своей 
схеме ( С е м е н о в ,  1, стр. 65, 66) оперирует материнскими родами и тем 
не менее применяет к ним понятия отца и мужа, в которых они, по его 
собственному заверению, не нуждаются. В моей же схеме в качестве 
исходных были взяты два отцовских рода, которые, как известно, без 
статуса отца и мужа существовать не могут. Что же не устраивает 
Ю. И. Семенова в этой схеме? Видимо, то, что исходным пунктом явля­
ется отцовский род, так как на основании работ самого Ю. И. Семенова 
известно, что первоначальной формой социальной организации чело­
вечества была дуальная материнско-родовая система при господстве 
дислокального брака ( С е м е н о в ,  2, стр. 105). Здесь мы впервые сталки­
ваемся с системой доказательств, идущей по замкнутому кругу. Суще­
ствует гипотеза, в которой .ход эволюции представляется таким-то и 
таким-то образом, В рамках этой гипотезы утверждается, что существо­
вало определенное явление'.. Автор гипотезы развивает ее дальше для

5 Р. Е. de J о s s е 1 i n de J o ri g, M inangkabau and N egri Sem bilan. Socio-political 
structure in Indonesia, Djakarta, I960, p. 45—97; «Народы Ю го-Восточной Азии», (серия 
«Народы мира. Этнографические очерки»). М., 1966, стр. 507— 510.

6 F. А. Е. van  W o u d e n ,  Sociale Structuurtypen in de Groote O ost, Leiden, 1935; 
P. D r a b  be ,  Het leven van den Tanem barees. E thnographische studie over het Tanim- 
barsche volk, Leiden, 1940; J. C. V e r g o u w e n ,  The social organization and custom ary 
law  of the T oba-B ataks of Northern Sum atra, The H ague, 1964.

7 R. L o w i e ,  The Crow Indians, N. Y., 1956, p. 18—22.

53



доказательства того, что данное явление действительно существовало, 
и пытается обосновать это ссылками на саму же гипотезу! Подобного 
рода система аргументации порочна по существу.

Ю. И. Семенов справедливо упрекнул меня в попытке декларировать 
существование системы двух отцовских родов, связанных групповым 
дислокальным браком. Я полностью согласен, что гипотеза о дислокаль- 
ном браке излишня как применительно к данному рассуждению, так, по 
моему мнению, и вообще в теории первобытности. Гипотеза эта носит 
в целом умозрительный характер, ибо, во-первых, подкрепляется весьма 
ненадежными доказательствами, во-вторых," имеет скорее подсобное, 
чем самостоятельное значение, так как рризвана главным образом 
подкрепить тезис о роде как об основной хозяйственной единице перво­
бытности. Критикуя построения Ю. И. Семенова, я хотел макси­
мально близко следовать его рассуждениям, и этот чисто полемиче­
ский прием привел к появлению «дислокального брака» на страницах 
моей заметки. Вполне достаточно в качестве исходного пункта про­
сто предположить два патрилинейных рода либо с произвольной 
локальностью, либо с матрилокальными правилами послебрачного посе­
ления.

Локальность все же оказывается в данном случае весьма существен­
ной. Попробуем предположить, что развитие бродячих локалей (этот не 
вполне удачный термин введен Ю. И. Семеновым) австралийцев про­
исходило следующим образом. Каждый локаль состоял из представи­
телей двух материнских родов А и Б. Локаль 1, таким образом, включал 
в себя группу 1Ам (мужчины из рода А)  и 1Бж (их жены из рода Б ). 
Локаль 2 соответственно состоял из групп 2Бм  и 2Аж. Допустим, что 
брачное поселение утвердилось в матрилокальной форме. В этом случае 
дети 1Ам и 1Бж—1Бм по достижении определенного возраста должны 
были уходить из локаля (если они не хотели жениться на собственных 
сестрах 1Бж) в поисках жен в другой локаль 2, где женились на жен­
щинах группы 2Аж, т. е. дочерях 2Бм и 2Аж, и оставались жить в 
локале 2. Соответственно мужчины из локаля 2, 2Ам, переходили бы в 
локаль 1, где женились на женщинах 1Бж. Как легко заметить, в 
локаль 1 в этом случае будут постоянно входить группы 1Бж и 2Ам , а в 
локаль 2—2Аж и 1Бм. Никаких брачных классов в этом случае не полу­
чается. Не получатся они и в случае, если мы предположим систему 
двух патрилокальных отцовских родов. Стало быть, для того чтобы 
посредством подобной схемы «породить» брачные классы, необходимо, 
чтобы линейность и локальность все же имели разные знаки. Я не буду 
утверждать, что эта разница является решающим условием для воз­
никновения брачных классов вообще (вопрос об их возникновении доста­
точно сложен), но для данного логического построения это условие 
необходимо. Стало быть, для рассматриваемого случая возможны только 
два варианта: матрилинейность — патрилокальность или патрилиней- 
ность — матрилокальность.

Еще раз приходится вернуться к тому, что переход к патрилокаль- 
ности в условиях гипотетического матрилинейного рода должен быть 
аргументирован. Ю. И. Семенов утверждает, что этому вопросу в его 
статье уделено специальное внимание на стр. 65 (С е м е н о в, 2, стр. 109). 
Действительно, на этой странице читаем: «результатом ослабления отно­
шений сусу было возникновение тенденции к замене перехода мальчика 
в группу дяди по матери переходом в мужскую группу отца, т. е. к остав­
лению его в родном локале» ( С е м е н о в ,  1). Здесь, правда, ничего не 
говорится о патрилокальности, но проницательный читатель может 
понять, что раз мальчики остаются в локале, то девочкам из локаля 
придется уйти, дабы не нарушились экзогамные запреты, а уйти им 
остается единственно только к мужу в другой локаль. Хотя возможен 
вариант, при котором они вместо мальчиков будут уходить к дяде по

54



матери, но такой вариант Ю. И. Семенов не предусматривает. Все же и 
такое объяснение не убеждает в том, что этот процесс был необходим 
при бродячем образе жизни. Считается, что по мере того как крепли узы 
между отцом и детьми в локале, детям стало неудобно уходить к мате­
ринскому дяде. Но почему это оказалось неудобным для мальчиков, но 
удобным для девочек? То, что кажется сейчас естественным Ю. И. Семе­
нову, а именно, что отец желал укреплять связь со своими сыновьями за 
•счет своих дочерей, не могло казаться естественным тем гипотетическим 
австралийцам, у которых, наоборот, десятки, если не сотни поколений 
росли именно на том, что мальчики переходят с места на место, а девоч­
ки остаются всегда там, где и родились. Что же все-таки привело к такой 
решительной перемене ролей? Неужели только стремление мальчиков 
остаться с отцом?

Я не случайно упомянул о том, что переход к патрилокальности в 
условиях матрилинейного рода должен был быть особенно осложнен 
тем обстоятельством, что отцовство в условиях гипотетического группо­
вого брака должно было быть неясным. В своем ответе Ю. И. Семенов 
указывает, что социальное отцовство всегда ясно в условиях парного 
брака ( С е м е н о в ,  2, стр. 109). При групповом же браке, пишет он, 
«...отцовство не всегда могло быть точно установлено» ( С е м е н о в ,  1, 
стр. 60). Об установлении какого отцовства говорит в данном случае 
автор, неясно. Биологического? Но знание или незнание его, как он сам 
справедливо отмечает в другом месте, никакой социальной роли не 
играло. Социального? Но ведь появление такового знаменует собой 
появление парного и конец группового брака. Оставим на совести 
Ю. И. Семенова вопрос: о каком отцовстве идет речь в данном случае? 
Д ля  нас важно то, что становление индивидуального брака должно было 
протекать одновременно с установлением какой-либо локальности, 
т. е. патрилокальность должна была как-то выкристаллизоваться еще 
при господстве группового брака. Каким образом? Этот вопрос все же 
остался неясным, несмотря на уверения Ю. И. Семенова в том, что ответ 
на него можно найти на стр. 65.

Рассмотрев возражения Ю. И. Семенова по поводу моего варианта 
формальной порождающей схемы, обратимся теперь к тому, как строит 
систему доказательств сам автор. Мы уже выяснили, что формальная 
схема не являлась для Ю. И. Семенова решающим аргументом в пользу 
существования у австралийцев изначального материнского рода, а лишь 
иллюстрировала его общие теоретические положения, в основе которых 
леж ала посылка об универсальности материнского рода как изначаль­
ной стадии общественного развития. Соответственно и у австралийцев 
исходная точка была задана общей концепцией, которой придержи­
вается автор. Доказывать это специально не надо, так как автор неодно­
кратно подчеркивал, что первоначальный род «не мог не быть» материн­
ским, «не мог существовать» вне дуальной организации и, следовательно, 
«первой формой брака был дуально-родовой брак, который по самой 
своей природе не мог не быть дислокальным» ( С е м е н о в ,  2, стр. 105). 
Что же в таком случае надо.было показать в социальной организации 
австралийцев? Очевидно, лишь то, что материнская филиация как-то 
присутствует и в ней. Как только это будет сделано, так, в соответствии 
с  концепцией автора, будрт доказана и изначальность материнской 
филиации. Сделать это, очевидно, достаточно легко. Существование 
«двойной филиации», в соответствии с которой каждый член общества 
считается принадлежащим сразу к двум унилинейным группам (матрн- 
линейной по линии своей матери и патрилинейной по линии своего отца), 
известно уже довольно давно: Еще со времен работ Ф. Гальтона появи­
лась теория о том, что австралийские брачные классы обязаны своим 
возникновением именно «двойной филиации», т. е. наложению патри­
линейной филиации на матрилинейную. Впоследствии эта теория была

55



развита в работах А. Б. Дикона, В. Е. Лоуренса и Д ж . П. Мердока®. 
Ссылки на эти работы мы находим в обеих статьях Ю. И. Семенова. Так 
что сама идея о существовании двойной филиации у австралийцев не 
нова.

Но раз так, значит, либо материнская филиация предшествовала 
отцовской, либо отцовская — материнской, либо обе они возникли одно­
временно. Последнюю возможность Ю. И.. Семенов вообще не рассматри­
вает. Что же касается первых двух, то автор безоговорочно отдает пред­
почтение первой, руководствуясь следующими соображениями, которые, 
в сущности, и составляют основную систему доказательств Ю. И. Семе­
нова. «Основываясь на том, во-первых, чт'бг по самой своей структуре 
материнский род более архаичен, чем отцбвекий, во-вторых, что науке 
не известен ни один случай перехода от отцовской филиации к материн­
ской, в то время как зарегистрировано множество примеров обратного 
движения, в-третьих, что во всех известных обществах с двойной фили­
ацией патрилинейность представляет собой явление более позднее, чем 
матрилинейность, можно сделать вывод, что у аборигенов Австралии 
развитие шло от материнского рода к отцовскому, а не наоборот.» 
(С е м е н о в, 2, стр. 108).

Первый аргумент, как известно, оспаривается многими исследова­
телями, не только зарубежными, но и советскими9. В целом в этногра­
фической науке было высказано много доводов против архаичности 
материнского рода. Изложение их на страницах этой статьи заняло бы 
слишком много места, так что я ограничусь лишь приведенными ссыл­
ками. Очевидно, что для исследователей, не придерживающихся кон­
цепции изначальности материнского рода, этот аргумент не может счи­
таться весомым.

Утверждение, что науке не известен ни один случай перехода от 
патрилинейности к матрилинейности, не соответствует действительности. 
Такой случай известен, и даже не один. Переход от патрилинейных родов 
к матрилинейным совершился в 30-х годах XX в. у 18 южносуматранских 
этносов, среди которых самый крупный — реджанг. Этот случай описан 
в исследовании М. Д ж аспена10. Что касается реджангов, то здесь налицо 
как раз пример, подтверждающий, что материнская филиация может 
быть моложе отцовской. Таким образом, второй аргумент, несмотря на 
его кажущуюся весомость, также уязвим.

Наконец, третий аргумент о том, что везде, где существует двойная 
филиация, доказано, что материнский счет родства старше, чем отцов­
ский, может вызвать только удивление. Кем доказано? Соответствую­
щих ссылок в работе Ю. И. Семенова мы не находим. Нельзя же, 
действительно, делать такой вывод на основании цитаты из Дж. П. М ер­
дока, приведенной на стр. 107 ( С е м е н о в ,  2). Насколько мне известно, 
двойная филиация привела к образованию особых социальных групп, 
названных тем же Дж. П. Мердоком секциями, только в Австралии и 
на некоторых островах Меланезии. Выводы некоторых авторов, дока­
зывающих большую архаичность именно материнского счета родства 
по сравнению с отцовским не стали общепринятыми. Следовательно, и

8 F. G а 11 о п, N ote on the A ustralian  m arriage system s, «Journal of the A nthropo­
logical Institute of Great Britain and Ireland», vol. XV III, 1889; A. B. D e a c o n ,  The re­
gulation of m arriage in Ambrym, «Journal of the Royal A nthropological Institu te of Great 
Britain and Ireland», v. LVIII, 1927; W. E. L a w r e n c e ,  A ltern atin g  generations in A u s­
tralia, in: «Studies in the Science of Society», N ew  H aven, 1937, p. 319— 354; G. P . M u r- 
d о с k, Social structure, 2 ed., N ew  York —  London, 1965, p. 50— 56.

9 R. M. K e e s i n g ,  F. М. К e e s i n g, N ew  perspectives in cultural anthropology, 
N. Y., 1971, p. 161, 162; H. A. B y  т и н  о в, Папуасы Новой Гвинеи, М., 1968, стр. 182—  
188.

10 М. A. J a s р a n, From patriliny to m atriliny. A structural change am ong the Red- 
jan g  of Southw est Sum atra, vol. 1—2, s. 1., 1964.

56



третий аргумент навеян скорее теоретическими воззрениями автора, 
нежели анализом конкретного материала.

Итак, мы имеем еще один пример системы аргументации, которая, по 
моему мнению, представляет собой порочный круг. Доказательство под­
меняется ссылкой на то, что требуется доказать. В математике подобная 
система доказательства и аргументации не признается правомерной. 
Я не вижу оснований, в силу которых она должна признаваться таковой 
в истории первобытного общества или этнографии.

*  *  *

Выдвигая альтернативную схему возникновения австралийских брач­
ных классов, я не ставил себе целью доказать, что реальный истори­
ческий механизм возникновения этого своеобразного социального инсти­
тута был именно таков. Моей целью было всего лишь продемонстриро­
вать, что можно представить себе этот путь и таким образом; можно, 
очевидно, и другими способами. Д ля меня, поскольку я не собираюсь 
здесь заниматься происхождением брачных классов, существенно другое. 
Модель, предложенная Ю. И. Семеновым, возможно, не хуже любой 
другой; более того, возможно, что все именно так и было, но следует 
доказать, что из всего множества теоретически мыслимых моделей 
только эта удовлетворяет всем условиям поставленной задачи. К со­
жалению, ни в первой статье Ю. И. Семенова, ни в его ответе на мою 
критическую заметку подобного доказательства нет.

O N CE A G A IN , ON THE «AUSTRALIAN CO NTROVERSY»
AND THE METHODS EM PLOYED IN ITS EXAM INATION

The article provides an analysis of the argum entation m ethods em ployed by those  
adhering to the conception of the prim ordial character of the matriarchal clan system ; 
this is  illustrated by Yu. I. Sem ionov’s study dealing w ith the so-called «Australian Con­
troversy». It is affirm ed that in arguing his hypothesis about the w ay  the transition from 
m atri- to patrician am ong the A ustralian aborigines cam e about, Yu. I. Sem ionov substi­
tu tes references to the hypothesis itself for its substantiation . Thus the argum entation  
represents a v icious circle and cannot be accepted as perm issible and sufficient proof of the 
theoretical conceptions of the author thus criticized.



А. М. Ха за  н о в

О СВЯЗИ ЛИНЕЙНОСТИ И ЛОКАЛЬНОСТИ 
С ОБРАЗОМ ЖИЗНИ

Моя предыдущая статья на эту тем у1: в' основном была посвящена 
конкретной модели первичной материнско-родовой организации, которую 
предложил Ю. И. Семенов, т. е. материнскому роду с дуально-группо­
вым, дислокальным и дисэкономичным браком 2. Эта модель по целому 
ряду причин казалась мне неубедительной.

В частности, для того чтобы подобный род вообще мог функциони­
ровать, необходим оседлый образ жизни, из наличия которого в верхнем 
палеолите и исходил Ю. И. Семенов. Между тем до возникновения про­
изводящего хозяйства длительная оседлость была скорее исключением, 
чем общим правилом.

Опровержению моего мнения Ю. И. Семенов посвятил специальную 
статью3. Со своей стороны, не желая затягивать дальше и без того уже 
весьма затянувшуюся дискуссию, ограничусь лишь несколькими крат­
кими замечаниями по существу, объясняющими, почему я по-прежнему 
не могу принять доводов Ю. И. Семенова.

1. Ю. И. Семенов полагает, что термины «оседлость» и «бродяжни­
чество» слишком широкие и неконкретные. Совершенно с ним в этом 
согласен. Но раньше он пользовался именно ими («Сов. этнография», 
1970, № 5, стр. 62; «Сов. этнография», 1971, № 6, стр. 109). Если теперь 
Ю. И. Семенов предпочитает писать о «переменно-оседлом», «сезонно­
оседлом», «оседло-бродячем» и т. д. образах жизни («Сов. этнография», 
1973, № 4, стр. 57), то я усматриваю в этом положительное влияние 
дискуссии.

Однако в результате остался обойденным очень важный вопрос. 
Раньше Ю. И. Семенов полагал, что конкретные формы, которые при­
нимало развитие реконструируемого им первичного материнского рода 
после появления минимального избыточного продукта и возникновения 
индивидуального брака, «во многом зависят от того, сохранился ли у 
данной этнической группы оседлый образ жизни, характерный для 
начала позднего палеолита, или же он сменился бродячим» («Сов. этно­
графия», 1971, № 6, стр. 109). Теперь он должен показать, существует ли 
взаимосвязь (и какая именно) между линейностью, с одной стороны, и 
«вековой оседлостью», «годовой оседлостью», «переменной оседлостью», 
-«сезонной оседлостью», «передвижным бродяжничеством», «подвижным 
бродяжничеством»— с другой. В своем ответе на мою статью он этого 
не сделал.

2. По мнению Ю. И. Семенова, «в начальную эпоху позднего палео­
лита, несомненно, существовали прочные постоянные жилища, нередко

1 См. А. М. X а з а н о в, Природно-хозяйственные различия в каменном веке и 
проблема первичности материнского рода, «Сов. этнография», 1973, №  1.

2 Ю. И. С е м е н о в ,  Проблема перехода от материнского рода к отцовскому (опыт 
теоретического анализа), «Сов. этнография», 1970, №  5; е г о  ж е ,  П роблема историче­
ского соотношения материнской и отцовской филиации у  аборигенов Австралии (по по­
воду статьи М. А. Членова «М ожно ли считать «австралийскую контроверзу» разрешен­
ной»), «Сов. этнография», 1971, №  6.

3 Ю. И. С е м е н о в ,  О материнском роде и оседлости в позднем палеолите, «Сов. 
этнография», 1973, №  4.

58



образовывавшие целые поселки, в которых люди жили годами. В более 
позднее время (мадленская эпоха) наряду с человеческими коллекти­
вами, продолжавшими жить оседло, появляются группы, ведущие 
бродячий образ жизни. Мезолит в целом, как известно, характеризуется 
господством бродячего образа жизни, что не исключает полностью воз­
можности существования отдельных оседлых групп» («Сов. этногра­
фия», 1970, № 5, стр. 62). В другой своей статье Ю. И. Семенов также 
писал про «оседлый образ жизни, характерный для начала позднего 
палеолита» («Сов. этнография», 1971, № 6, стр. 109).

Возражая Ю. И. Семенову, я стремился показать, что на самом деле 
картина была значительно более пестрой, что известны и другие вари­
анты развития, такие, когда оседлость характерна именно для мезолита 
в противоположность верхнему палеолиту или же когда и в верхнем 
палеолите, и в мезолите тип подвижного охотничье-собирательского 
хозяйства продолжал сохраняться без существенных изменений. Для 
этого я привел некоторые археологические материалы («Сов. этно­
графия», 1973, № 1, стр. 114— 118). Ю. И. Семенов считает, что в них не 
■содержится достаточного количества данных для подобного заключения. 
Поскольку ссылки на соответствующую литературу имеются в под­
строчных примечаниях к моей статье, любой желающий может сам про­
верить, кто из нас прав.

Однако и в этом вопросе позиция Ю. И. Семенова, кажется, не оста­
лась неизменной. Раньше он полагал, что люди в начале верхнего 
палеолита жили «оседло» (практически же не только в начале, потому 
что мадлен, когда, по Ю. И. Семенову, впервые появляются группы, 
ведущие бродячий образ жизни,— это самый конец верхнего палео­
л и та 4). Теперь он уточняет, что «вопрос о том, была ли оседлость в 
верхнем палеолите всеобщим явлением или же наряду с оседлыми груп­
пами существовали и бродячие, не имеет принципиального значения» 
(«Сов. этнография», 1973, № 4, стр. 55—56). Или: «вряд ли могут быть 
сомнения, что в верхнем палеолите наряду с оседлыми существовали 
человеческие группы, которые вели бродячий образ жизни» («Сов. этно­
графия»,- 1973, № 4, стр. 64). Для меня сомнений, действительно, нет. 
Рад, что для Ю. И. Семенова теперь тоже.

3. Итак, в признании факта сосуществования в верхнем палеолите 
«оседлого» и «бродячего» образов жизни у нас с Ю. И. Семеновым разно­
гласий уже нет. Мы расходимся теперь лишь в деталях, в оценке того, 
насколько широко был распространен «подвижный образ жизни». Тем 
более уместными представляются два вопроса, которые я задал 
Ю. И. Семенову в своей предыдущей статье. К тому же оба они непо­
средственно связаны с Австралией, занимающей столь видное место в 
его построениях.

Первый вопрос-— как отразилось (и отразилось ли вообще) на гипо­
тетической первоначальной материнско-родовой организации с дуально­
групповым дислокальным и дисэкономичным браком переселение в 
Австралию из Юго-Восточной Азии и последующее расселение по кон­
тиненту? Ю. И. Семенов обошел его молчанием.

Второй вопрос — как конкретно функционировал первоначальный 
материнский род с дуально-групповым, дислокальным и дисэкономичным 
■браком, предлагаемый Ю. Д. • Семеновым, точнее, как подвижность 
могла сочетаться с дислокальным браком?

Ю. И. Семенов полагает, что на него отвечают материалы этнографии 
и фольклористики. Под материалами этнографии он подразумевает 
обычаи типа улатиле и катайауси меланезийцев Тробрианских островов, 

куонанде  и аваиро  папуасов гор Новой Гвинеи.

4 A. JI. М о н г а й т, Археология Западной Европы, М., 1973, стр. 140.

59



На слишком вольное обращение Ю. И. Семенова с так называемыми1 
пережитками уже указывали некоторые исследователи5. Прежде чем 
ссылаться на обычаи типа улатиле надо доказать, что они восходят 
к началу верхнего палеолита, а не к гораздо более позднему времени,, 
что их можно объяснить, только признав наличие в далеком прошлом 
дислокального группового брака, а не каким-либо иным образом. Мето­
дом пережитков нельзя пользоваться так, будто после Э. Тейлора не 
было Б. Малиновского, т. е. пользоваться, конечно, можно, но насколько 
это будет убедительно?

Однако дело не только в этом. И у меня, и у Ю. И. Семенова в дан­
ном конкретном случае речь идет об аборигенах Австралии. При этом 
Ю. И. Семенов признает справедливость- моего предположения, что в 
Австралии в верхнем палеолите сколько-нибудь длительная оседлость 
отсутствовала («Сов. этнография», 1973, № 4, стр. 61—62). Между тем 
примеры, на которые он ссылается, относятся не к подвижным охотникам 
и собирателям, а к оседлым земледельцам.

Единственное исключение — обычай дзамалаг  у австралийцев Арн- 
хемленда. Но я уже отмечал — и Ю. И. Семенов в данном случае, 
по-видимому, согласен,— что именно австралийцы Арнхемленда к тому 
времени, когда у них был зафиксирован этот обычай, вели сложившийся 
сравнительно поздно полуоседлый образ жизни рыболовов и собирате­
лей моллюсков.

Но главное — сам обычай дзамалаг. Р. Берндт, тот самый автор, на 
которого ссылается Ю. И. Семенов, описывает его как церемониальный 
обмен между группами, принадлежащими к различным племенам. Обмен 
сопровождался пением, танцами, весельем с эротическим оттенком, даж е 
половыми сношениями. По мнению Р. Берндта, «церемония не только 
служила целям обмена желаемыми предметами (commodities), но и 
была эмоциональным клапаном, и давала средства для консолидации 
дружественных отношений между членами различных племен». Тот ж е 
автор подчеркивает, что « х о т я  в н е д а в н е е  в р е м я  э р о т и ч е с к и й  
а с п е к т  д з а м а л а г а  у с и л и л с я  (разрядка моя.— А. X.),  обмен 
благами все еще имеет существенное значение»6. И этот обычай 
Ю. И. Семенов приводит в качестве объяснения, как совместить дисло- 
кальный брак с подвижным образом жизни!

Остается еще фольклор: легенды об амазонках и мифы аранда 
(арунта).

Если строго следовать логике рассуждений Ю. И. Семенова, при­
влечение их неправомерно. Ведь в легендах и мифах речь идет не о  
дислокальном браке, а об эпизодических встречах самостоятельных муж­
ских и женских групп. А по Ю. И. Семенову, первоначальный материн­
ский род по крайней мере не был однополым, а состоял лишь из 
несколько обособленных групп: мужчин и женщин с детьми.

Но опять же дело даже не в этом, а в принципиальной правомерности 
прямолинейного использования данных фольклора. Несостоятельность 
антропологической школы в фольклористике (Лэнг, Мак-Кэллок, Хар­
рис и др.), представители которой считали, что некогда существовавшие 
обычаи и воззрения находят свое непосредственное отражение в леген­
дах, мифах и сказках, была продемонстрирована уже в начале нашего 
века. Походя ее не возродить. Впрочем, думаю, что и более серьезные 
попытки в этом направлении обречены на провал7.

5 В. Р. К а б о ,  Проблема пережитков в этнографии, «Доклады  Восточной комиссии 
Географического общ ества СССР», вып. 1 (2 ), Л ., 1965, стр. 51— 61; А. М. Р е ш е т о в ,
Об использовании данных фольклора для изучения ранних форм семейно-брачных отно­
шений, сб. «Фольклор и этнография», Л., 1970, стр. 241—242.

6 R. М. В е г n d t. Cerem onial exchange in W estern Arnhem  Land, «Southw estern  
Journal of Anthropology», 1951, vol. 7, No. 2, p. 162.

7 Критику антропологической школы в фольклористике см. Е. М. М е л е т и н -  
с к и й, Герой волшебной сказки, М., 1958.

60



4. М. А. Членов и М. В. Крюков8 показали, что остальные аспекты 
предложенной Ю. И. Семеновым модели также весьма уязвимы для 
критики. Поэтому его гипотеза, на мой взгляд, остается недоказанной.

ON THE RELATION O F LIN EALITY AND M ARRIAG E LO CA LITY  
TO THE W A Y OF LIFE

T he author notes, in reply to the article by Yu. I. Sem ionov (Sovetskaya E tnografia, 
1973, №  4 ) , that the latter has considerably revised his view s: thus he now recognizes the 
ex isten ce  in the Upper Palaeolith ic not on ly  of a «sedentary» but a lso  of a «wandering»  
w a y  of life. H owever, in the present author’s opinion, a m obile w ay of life is not easily  
com patible w ith  the m atrilineal clan, w ith  the dual-group, d islocal and diseconom ic mar­
riage which Yu. I. Sem ionov attem pts to reconstruct as the primary and universal one. 
The article dem onstrates the improper use m ade by Yu. I. Sem ionov of ethnographic and 
folk loristic  data in arguing his hypothesis. The author draws his opponent’s attention to the 
circum stance that the method of survivals cannot be em ployed in such a w ay, as though  
there had been no M alinow ski after Taylor, and that the unsoundness of the anthropolo­
g ica l school in folklore study had already been dem onstrated early in the present century.

8 М. В. К р ю к о в ,  Д ает  ли система брачных классов ключ к разгадке «австралий­
ской контроверзы»? «Сов. этнография», 1974, №  3.

Примечание редакции. Ответ Ю. И. Семенова на статьи М. В. Крюкова, М. А. Чле- 
нова и А. М. Хазанова и заключение редколлегии будут опубликованы в следующем но­
мере ж урнала.



ООБЩЕНИЯ

А. П. Н о в и  ц к а я  :

ЧИСЛЕННОСТЬ И СОСТАВ СЕМЬИ 
В МОЛДАВСКОЙ ССР
(ПО МАТЕРИАЛАМ ЭТИОСОЦИОЛОГИЧЕСКОГО  
ИССЛЕДОВАНИЯ)

Настоящее сообщение посвящено проблемам, касающимся внешнего- 
строя семьи, т. е. ее численности, состава и формы, которые в последнее 
время привлекают внимание многих исследователей *. Оно написано па  
материалам этносоциологического исследования, проведенного в Мол­
давии по проекту «Оптимизация социально-культурных условий развития 
и сближения наций в СССР», осуществляемому сектором конкретно­
социальных исследований Института этнографии АН СССР 2.

Сбор материала проводился путем опроса — в городах среди молда­
ван и русских, в сельской местности — среди молдаван. Кроме того, 
использованы официальные статистические источники, так как вопросы 
о численности, составе и форме семьи можно решить только на массовом 
материале.

В городах республики было проинтервьюировано 3802 чел. (из них 
1984 молдаванина и 1818 русских), в деревнях— 1631 чел. В выборке 
представлены города разных типов: Кишинев с населением более
200 тыс. чел., «средние»— Бельцы и Тирасполь с населением от 51 до 
200 тыс. и, наконец, «малые»— Кагул и Сороки с населением от 21 до 
50 тыс., Фалешты и Калараш с населением до 20 тыс. В Кишиневе мол­
даване и русские представлены почти поровну, в «средних» городах пре­
обладает русское население, в «малых»— молдаване.

Опросный лист заполнялся не на семью, а на респондента. Однако- 
поскольку в анкете содержались вопросы о том, состоит ли респондент 
в браке и о национальности супругов, обработка полученных материалов 
позволила установить число однонациональных и разнонациональных 
браков (в сообщении браки считаем за семью). Анализ собранных мате­
риалов показывает, что в городах всех типов преобладают однонацио­
нальные семьи.

В столице республики русские и молдавские семьи представлены 
поровну (русских семей больше всего лишь на 1,2%), в «средних» 
городах русских семей больше на 11,8%, а в «малых»— больше молдав­
ских семей (на 14, 1% ) .  Объяснить это можно соотношением численности 
молдаван и русских в этих городах3.

1 «Аннотированная библиография работ по проблемам семьи в СССР (1957—  
1971 гг.)», вып. I— II, М., 1972; О. А. Г а н ц к а я ,  Этнос и семья в СССР, «Сов. этно­
графия», 1974, №  3; «Динамика изменения положения женщины и семья» в сб. «XII 
М еждународный семинар по исследованию семьи», М., 1972, стр. 7.

2 П одробно об исследовании, его программе, методике и перспективах см. 
Ю. В. А р у т ю н  ян,  Социально-культурные аспекты развития и сближения наций в 
СССР, «Сов. этнография», 1972, №  3.

3 По переписи 1970 г., в Тирасполе («средний» город) проживало 84,6% русских, и 
только 15,4% молдаван. В «малых» городах, наоборот, проживает больше молдаван, 
например, в г. Калараш молдаван 84,2%, русских— 15,8%. См. «Итоги В сесою зной, 
переписи населения 1970 года», т. VII, М., 1974.

62



В целом по городам одна пятая всех семей — смешанные в нацио­
нальном отношении. Более всего таких семей в «средних» горо­
дах (25,1 %) 4.

В столице республики Кишиневе женщины (молдаванки и русские) 
почти так же часто создают межнациональные семьи, как и мужчины 
этих национальностей. В «средних» городах больше таких смешанных 
семей, где муж молдаванин, а в «малых»— где муж русский. Это, веро­
ятно, зависит от соотношения молдаван и русских в этих городах, и в 
особенности мужчин и женщин этих национальностей5.

Опыт исследования семейных отношений у других народов нашей 
страны показывает, что у мужчин и женщин одной и той же националь­
ности частота вступления в брак с лицами других национальностей 
неодинакова. Русские женщины пока несколько активнее, чем русские 
мужчины, вступают в межнациональные браки, в то время как у лиц 
иных национальностей отмечается противоположная тенденция6.

Аналогичную картину отмечают исследователи и в Молдавии. Так, 
Л. С. Соловей пишет: «В городах и селах в каждой второй семье, в кото­
рой мать — русская, отец — другой национальности»7. У молдаван, на­
против, пока несколько чаще вступают в браки с лицами другой нацио­
нальности мужчины.

Чтобы судить о тенденциях, характерных для изменения размера 
семьи в Молдавской ССР, сравним наши данные и статистические мате­
риалы за 70-е годы с материалами переписи 1959 г. В 1959 г. как в 
городе, так и в сельской местности были наиболее распространены 
семьи, состоявшие из трех человек. Значительной была доля семей из 
двух человек, что объясняется последствиями войны 1941— 1945 гг., 
вызвавшей сокращение численности семьи. В 1959 г. сельская семья 
была по размеру больше городской (3,9 чел. в селе, 3,5 чел. в городе). 
В сельской местности семьи из двух человек составляли 25,0%, из 
тр ех —24,1%, в городах соответственно 28,3 и 29,5%®.

Обратимся к материалам переписи 1970 г. В городе и в селе пре­
обладали семьи из двух и трех человек. Среди семей из двух человек 
значительный процент составляли семьи пожилых супругов, у которых 
взрослые дети живут отдельно. По-прежнему сельская семья много­
численнее городской — ее средний размер, как и в 1959 г.,—3,9 чел., 
городской же — 3,4 чел., т. е. немного меньше, чем в 50-е годы9.

Семьи из двух человек в селе составляли 26,8%, из трех—21,3%, 
в городах соответственно—26,9 и 31,2%. Обращает на себя внимание 
тот факт, что в городе крупных семей меньше, чем в селе. Так, если семей 
из четырех членов в городе—25,2%, а в селе—20,4%, то уже из пяти 
членов в городе— 10,2%, в селе— 13%, из шести и более — в городе — 
6,3%, в селе— 17,6%.

4 «Средние» города —  растущие. В них развиваются новые отрасли промышленно­
сти, требующ ие много рабочих рук. Сюда приезжает значительное число лиц других 
национальностей, в основном несемейная молодежь. Вступая в брак, они часто созда­
ют межнациональные семьи.

5 По переписи 1970 г. в Тирасполе мужчины-молдаване составляли 17,5%, мужчи­
ны -русские— 82,5%; женщины-молдаванки 13,4%, женщины-русские — 86,6%; в г. Ка- 
лараше мужчины-молдаване составляли 81,2%, русские— 17,8%, молдаванки —  79,7%, 
русские —  21,3% . .

6 См.: Э. К. В а с и л ь е в а ,  Этцодемографическая характеристика семейной струк­
туры населения Казани в 1967 г., «Сов. этнография», 1968 №  5, стр. 13— 15; Л. Н. Т е- 
р е н т ь е в а ,  Определение своей национальной принадлежности подростками в нацио­
нально-смешанных семьях, «Сов. этнография», 1969, №  3, стр. 26; Я. С. С м и р н о в а ,  
Национально-смешанные браки у  народов Карачаево-Черкессии, «Сов. этнография», 
1967, №  4, стр. 130 и др.

7 Л. С. Соловей, К вопросу о  национально-смешанных семьях в Молдавии, «Сов. 
этнография», 1969, №  5, стр. 90.

8 «Итоги Всесоюзной переписи населения, 1959 г., М олдавская ССР», М., 1962, 
табл. 59.

9 «Итоги Всесоюзной переписи населения 1970 года», т. V II, табл. 25.

63



Наши экспедиционные материалы подтверждают указанную тенден­
цию. Они показывают, что за последнее десятилетие резких изменений 
в численности семей не произошло. Так, в 1959 г. в Кишиневе большая 
часть семей насчитывала три человека. В 1971 г., по нашим материалам, 
в Кишиневе наблюдалась такая же картина.

В материалах переписи 1970 г. зафиксированы данные о средней 
численности городской и сельской семьи. Установить, как различаются 
размеры семей в городах разных типов, невозможно. Результаты нашего 
обследования частично восполняют этот пробел. Анализ показывает, что 
в «средних» и «малых» городах преобладают семьи из трех — четырех 
человек. Об этом говорит табл. 1.

Т а б л и ц  а 1

Семьи из 3 —4 человек в малых и средних городах, в %

Семья из трех человек Семья из четырех человек

Размер города
русск. молд. русск. молд.

«Малый» город 
•«Средний» город

2 5 ,0
2 5 ,2

2 0 ,7
•2 .3 ,1

2 9 .8
3 0 .8

2 6 ,6
2 4 ,1

В селах так же, как и в городах значительное место занимают семьи 
из трех — четырех человек. Однако наши данные, как и материалы пере­
писи 1970 г., свидетельствуют о том, что в сельской местности, как 
правило, размер семьи больше, чем в городе.

Отчетливо выявляется общая тенденция в изменении размера семьи 
в разных типах поселений10. Так, в столице республики у обеих нацио­
нальностей наиболее многочисленна группа семей из трех человек, в 
«средних» и «малых» городах первое место занимают семьи, состоящие 
из четырех человек. Семей из 5 и более человек в Кишиневе и «средних» 
городах около 14%, а в «малых» городах их 25,2%- Это объясняется 
тем, что в «малом» городе преобладают многодетные молдавские семьи.

Улавливаются небольшие различия в численности молдавских и рус­
ских семей в поселениях разных типов. Так, например, в Кишиневе 
семьи, состоящие из шести человек, чаще встречаются у молдаван.

Анализ размеров семьи в «средних» городах показывает, что среди 
семей любой численности русских несколько больше. Это объясняется 
тем, что в городах доля молдаван, не состоящих в браке, выше, чем 
русских. Основную массу одиночек составляют молодые люди, недавно 
приехавшие на работу или учебу в город. Анализ возрастного состава 
русских и молдаван по Кишиневу (по другим городам таких данных 
пока нет) показывает, что молдаван в возрасте от 18 до 24 лет значи­
тельно больше, чем русских. Молдаван в возрасте 18— 19 л е т —9,9% 
(русских—4,0%), в возрасте 20—24 го д а —25,1% (русских — 11,8%).

Однако указанные выше различия в численности семей у обеих 
национальностей не слишком значительны. Можно утверждать, что в 
Молдавской ССР национальные факторы не оказывают заметного вли­
яния на размеры семьи.

Исследователи, изучавшие семейные отношения в других регионах 
страны, отметили зависимость между размерами семьи и социально- 
экономическими, профессиональными, культурными и другими факто-

10 Это положение было отмечено и другими исследователями. См., например, 
Э. В а с и л ь е в а ,  Влияние современных общественно-экономических условий в СССР  
на структуру и стадии развития советской семьи, в кн. «XII М еждународны й семинар 
по исследованию семьи», М., 1972, стр. 13.

64



Т а б л и ц а  2

Численность семей у различных социально-профессиональных групп на селе, в %*

Число
членов

семьи

Работники не 
квалифициро­
ванного физи­
ческого труда

Работники 
физического 

труда средней 
квалификации

Работники 
физического 
труда выс­
шей квали­

фикации

С лужа­
щие

Специалис­
ты средней 
квалифика­

ции

Специа- 
листы 

высшей 
квалифи­

кации

Руководи­
тели сред­
ней квали­
фикации

Руково­
дители
высшей
квали­
фика­
ции

2 1 3 ,4 1 4 ,6 8 ,0 7 10,1 10 ,9 11 ,05 13 ,5 5 ,7
3 1 6 ,4 2 4 ,0 2 1 ,7 2 2 ,6 2 0 ,7 3 0 ,9 19 ,8 3 0 ,2
4 1 5 ,3 2 0 ,0 2 5 ,9 2 1 ,0 9 3 5 ,6 3 0 ,4 2 1 ,9 3 0 ,2
5

6 и бо­
19 ,09 9 ,3 1 5 ,5 1 1 ,7 1 2 ,6 11,05 1 4 ,6 2 2 ,6

лее 2 4 ,1 1 4 ,6 15, 3 1 3 ,2 9 ,8 5 ,1 23 ,05 13 ,2

•Проценты во всех таблицах рассчитывались от всего мзссива отобранных респондентов, а не от числа 
ответивших на данные вопросы.

Т а б л и ц а  3

Распределение семей по поколенному составу, в %

Число поко­
лений в семье

Состав семей

Весь городской 
массив Кишинев Средние города Малые города Село

русск. молд. русск. МОЛД. русск. МОЛД, русск. молд. молд.

Одно Супруги 1 2 ,9 1 1 ,4 1 1 ,8 1 1 ,2 1 3 ,9 14 1 3 ,3 10 ,0 10 ,0
Два Супруги,

дети
4 9 ,9 4 7 ,6 4 3 ,3 4 2 ,3 5 7 ,2 4 7 ,7 50 5 5 ,2 6 1 ,0

Три Супруги, де­
ти, родители

1 0 ,6 7 ,3 12 ,1 6 ,0 8 , 2 6 ,3 10 ,8 9 ,0 6 ,0

р а м и 11. Наши материалы по Молдавской ССР не выявили резких раз­
личий в размерах семей.в разных социально-профессиональных группах 
городского населения как среди молдаван, так и среди русских. На селе 
пока еще можно отметить влияние социально-профессиональных факто­
ров на численность семьи (табл. 2).

На селе, как видим наиболее многочисленны семьи работников 
неквалифицированного физического труда и руководителей среднего 
звена (бригадиров, заведующих фермами и т. д.). В большинстве слу­
чаев они состоят из 5—б чел.

Мы исследовали также влияние доходов семьи на ее размеры. 
Выяснилось, что в городах Молдавской ССР, по-видимому, не существу­
ет прямой зависимости между этими двумя величинами. Многодетные 
семьи чаще встречаются у молдаван, хотя их доходы не больше, чем в 
русских семьях.

В селе больше всего детей . у малоквалифицированных работников 
физического труда, хотя их доходы меньше, чем у специалистов более 
высокой квалификации. -

Д ля характеристики «внешней» структуры семьи важны также такие 
показатели, как поколенный: состав, характер родственных отношений, 
число детей и т. д. Как видно из табл. 3, основная часть семей у обеих 
национальностей в городе и в селе состоит из двух поколений. В настоя­
щее время повсеместно преобладает двухпоколенная семья, состоящая

11 Э. К. В а с и л ь е в а ,  Этнодемографическая характеристика семейной структуры 
населения Казани в 1967 г., стр. 16.

5 Советская этнография, № 6 65



Т а б л и ц а  4

Распределение семей по поколениям у различных социально-профессиональных групп в
Кишиневе, в %

Состав семьи

Работники 
не квалифи­
цированного 
физического 

труда

Работники
квалифици­
рованного

физического
труда

Служащие
Специалисты 
и*руководи­
тели. средне- 
' го звена

Специалисты 
и руководители 
высшего звена

Специалисты 
и руководители 

научных и 
творческих 
организа­

ций

русск. МОЛ Д . русск. молд. русск. молд, ■русск. молд. русск. молд. русск. МОЛД.

Супруги 
(одно поко­

ление)

12,1 — 1 2 ,6 11 ,0 1 2 ,0 6 ,8  - 4*>9 11 ,0 1 0 ,4 5 ,7 5 ,6 2 ,6

Супруги, 
дети (два 
поколения)

41 ,1 4 8 ,4 4 9 ,4 4 9 ,5 4 7 ,0 47, 7 4 9 ,0 4 5 ,1 4 0 ,6 3 0 ,6 61, 1 6 3 ,2

Супруги, де- 
ги, родители 

супругов 
три поколе­

ния)

11 ,3 5 ,2 8 ,6 5 ,7 9 ,6
ООСО 13 ,9 4 ,4 1 7 ,0 7 ,5 8 ,3 2 ,6

• Т а б л и ц а  5
Число детей в семье, в %

Дети
Весь городской 

массив Кишинев Средние города Малые города Село

русск. МОЛД. русск. молд. русск. молд. русск. молд. молд.

Один 2 9 ,6 2 3 ,0 3 0 ,6 2 1 ,7 2 8 ,1 2 4 ,4 2 8 ,0 2 4 ,0 1 7 ,0
Двое 2 9 ,8 2 2 ,8 2 5 ,2 1 9 ,7 3 4 ,2 2 3 ,9 3 2 ,0 2 6 ,5 2 0 ,0
Трое
Четверо и

8 ,9 9 ,5 9 ,3 8 ,7 9 ,0 9 ,4 8 ,1 11, 2 1 7 ,0

больше 4 ,5 7 ,3 3 ,4 4 ,9 4 ,6 4 ,6 6 ,3 1 1 ,8 2 1 ,0

из родителей и их малолетних или неженатых (незамужних) детей, она 
типична и для Молдавии.

Более половины однопоколенных семей составляют брачные пары, 
взрослые дети которых создали свою семью и живут отдельно от роди­
телей; примерно треть таких семей — супруги, не имеющие детей. Семьи 
из трех поколений состоят из супругов, их детей и родителей одного из 
супругов (чаще всего одного из родителей). Семей из трех поколений у 
молдаван несколько меньше, чем у русских в городах всех типов (осо­
бенно в Кишиневе). Объяснить это можно в первую очередь тем, что 
в городах всех типов лиц старшего возраста среди русского населения 
несколько больше, чем среди молдаван. Например, в Кишиневе русские 
в возрасте от 40 до 60 лет составляют 54,2% всего русского населения, 
молдаване этой возрастной группы — только 21,5% молдавского насе­
ления. Меньше всего молдавских семей из трех поколений в Кишиневе, 
где, как уже было сказано, живет много молодежи коренной националь­
ности. Их родители нередко остаются в селе.

Проанализировав зависимость поколенного состава семьи от соци­
ально-профессиональных факторов, мы пришли к выводу, что как в 
городе, так и в селе у всех социально-профессиональных групп пре­
обладают двухпоколенные семьи, что вообще характерно для структуры 
современной семьи в нашей стране. Трехпоколенные семьи несколько 
чаще встречаются у специалистов и руководителей (в Кишиневе у 
специалистов высшей квалификации таких семей— 17,0%, а в селе у 
группы руководителей— 13,5%), что можно объяснить очень боль-

66



шой занятостью представителей этих социально-профессиональных групп 
на работе, в связи с чем они нуждаются в помощи родителей по дому 
и в воспитании детей.

Мы рассмотрели также вопрос о детности молдавских и русских 
семей в городах и молдавских семей в сельской местности (табл. 5). 
Сопоставляя города разных типов, мы видим, что чем крупнее город, тем 
меньше в нем семей, имеющих трех-— четырех детей и более12. В селе 
таких семей и еще более многодетных—38%. Подчеркнем, что ближе 
всего к селу по этому признаку стоит «малый» город — 23,0% таких 
семей.

В крупных индустриальных городах Молдавской ССР детность сни­
жается. Причиной этого, на наш взгляд, являются возросшая активность 
женщин во всех сферах общественной жизни и рост профессионального 
и культурного уровня населения. Такая тенденция характерна для всех 
народов нашей страны 13.

Семьи молдаван и русских, как мы видели, не имеют существенных 
различий ни в численности, ни в составе. В силу указанных выше причин 
у русских пока больше трехпоколенных семей. За счет этого средний 
размер русских семей в городе немного выше (у русских—3,1%, у мол­
д а в а н —2,9%), но детей больше в молдавских семьях.

Из приведенных выше материалов видно, что в настоящее время в 
Молдавии и у молдаван, и у русских наиболее распространенной формой 
семьи, как в городе, так и в селе является семья, состоящая из двух 
поколений — родителей и их неженатых (незамужних) детей, т. е. семья 
с одной супружеской парой (см. табл. 3). Это малая сем ья14. Специа­
листы иногда называют ее отдельной малой семьей. Исследования, про­
веденные в разных районах нашей страны, показали, что формированию 
отдельных малых семей способствовали различные факторы: экономи­
ческая самостоятельность всех взрослых членов семей, повышение куль­
турно-образовательного и материального уровня населения и т. д . 15. 
Масштабы современного жилищного строительства в городах, не говоря 
уже о селах, позволяют жить отдельными малыми семьями. Собранные 
нами материалы свидетельствуют о сравнительно хороших жилищных 
условиях населения Молдавской С С Р —69% семей, попавших в нашу 
выборку в Кишиневе, имеют отдельную квартиру, 10,9% — живут в ком­
мунальных квартирах, 8,8% — в общежитиях. В «средних» городах в 
отдельных квартирах (домах) ж ивут—78,2% семей, в «малых»—83%. 
Высок в городах и размер жилой площади, приходящейся на одного 
человека (от 6 до 10 м2 у половины обследованных нами семей). В селах 
республики практически каждая семья хорошо обеспечена жилой пло­
щадью (имеет отдельный дом, реже квартиру).

Итак, материалы исследования показывают, что в Молдавской ССР 
в настоящее время национальные, культурные, профессиональные фак­
торы не оказывают решающего влияния на численность, состав и форму 
семьи.

Правда, небольшие различия между семьями в городах разных типов 
еще сохраняются. Так, в «малых» городах семьи по размерам и по числу 
детей ближе к сельским семьям. Население «малых» городов в значи­

12 Это ж е положение было отмечено и в других районах страны. См. Э. В а с и л ь е- 
в а, Влияние современных общественно-экономических условий в СССР на структуру и 
стадии развития советской семьи, стр. '43L

13 Там ж е. •
14 М атериалы переписи 1970 г: подтверждают наш вывод о преобладании малой 

семьи в М олдавской ССР. Она составляет в городах — 83%, в селах — 85,4%. Интересно 
еще раз подчеркнуть, что в сельской -местности таких семей больше (как и по нашим 
материалам). См. «Итоги Всесоюзной, переписи населения 1970 года», т. V II, табл. 27.

15 См., например, С. А. М а к а р ч у  к, Рабочая семья на Украинском Прикарпатье, 
в кн.: Этнографическое изучение быт'а рабочих», М., 1968; М. Г. П а н к р а т о в а ,  Опыт 
социологического изучения внутрисемейных отношений, в кн.: «Социологическое изуче­
ние села: культура, быт, расселение», вып. 1, М., 1968, и др.

5* 67



тельной мере состоит из недавних выходцев из деревень, имеющих е 
селом глубокие связи. В образе жизни «малого» города еще сохраняются 
традиционные образцы поведения и мышления.

Семьи «средних» городов ближе к семьям больших городов. Здесь 
больше молодых супружеских пар, выше процент межнациональных 
браков. Однако в целом семьи городов разных типов отличаются незна­
чительно.

Нами не отмечено также резких различий по численности, форме, 
составу между сельской и городской семьей, между молдавскими и рус­
скими семьями. Можно, по-видимому, говорить о том, что идет процесс 
формирования единого типа семейной структуры. «Внешняя» структура 
семьи обуславливается общим ходом социально-экономического раз­
вития. Современная семья любой национальности — продукт существую­
щих социально-экономических условий. Наши материалы показывают 
также, что различия между семьями отдельных социально-профессио­
нальных групп быстро исчезают.

Сопоставление «внешней» структуры семьи в Молдавской ССР с 
имеющимися данными по ряду других районов Европейской части 
РСФСР свидетельствуют об идентичности процесса развития структуры 
современной семьи в нашей стране.



X. А р г ы н б а е в

СВАДЬБА И СВАДЕБНЫЕ ОБРЯДЫ У КАЗАХОВ 
В ПРОШЛОМ И НАСТОЯЩЕМ1

Обширный этнографический материал о формах брака у казахов и 
связанных с ними различных обычаях и обрядах, которые содержат по­
рой древние пережиточные элементы, позволяет понять сложную и дли­
тельную историю развития казахской семьи.

Браку у казахов до Великой Октябрьской социалистической револю­
ции предшествовали сватовство и договоренность о размере калыма. 
Несовершеннолетние дети вступали в брак по воле родителей или стар­
ших родственников, желание совершеннолетних нередко учитывали.

До начала официальных переговоров о сватовстве обе стороны ста­
рались собрать сведения о женихе, невесте, их семьях, материальном по­
ложении и условиях жизни. Зачастую устраивались предварительные 
смотрины девушки. Если в результате подобной «разведки» выяснялась 
взаимная склонность невесты и жениха, то отец последнего мог послать 
доверенных лиц (жаушы), чтобы сделать официальное предложение2.

В случае согласия отца невесты на брак, доверенные лица возвра­
щались, получив в подарок халаты, так называемые шеге ш апан3. Пос­
ле этого в семью невесты направлялось от 3 до 30 сватов со стороны 
жениха, во главе которых стоял близкий родственник или же отец же­
ниха. Сваты вели переговоры о размерах калыма, сроках его выплаты, 
о приданом, расходах на свадьбу и времени свадьбы.

Обоюдное согласие закреплялось чтением молитвы, так называемым 
ак бага. Затем все сваты отпивали воду из деревянной чаши (аяк ), а 
главный сват со стороны жениха сообщал о количестве скота, подарен­
ного в честь сговора (бата аяк) семье невесты.

До принятия казахами- мусульманского вероисповедания договор 
сторон о предстоящем браке сопровождался следующим обрядом; в 
жертву приносился баран, затем деревянную чашу наполняли артериаль­
ной кровью животного (бауыздау кан) и тут же преподносили ее при­
ехавшим в аул невесты главным сватам (бауыздау куда), которые одно­
временно макали в нее пальцы (в отдаленные времена острые концы 
своих пик), а затем один за другим отпивали еще не остывшую кровь. 
Считалось, что клятвопреступника покарают священная кровь жертвен­
ного животного и пика оскорбленного. Такие обряды давно исчезли.

1 Статья написана на основе-изучения архивных и литературных источников, а так­
ж е  полевых исследований автора, проведенных в 1966— 1970 гг. на территории К азах­
ской ССР; библиографию по проблеме статьи см. Н. А. К и с л я к о в, Очерки по истории 
семьи и брака у  народов Средней Азии и Казахстана, М .— Л ., 1969, стр. 98— 114.

2 И. А л т ы н  с а р и н ,  Очерки Обычаев при сватовстве и свадьбе у киргиз Оренбург­
ского ведомства, «Записки Оренбургского отд. Русского географического о-ва», 1870, 
вып. 1, стр. 104.

3 А. Д  и в а е в, Несколько слов о свадебном ритуале киргиз Сырдарьинской обла­
сти, «Ученые записки Казанского университета», 1900, кн. 4.

69



В честь засватанной невесты ее отцу преподносили специальный по­
дарок, так называемый каргыбау (ошейник) или уштагар4, означавший, 
что дочь засватана. Лишь после этого договаривающиеся стороны офи­
циально считались сватами. В ознаменование этого события они съедали 
специальное блюдо (куйрык-бауыр) из свежесваренного курдючного 
сала и печенки. Взаимное угощение сватов символизировало установ­
ление родственных отношений обеих сторон на долгие годы. При этом 
приговаривали: «Зять на столетия, а сват на тысячелетия» (куйеу жуз 
жылдык, куда мын жылдык) .

Во время пиршества в честь завершен-йЯ'Сватовства женщины — род­
ственницы невесты по обычаю подвергали'сватов различным испытани­
ям: заставляли петь, играть на музыкальных инструментах, рассказы­
вать легенды. В случае отказа сваты должны были откупаться подар­
ками (кэде).

Перед отъездом каждый из сватов получал подношение (Kuim) . Если 
среди них не было отца жениха, то ему обязательно передавали в пода­
рок хорошего верхового коня или взрослого верблюда, покрытого боль­
шим ковром (калы шлем) \

Через некоторое время отец невесты наносил ответный визит, чтобы 
познакомиться с семьей жениха. Ему показывали животных, выделен­
ных для’.уплаты калыма. При этом одну овцу передавали пастуху, одну 
лошадь — табунщику. Кроме того, еще одно животное оставляли за 
смотрины жениху [кор1мд1к) 6.

Незадолго до свадьбы калым вносился почти полностью, тогда же 
жених наносил первый официальный визит невесте (урын бару), 
во время которого будущие супруги, как правило, встречались 
впервые.

Случалось, что эта встреча предотвращала неравный и неудачный 
брак. Казахский термин урын  происходит, возможно, от древнетюркского 
слова игип (приникать, прижиматься). Существует древнетюркское вы­
ражение: «Если найдешь милосердного, прижмись к груди» 7.

Господствовавшее до сих пор мнение некоторых авторов о первом ви­
зите жениха как о тайной встрече не соответствует подлинному смыслу 
и значению обряда урын б ару8.

Родители жениха и невесты тщательно готовились к проведению этой 
встречи. Свиту жениха (из пяти или шести человек) возглавлял опыт­
ный дружка (куйеу жолдас). Семья жениха одаривала будущих родст­
венников множеством подарков. Для свиты жениха в ауле невесты стави­
ли особую юрту, которую постоянно окружала молодежь. У родственни­
ков невесты на следующий день устраивали традиционный вечер кыз 
кашар. К концу вечера замужние женщины, несмотря на сопротивление 
сверстниц невесты, уводили ее в отцовский дом, где заранее была приго­
товлена постель для молодых. Затем несколько молодых женщин (жен- 
ге — жены старших братьев и старших родственников невесты) приводи­
ли жениха. При этом они получали от него подарок за приглашение (куйеу

4 «Центральный государственный архив Казахской ССР», ф. 64, on. 1, д. 5089, 
л. 170.

5 И. И. И б р а г и м о в, Этнографические очерки киргизского народа, «Русский Т ур­
кестан», вып. 1, М., 1872, стр. 130.

6 М. Л е в а н е в с к и й ,  Очерки киргизских степей (Эмбенского у езд а ), «Зем леве­
дение», 1895, кн. 2—3, стр. 77.

7 «Древнетюркский словарь», Л., 1969, стр. 615.
8 Н. Г р о д е к о в, Киргизы и каракиргизы Сырдарьинской области, т. I, Ташкент, 

1889, стр. 63; X. К у с т а н а е в, Этнографические очерки киргиз Перовского и Каза- 
линского уездов, Ташкент, 1894, стр. 27; Н. М а л ы ш е в ,  Обычное семейное право кир­
гизов, Ярославль, 1902, стр. 24; А. Д и в  а е в , Указ. раб., стр. 17; «Народы Средней 
Азии и Казахстана», т. II, М., 1963, стр. 434; Н. А. К и с л я к о в, Указ. раб., стр. 104—  
105, и др.

70



шакыру). Другие женщины бросали под ноги жениха длинный шест для 
поднятия купольного круга юрты (бакан), натягивали перед ним ве­
ревку для привязи жеребят (жел1), создавая на его пути искусственные 
препятствия. По народному поверью, эти предметы были священными, 
поэтому через них нельзя было перешагивать, а в данном случае и об­
ходить их не полагалось. Поэтому жених давал женщинам выкуп (по­
дарки), и они постепенно убирали препятствия с его пути. Пожилая 
женщина, открывавшая дверь юрты отца невесты, получала за услугу 
особый подарок (ес1к ашар)9. В самой юрте жениха встречала мать 
невесты. Она помогала ему подлить жир в очаг (отка май кую),  а затем 
подавала в чашке какой-либо молочный напиток под собирательным наз­
ванием «ак» (белый) 10. Совершив эти обряды и пожелав счастья моло­
дым, будущая теща уходила за ширму к своей постели.

Затем молодые женщины, сопровождавшие невесту, получив от ж е­
ниха подарки за то, что приоткрывали занавеску (шымылдык ашар), го­
товили постель (тосек салар), позволяли жениху пожать руку невесты 
(кол устатар) или погладить ее по волосам (шаш сипатар), оставляли 
молодых наедине. В эту ночь жених и невеста могли до утра сидеть и 
любоваться друг другом, разговаривать шепотом, даже спать рядом, но 
не имели права на интимную близость. Рано утром, еще до пробуждения 
будущих тестя и тещи, жених должен был уйти в свою юрту. После этой 
традиционной имитации первой ночи жених мог тайно встречаться с не­
вестой (калындык ойнау) вплоть до самой свадьбы. Иногда случалось 
так, что вопреки обычаям они начинали супружескую жизнь.

Если свадьба расстраивалась после официального визита жениха 
по воле отца невесты, бии присуждали ему лишь долю внесенного сторо­
ной жениха калыма. Все рассмотренные выше церемонии, связанные с 
официальными и тайными посещениями жениха, а также имитацию пер­
вой брачной ночи можно считать пережитками матриархата.

После первой официальной встречи жениха и невесты обе стороны 
начинали готовиться к свадьбе. Отец жениха отдавал последнюю долю 
калыма, отправлял определенное количество скота для свадебного пира 
(той малы) и те части сведебной юрты (войлоки и др.), которые преду­
сматривались условиями сватовства. Родители невесты в свою очередь 
готовили основную часть свадебной юрты, свадебный головной убор 
(саукеле) и др.

Получив приглашение, жених отправлялся на свадебный пир, кото­
рый устраивала семья невесты (узату тойы). Свиту жениха возглавляла 
его мать. Сопровождавшие жениха везли какой-либо ценный подарок 
матери невесты, символизирующий плату за ее молоко (саут акы), а так­
же ткань, которую раздавали гостям на свадьбе в виде лоскутков (жыр- 
тыс), и много мелких вещей и денег.

До начала свадьбы устанавливали свадебную юрту (отау). Женщи­
ны, принимавшие участие в установке юрты, получали от матери жениха 
подарки за помощь при поднятии купольного круга (шанрак кетерер), 
за покрытие юрты войлоками (отау жабар) и за ее осмотр (отау кор1м- 
д1к). В честь установки свадебной юрты приносили в жертву барана и 
его мясом угощали всех женщин. В юрте готовилось брачное ложе, на 
котором молодые должны были провести первую супружескую ночь1*.

9 И. А л т ы н с а р и н ,  Указ. раб., стр. 110; X. К у с т а н а е в ,  Указ. раб., стр. 28; 
«Обычаи киргизов Семипалатинской области», «Русский вестник», 1878, т. 137, стр. 35.

10 И. И б р а г и м о в ,  Указ. раб., стр. 138.
11 A. Л  е в ш и и, Описание киргиз-казачьих или киргиз-кайсацких орд и степей, 

СПб, 1832, ч. III, стр. 107; П. Е. М а к о в  е д к и й ,  Материалы для изучения юридиче­
ских обычаев киргиз, вып. 1, О м ск ,-1886, стр. 12; X. К у с т а н а е в ,  Указ. раб., стр. 32; 
М. Л е в а н е в с к и й ,  Указ. раб., стр. 84; Н. И з р а з ц о в ,  Обычное право (адат) кир­
гизов Семиреченской области, «Этнографическое обозрение», кн. XXXIV, 1897, №  3, 
стр. 77; А. Д  и в а е в, Указ. раб., стр. 12— 13.

71



Свадебная юрта включалась в приданное, что принято рассматри­
вать как пережиток матрилокального брака. Однако в Казахстане по­
ловину кошемного покрова, купольный круг (шанрак) и дверные кося­
ки (босага) для свадебной юрты всегда готовил отец жениха 12. Очевид­
но, это делалось для того, чтобы впоследствии муж мог считаться закон­
ным хозяином свадебной юрты. Недаром, видимо, сложились выраже­
ния: «Смотри на шанрак», «Чей шанрак?» и др. Думается, что эти об­
ряды были связаны уже с господством патриархальных отношений.

И на этот раз инсценировалась борьба за невесту, создавались все­
возможные искусственные препятствия,-которые устранялись за выкуп. 
Теперь свидание молодых происходило наедине в свадебной юрте и по 
сути дела служило началом супружеской жизни. Если невеста оказыва­
лась нецеломудренной, жених мог отказаться от нее. В XVII — XVIII вв. 
дружки в таких случаях распарывали Живот у коня, разрубали седло и 
рвали одежду жениха, что означало решительный отказ от свадьбы. Ос­
корбленный бесчестием отец мог приговорить и дочь, и человека, лишив­
шего ее девственности, к смерти13. Подобные крайние меры в начале 
XIX в. предпринимались уже очень редко, а к концу века в большинстве 
случаев на отца невесты налагались различные штрафы (айып) за пло­
хое воспитание дочери. Во избежание подобных позорных явлений ка­
захи строго следили за поведением девушек. Недаром народная поговор­
ка гласила: «Запрет девице от сорока семей» (кызга кырык уйден тыю).

Если невеста оказывалась девушкой, обе стороны приступали к ор­
ганизации свадебного пира, на который приглашались многие соседние 
аулы.

После обильного угощения устраивались различные национальные 
игры, борьба и состязания бегунов (бэйге). В бедных семьях подобные 
пиршества организовывались скромнее. Сразу же после бэйги исполня­
лась обрядовая песня жар-жар. 'Джигиты поздравляли и утешали неве­
сту, а она в свою очередь выражала сожаление, что оставляет родной 
очаг, родные места, родственников и т. д.

Накануне отъезда к жениху невеста с подругами обходила всех род­
ственников, прощалась с их очагом (кыз танысу) и получала от них в 
качестве памятных подарков ковры, халаты и различные украшения. 
В далеком прошлом в таких случаях ее носили из юрты в юрту на ков­
ре 14. К вечеру в отцовской юрте совершали обряд венчания (неке кыю) 
по мусульманскому обычаю.

В день отъезда невесты сватам показывали приданое, разбирали сва­
дебную юрту, готовили свадебный караван к отправке и преподносили 
подарки сватам, жениху и невесте. Затем в отдельной юрте невесту пе­
реодевали в костюм молодухи. На голову ей надевали свадебный голов­
ной убор (саукеле) с особым покрывалом (желек), в котором она долж­
на, приехать в аул жениха. По покрывалу молодуху обычно узнавали 
среди других женщин и спрашивали друг друга: «Не это ли молодуха 
с красиво развевающимся покрывалом?». Это выражение нередко упот­
реблялось и в ироническом смысле по отношению к некоторым кокет­
ливым женщинам в годах.

Снарядив праздничный свадебный караван невесты, ее отправляли 
в путь в один из «счастливых» дней недели, т. е. не во вторник и пятни­
цу, считавшиеся тяжелыми днями для любого путника. Сопровождали

12 Г. Б о н ч - О с м о л о в с к и й ,  Свадебные жилища турецких народностей, Л., 
1926, стр. 109.

13 И. А н д р е е в ,  Описание средней орды киргиз-кайсаков..., «Новые ежемесячные 
сочинения», ч. CXII, СПб., 1795, стр. 43— 44; «Позорище. Странных и смешных обря­
дов при бракосочетаниях», СПб., 1797, стр. 201—202; Г. С п а с с к и й ,  Киргиз-кайсаки 
большой, средней и малой орды, «Сибирский вестник», ч. IX—X, СПб., 1820, стр. 154;
А. Л  е в ш и н, Указ. раб., стр. 106.

14 А. Л  е в ш и н, Указ. раб., стр. 105.

72



ее мать, невестка (женге— жена старшего брата) и несколько близких 
родственников.

Невеста со своей женге останавливалась у аула жениха, а остальные 
гости въезжали в аул, где женщины тут же принимались разбирать при­
даное и устанавливать свадебную юрту. Навстречу невесте выходили 
молодые женщины и девушки и вели ее пешком, прикрывая свадебной 
занавеской (шымылдык), чтобы ее не увидели старшие родственники 
жениха.

До начала свадебного пира (уйлену тойы) проходило торжественное 
знакомство невесты с родственниками жениха — бет ашар. В юрту же­
ниха, где собирались наиболее уважаемые люди аула, приводили неве­
сту в полном свадебном наряде; свекровь помогала ей подливать жир в 
очаг. После этого церемониала джигит-импровизатор начинал тради­
ционную бытовую песню — бет ашар. В ней говорилось, что невестка 
должна уважать мужа, его родителей и всех родственников, не сплетни­
чать, с почтением относиться к народным обычаям и традициям, честно 
трудиться. Вслед за тем невесте представляли родственников будущего 
мужа, каждому из которых она должна была поклониться. В ответ на 
это близкие родственники объявляли о своих подарках новой семье.

После свадебного пира родственников невесты одаривали и прово­
жали домой. Через некоторое время невесте в место саукеле надевали 
женский головной убор (жаулык  или камешек) и этим приобщали ее к 
группе замужних женщин. После рождения первого ребенка поверх жа- 
улыка в торжественных случаях накручивали тюрбан (кунд1к) из белой 
бумажной ткани, что свидетельствовало о переходе женщины в следую­
щую «возрастную группу».

Согласно обычаям, молодая женщина до рождения первого ребенка 
не имела права посещать своих родителей (торк1н). После рождения 
ребенка она в сопровождении мужа с подарками для родственников обя­
зана была поехать со своим первенцем к родителям (торкш-деу). Во 
время их посещения отец молодой матери или ее брат должны были вы­
делить ей особый надел (enui). Этим визитом завершались все обычаи 
и обряды, связанные с бракосочетанием.

Вкратце остановимся на некоторых обрядах, неоднократно повторяв­
шихся на всех этапах сватовства и свадьбы.

Очень популярным был обряд осыпания (шашу) молодых, выпол­
нявшийся как в ауле невесты, так и в ауле жениха женщинами почтен­
ного возраста. Осыпали обычно сушеными сырками (сыкпа), жареным 
хлебом (бауырсак), конфетами, сушеными фруктами, сахаром и мелки­
ми монетами, произнося при' этом самые лучшие пожелания молодым. 
Судя по выражению «нур жаусын» (пусть свет с небес прольется на 
тебя), часто произносившемуся при выполнении этого обряда, он боль­
ше всего тяготеет к космогоническим поверьям. Осыпание как бы оли­
цетворяет льющийся на молодых дождь, что, по поверью, должно при­
нести им счастье.

Во время первого официального посещения женихом невесты и сва­
дебного пира как в ауле жениха, так и в ауле невесты сотни метров раз­
личной ткани разрывали на доскутки и раздавали присутствующим. Со­
гласно магическим представлениям, лоскут (жыртыс) приносил счастье 
тем, кто хранил его как реликвию.

Во время сватовства и свадьбы с женихом и невестой общались толь­
ко люди, живущие счастливой- семейной жизнью, а также многодетные 
женщины. Считалось, что это принесет молодым счастье и многочислен­
ное потомство. Особенно остерегались участия в свадьбе бездетных 
женщин. Все приведенные выше обряды связаны с так называемой син- 
диасмической (по сходству и подобию) магией.

Во время первой встречи жениха с невестой в юрте тестя жених под­
ливал жир в очаг под руководством матери невесты, а по приезде неве­

73



сты в аул жениха в юрте свекра этот обряд совершала невеста под руко­
водством свекрови. Подливание жира в огонь очага связано с культом 
предков. По поверью, это могло задобрить умерших предков, чтобы они 
не мешали счастью молодых. Поскольку у очага тестя этот обряд со­
вершался женихом, а у очага свекра — невестой, можно предположить, 
что он проводился с целью приблизить жениха к роду невесты, а неве­
сту— к роду жениха. Так или иначе, связь этого древнего обряда с 
культом предков не вызывает сомнения.

Великая Октябрьская социалистическая'революция и вызванные ею 
прогрессивные преобразования в экономик^;, культуре и быте казахско­
го народа способствовали изменению семейно-брачных отношений, в том 
числе сватовства и свадьбы. Брачно-семейные отношения изменились 
не сразу. Так, в 20-х годах еще проводилось длительное сватовство с 
соблюдением множества старинных обычаев. Калым и женитьба моло­
дых по воле родителей были отменены законом, но их пережитки в сва­
дебной обрядности еще встречались.

В годы коллективизации сельского хозяйства и особенно в тяжелые 
годы Великой Отечественной войны сватовство и проведение свадьбы 
значительно упростились. В это время были окончательно ликвидирова­
ны неравные браки и многие религиозные обряды.

В послевоенные годы в результате улучшения условий жизни, подъ­
ема материального благосостояния и роста культурного уровня казах­
ского населения ожили и получили дальнейшее развитие многие поло­
жительные народные традиции, сложились новые обычаи и обряды, со­
ответствующие современной действительности. Теперь браки заключа­
ются по взаимной склонности молодых, самостоятельно решающих сое­
динить свои судьбы, создать семью. Длительная совместная учеба юно­
шей и девушек в школах, техникумах, в высших учебных .заведениях, 
а также совместная трудовая деятельность в различных отраслях на­
родного хозяйства помогают им сблизиться и лучше узнать друг друга. 
И хотя любящие друг друга молодые люди советуются с родителями и 
близкими родственниками, но поступают в соответствии со своими чув­
ствами.

Молодые люди, предварительно договорившись о женитьбе, сообща­
ют об этом своим родителям и лишь затем совершается обряд сватовст­
ва, который в настоящее время значительно изменился, в частности, поте­
ряли свое прежнее значение обязательные выкупы, исчез такой важный 
элемент, как переговоры о калыме. В сельской местности в состав сва­
тов включаются три — пять человек во главе с отцом или старшим род­
ственником жениха. Обычно они берут с собой различные подарки для 
родителей, родных братьев, невесток и сестер невесты, главным образом 
верхнюю одежду и отрезы на платья. Кроме того, «для очага отца не­
весты» готовят корову (быка) или их стоимость в деньгах, а для невесты 
деньги (100—200 руб). По случаю приезда сватов отец невесты режет 
барана и приглашает на вечер близких родственников. Затем главный 
сват со стороны жениха сообщает о том, что молодые люди полюбили 
друг друга и договорились соединить свои судьбы, и просит согласия 
родителей невесты на этот брак. Отказа, как правило, никогда не быва­
ет, так как это предложение для отца и матери невесты не является не­
ожиданностью. Обе стороны договариваются об условиях и сроках 
свадьбы. Обычно отец жениха заявляет о готовности принять участие в 
устройстве свадьбы, но иногда родители невесты отказываются от его 
помощи.

После завершения переговоров сватам преподносят ритуальное блю­
д о — куйрык-бауыр, за что женщины со стороны невесты получают де­
нежное вознаграждение. Этот древний обычай утратил свой прежний 
правовой смысл.

В заключение вечера сватов заставляют петь, играть на домбре или

74



откупаться подарками. Широко распространенные прежде различные 
забавы, иногда унижавшие достоинство сватов, сейчас ушли в прошлое. 
Перед отъездом гостей им преподносят подарки.

Через некоторое время после сватовства жених должен нанести свой 
первый официальный визит невесте. Этот церемониал теперь также 
утратил свой прежний смысл. Старый термин урын бару сейчас не упо­
требляется. Вместо него появился новый — коржин апару, что означает 
доставку женихом подарков семейству невесты в переметной суме {хи- 
рукуме) из домотканной шерстяной или ковровой ткани. Правда, подар­
ки зачастую привозят в чемоданах, но термин коржын апару все еще 
бытует. В большинстве случаев свадебные пиршества устраиваются 
сначала родителями невесты, затем родителями жениха. Если же моло­
дые живут в одном ауле, то стороны могут объединиться и провести 
свадьбу либо в семье жениха, либо в семье невесты, либо в просторных 
общественных помещениях, где всех гостей собирают вместе, независи­
мо от их возраста. В домашних условиях приглашенных обычно уго­
щают в несколько приемов: старших — днем, людей средних лет, актив 
и интеллигенцию аула, а также молодежь — вечером. Иногда сверстники 
молодых приглашаются отдельно. Такая свадьба может продолжаться 
два — три дня.

В сравнительно небольших аулах на свадьбу приглашаются все 
взрослые люди без исключения. Лет 10— 15 назад о свадьбе просто изве­
щали аул. Сейчас таким образом приглашают лишь представителей 
старшего поколения, а остальных приглашают персонально, посылая 
пригласительные билеты.

Для угощения приглашенных режут обычно пять-шесть баранов или 
одну лошадь и двух-трех баранов. Широкое распространение получили 
сейчас всевозможные холодные закуски из овощей и мяса, консервы, 
а также кондитерские изделия. Из напитков старшему поколению пода­
ется кумыс, людям среднего возраста и молодежи — различные вина и 
прохладительные напитки. В большинстве случаев, особенно для моло­
дежи, стол накрывают по городскому образцу, а пожилых людей пред­
почитают принимать в соответствии с национальной традицией. После 
угощения начинается веселье, открывающееся всегда свадебной пес­
ней — той бастар. Певцу преподносят подарки (ж олы ): бутылку конья­
ка или шампанского, холодные закуски, дорогие конфеты — все это 
сверху накрыто квадратным куском шелковой ткани. Вино тут же раз­
ливают по рюмкам и выпивают, закуску и конфеты съедают, а шелковую 
ткань рвут на лоскутки и раздают присутствующим. Готовится не­
сколько комплектов таких подарков, ибо певцы из каждой возрастной 
группы гостей могут самостоятельно исполнить песню той бастар, за что 
их полагается одаривать. Песни, игры и танцы продолжаются допоздна.

Все большее распространение получает сейчас в сельской местности 
комсомольская свадьба, в организации которой участвуют комсомоль­
ская организация и общественность села. Такая свадьба проводится в 
столовых, сельских клубах или.домах культуры. Всех гостей независимо 
от возраста и положения собирают одновременно. Приглашаются ду­
ховой оркестр, местные художественные самодеятельные коллективы и 
даже профессиональные певцьгр-музыканты. В торжественной обстанов­
ке молодым вручается свидетеДьство о браке, а иногда и ключи от новой 
квартиры. Им преподносят также дорогие коллективные подарки.

Необходимо отметить, что и на комсомольских свадьбах соблюдают­
ся некоторые традиционные элементы казахской свадьбы, в частности, 
исполняются бытовые песни жар-жар и бет-ашар, а также свадеб­
н ы е — той бастар.

Все расходы по устройству комсомольской свадьбы ложатся, в ос­
новном, на плечи жениха и его родителей. В случае необходимости, об­

75



щественные организации колхозов и совхозов оказывают им материаль­
ную поддержку.

Заслуживает особого внимания студенческая свадьба. Совместная 
учеба нередко соединяет судьбы молодежи из разных районов Казахста­
на. Договорившись между собой и получив' затем разрешение родителей,, 
молодые люди устраивают свадьбу в городе. Расходы ложатся на плечи 
родителей жениха, а приглашенные со стороны невесты присутствуют 
как гости и не претендуют ни на какие подарки.

Для организации и проведения студенческой свадьбы создается ко­
миссия из числа близких жениха, которые распределяют между собой 
обязанности и заранее продумывают все детали, начиная от подготовки 
пригласительных билетов до заключительной части свадебного вечера. 
Свадьбу празднуют в банкетных залах ресторанов, кафе или же в сто­
ловых, нанимают музыкантов. Приглашаются сокурсники, преподавате­
ли, друзья и земляки. На свадьбах присутствуют родители молодых.

После того как все приглашенные соберутся, молодые входят в зал  
в сопровождении дружков. Их встречают пением жар-жар и бет-ашар, 
а мать жениха осыпает молодых конфетами. Затем все садятся за стол 
и выбирают тамаду из числа студентов. Тамада заранее узнает, кому и 
в какой очередности предоставлять слово, так как он должен кратко и 
метко охарактеризовать в стихах каждого оратора.

На студенческих свадьбах проводятся игры и танцы, исполняются 
сольные и хоровые песни. В специальных альбомах гости пишут свои 
пожелания молодым. После завершающего тоста один из родственников 
жениха желает молодым счастья и благодарит всех присутствующих. 
Гости расходятся, а молодые отправляются в сопровождении дружек к 
себе на квартиру. Во время каникул или же после окончания учебы они 
могут навестить сначала родителей невесты, а затем — жениха, которые 
устраивают свадебные вечера для родственников и односельчан. Родите­
ли жениха и невесты совершают взаимные визиты и обмениваются по­
дарками уже после женитьбы детей.

Где бы свадьба ни проходила, все приглашенные приходят с индиви­
дуальными или коллективными подарками для молодых. Это главным 
образом мебель, различная современная утварь, ковры, отрезы на 
платья и костюмы, а также деньги.

Различные группы гостей заранее согласовывают между собой, что 
подарить. Если свадьба устраивается у родителей невесты, все подноше­
ния включаются в приданое невесты.

Брак регистрируется перед свадьбой в сельских советах, районных 
загсах или во дворцах бракосочетания. В сельской местности вступаю­
щие в брак иногда регистрируются и после свадьбы. В основном это бы­
вает тогда, когда жених и невеста живут далеко друг от друга в разных 
районах (регистрация брака оформляется по месту жительства ж е­
ниха) .

В последнее время и среди сельской молодежи все большее распро­
странение получает взаимный обмен обручальными кольцами, а в горо­
дах этот обычай соблюдается повсеместно.

Для свадьбы молодые готовят нарядные свадебные костюмы, кото­
рые приобретают в магазинах для молодоженов или же специально за ­
казывают в ателье мод. Жених обычно надевает черный костюм и бе­
лую сорочку, невеста — свадебный наряд белого цвета.

Раньше жених и невеста во время свадебных пиршеств строго соб­
людали обряд избегания старших родственников. Поэтому они обычна 
находились в отдельных юртах, в узком кругу младших родственников. 
Теперь этот обычай окончательно изжит. Все гости, независимо от воз­
раста, поздравляют молодых со знаменательным событием в их жизни, 
желают им благополучия и счастья.

Из многих традиционных обычаев до сих пор соблюдаются такие как
76



смотрины невесты и приданого (коримдик), осыпание молодых шашу, 
подливание жира в огонь (отка мой куйю) невестой и женихом, подно­
шение жениху блюда с грудинкой (тос) , а сватам — мяса с бедра живот­
ного (жамбас), исполнение бытовых обрядовых песен (жар-жар и бет- 
пш ар),  взаимное одаривание сватов и т. д.

Институт калыма, как известно, был ликвидирован законом, а его 
остаточные пережиточные формы, существовавшие еще в первые деся­
тилетия Советской власти, сейчас почти исчезли. Но остался обычай 
давать невесте приданое. Однако нынешнее приданое существенно от­
личается по своему назначению и содержанию от того, которое готови­
лось к дореволюционным свадьбам. Приданое ныне должно служить 
исключительно интересам новой семьи. Никто из родственников мужа, 
не может претендовать на долю приданого как это было прежде.

С каждым годом увеличиваются размеры материальных затрат со 
стороны жениха на устройство свадьбы в ауле невесты, а также цен­
ность и число взаимных подарков для сватов. Хотя сельское казахское 
население достаточно зажиточно и расходы на свадьбу доступны боль­
шинству семей, нельзя считать положительным явлением мещанское 
желание похвастаться перед соседями и знакомыми устройством излиш­
не дорогой и многолюдной свадьбы. Такие чересчур пышные свадьбы, 
вызывающие большие расходы, иногда порождают иждивенческие на­
строения у молодежи.

Подведем итоги. За  годы Советской власти произошли огромные 
изменения в обрядах и обычаях казахского народа, связанных со сва­
товством и свадьбой. Возникают новые обычаи, основанные на принци­
пах полного равенства сторон, взаимной любви и уважения.

Исчезли пережиточные, давно изжившие себя социально-бытовые 
институты и религиозные обряды. Вместе с тем сохранились или же ви­
доизменились многие положительные традиции, а также сложились со­
вершенно новые и привились некоторые интернациональные традиции 
и обычаи, которые соответствуют современному социалистическому 
укладу жизни.



Р. Я. P а с с у а о в а

ЗНАЧЕНИЕ ТЕРМИНА кош  В НЕКОТОРЫХ 
ЗЕМЛЕДЕЛЬЧЕСКИХ РАЙОНАХ СРЕДНЕЙ АЗИИ 
В XIX — НАЧАЛЕ XX ВЕКА

Для Средней Азии зачастую характерна неустоявшаяся терминоло­
гия для выражения мер и весов. Эти меры могли иметь разное значение 
в зависимости от времени и особенно от места, где они применялись. 
Более того, одним и тем же названием выражались совершенно различ­
ные понятия.

Указанное обстоятельство иногда вызывает сомнение в правильно­
сти употребления этих терминов и в ряде случаев приводит даже к не­
верному их социальному осмыслению.

На основании имеющихся литературных и полевых материалов мы 
попытаемся показать конкретные значения широко известного в Средней 
Азии термина кош или, иначе, джуфти гау (пара волов).

Первоначально слово кош (в джагатайском — куш, в казахском — 
кус, в монгольском хош) означало параУ Одно из наиболее распрост­
раненных производных дополнительных значений этого слова, бытовав­
ших среди населения в XIX в.,— «парная упряжка волов запряженных 
в омач», а также «рабочий с мотыгой», иногда только «упряжка». Кро­
ме того, словом кош обозначали определенную площадь земли, которую 
могла вспахать упряжка волов. В этом случае кош служил мерой изме­
рения земли.

Понятие кош в значении меры земли большей частью формулиру­
ется следующим образом: «земельный участок, обрабатываемый упряж­
кой волов за сезон» (малый кош ).

При этом имелись в виду в основном поливные земли. Объяснялось 
это тем, что именно они имели первостепенное значение в хозяйстве и 
уже издавна служили предметом купли-продажи, что и было зафикси­
ровано в источниках, используемых исследователями.

В литературе встречаются различные значения величины одного 
коша: два тан ап а2; 20—24 тан ап а3; 40—60 танапов4. Кош, равный

1 Л. 3. Б у д а г о в ,  Сравнительный словарь турецко-татарских наречий, т. II, СПб., 
1871, стр. 82; В. Р а д л о в ,  Опыт словаря тюркских наречий, т. 2, вып. 8, СПб., 1896, 
стр. 635— 636.

2 К. К. П а л е н ,  Орошение Туркестана, СПб., 1910, стр. 46. Танап  —  единица изме­
рения земли, площадь которой составляла в Ферганской долине 400 кв. саженей, или 
Уе га; в Зеравшанской долине — 625 кв. саженей, или Ч* га; в низовьях Амударьи —  
900 кв. саженей, или Уз га.

3 В. Л. В я т к и н ,  Каршинский округ, организация в нем войска и события в пе­
риод 1215— 1217 (1800— 1803) гг., «Изв. Азиатского отд. РГО », т. XV III, Ташкент, 1928, 
стр. 17— 18; «История таджикского народа», кн. 2, М., 1964, стр. 387.

4 Л. Н. С о б о л е в ,  Географические и статистические сведения о Зеравш анском ок­
руге, «Зап. РГО по отд. стат.», т. IV, СПб., 1874, стр. 261— 389; П. П. И в а н о в ,  Хозяй­
ство дж уйбарских шейхов, М.— Л., 1954; стр. 56— 57; М. Х а м р а е в ,  Очерки истории 
Хисарского бекства конца XIX и начала XX в., «Труды АН Тадж ССР», т. XIV, 1959, 
стр. 17; А. А. С е м е н о в ,  Очерки поземельного устройства быв. Бухарского ханства, 
«Труды Среднеазиатского гос. университета» (далее — «Труды САГУ»), сер. 2, вып. 1, 
Ташкент, 1929, стр. 53; Е. А. Д а в и д о в и ч ,  Материалы по метрологии средневековой  
Средней Азии, М., 1970, стр. 122, 123.

78



двум танапам,— это норма пахоты волов за один день. Среди населения 
был в ходу также термин кунлук  йер, т. е. «земля, вспаханная за один 
день». В некоторых местах существовал равнозначный термин таб, ко­
торый, однако, в ряде районов крестьяне употребляли, обозначая не­
большой участок, вспаханный волами до первого отдыха. Таким обра­
зом, таб земли не представлял какой-либо определенной величины и 
уж во всяком случае не превышал одного танапа.

В литературе встречаются еще две величины, составляющие один 
кош: 40—60 танапов и 20—24 танапа. Независимо от района или от ка­
тегории земель историки упоминают чаще всего кош в 48—50 танапов. 
Одним из первых эту меру приводит Jl. Н. Соболев, который посетил 
Зеравшанскую долину вскоре после присоединения ее к России и напи­
сал о ней очень содержательную работу5. О коше он говорит в связи со 
сбором налога кафсан, который шел на содержание местных властей, 
в особенности аппарата по ирригационному управлению. Из работы 
Л. Н. Соболева ясно видно, что налог мог взиматься только с посевов. 
40—50 танапов — большая земельная площадь и при господствующем 
характере мелкого землевладения в Зеравшане, конечно, могла принад­
лежать только целой группе хозяев; у крестьян же повсеместно сохра­
нялись мелкие наделы. Однако такое предположение отвергается 
Л. Н. Соболевым, который категорически утверждает, что эту площадь 
могла обработать пара волов. А. А. Семенов также упоминает о зерав- 
шанском коше в связи со сбором налога с постоянной засеянной площа­
ди и тоже утверждает, что пара волов обрабатывала за сезон 48—50 та­
напов. П. П. Иванов, комментируя отрывок из описания жития Ходжа 
Ахрара и основывая на ряде исследований А. А. Семенова, уста­
навливает размер коша в 48—50 танапов. В отрывке говорится о совме­
стной обработке под Ташкентом коша земли двумя работниками: мо­
лодым, тогда еще бедным Ходжа Ахраром и его компаньоном. Однако 
экономические исследования, подтверждающие наши этнографические 
материалы, отвергают возможность обработки столь большой площади 
силами всего лишь двух человек. Тем более, что П. П. Иванов говорит 
о коше не только в 48—50, но и в 60 танапов. Однако он не объясняет, 
какие виды земель измеряются этими единицами. Исчисляя площадь 
земли крупных землевладений, расположенных отдельными участками 
в районах с разными природно-хозяйственными условиями, он пользу­
ется одним и тем же кош ем6.

Другие авторы тоже приравнивают кош к 48—50 танапам или же 
несколько уменьшают его. М. А. Абдураимов считает, что кош, будучи 
собственностью одного человека, издавна равнялся 48—50 танапам 1, 
О. Д. Чехович, связывая размер этой площади с видами культур, умень­
шает кош до 40 танапов, хотя и не указывает, что возделывали на таком 
участке зем ли8.

При переводе коша в другие местные меры, например в танапы, и на­
оборот авторы не всегда учитывают величину самого танапа. В резуль­
тате этого также появляются различные размеры коша.

По П. П. Иванову, кош в 48—50 танапов равняется 8—9 га. Таким 
образом, для определения площади землевладения в Зеравшанской до­
лине он берет Ферганский танап, равный */6 г а 9. О. Д. Чехович, умень­
шив кош до 40 танапов, при переводе в метрические меры увеличивает

5 Л. Н. С о б о л е в ,  Указ. раб., стр. .201, 203, 389.
6 П. П. И в а н о в, Указ. раб., стр.' ТО*—12, 52, 56— 57.
7 М. А. А б д у р а и м о в ,  Очерки аграрных отношений в Бухарском ханстве в 

XVI —  первой половине XIX в., т. 1, Ташкент, 1966, стр. 294.
8 О. Д . Ч е х о в и ч ,  Документы к истории аграрных отношений в Бухарском хан­

стве X V II—XIX вв., Ташкент, 1954, стр. 245, прим. 195.
9 П. П. И в а н о в ,  Указ. раб., стр. 52, 56. Он использовал неправильные сведения из 

работы: М И. Б р о д о в с к и й ,  Замётки о земледелии в Самаркандском районе, «Рус­
ский Туркестан», вып. 2, М., 1872, стр. 240.

79



его до 10— 12 га, так как в своих измерениях правильно исходит из са­
маркандского танапа, равного ‘/t га. Совершенно неверными являются 
расчеты ферганского коша, когда для них используют несоответствую­
щее этому району определение зеравшанского коша в танапах, а сам 
танап исчисляется исходя из каршинских мер 10.

Немало сведений имеется и о коше, равном 20—24 танапам. Их при­
водят Н. М. Вирский11 и И. В. Ч ертов12, исследовавшие в конце 90-х го­
дов XIX в. экономические и бытовые условия населения Зеравшанской 
долины в районах, где сложилось хозяйство зерно-рисо-хлопкового на­
правления. По их мнению, пара рабочих волов (кош) в условиях этой 
долины обрабатывали за год не свыше, .ч.етырех-пяти десятин зем л и 13. 
Подобные сведения о соседней КаршинскЬй долине содержатся в ком­
ментариях В. J1. Вяткина, связанных с .ё£о' трактовкой приказов бухар­
ского эмира Хайдара. Такие же данные зафиксированы в Шахрисяб- 
зском оазисе, расположенном в верховьях, р. Кашкадарьи.

Определение коша, данное этими авторами, аналогично предыдуще­
му: «площадь, которую можно вспахать за сезон на паре волов». Кош 
в 24 танапа они также связывают со взиманием с этой площади налога 
или освобождением от него. Однако здесь следует обратить внимание 
на следующее важное обстоятельство. Считая кош мерой земли, ука­
занные авторы кошем в Зеравшанской и Кашкадарьинской долинах на­
зывают не землю вообще, а лишь засеянную, налог с которой исчис­
лялся с полученного урожая, а не с пашни.

Таким образом, размер коша по работам различных авторов колеб­
лется от 20 до 60 танапов.

Однако и определение самого понятия кош, и его размер не исчерпы­
ваются приведенными данными. Известно, что в Средней Азии кресть­
яне вели свое хозяйство на поливных и неполивных землях. Это обстоя­
тельство весьма существенно обусловливало различия как в направле­
нии земледелия, так и в экономике того или иного района. С точки зре­
ния интересующего нас вопроса различие видов земель, в значительной 
мере влиявшее на агротехнику сельскохозяйственных культур, требова­
ло в свою очередь различной последовательности работ и продолжи­
тельности их выполнения. Из существующего же определения понятия 
коша совершенно'невозможно установить ни характера земли, ни сезон, 
ни время работы волов, затраченное на пахоту определенной площади. 
В одних районах, например в Ферганской долине и Ташкентской обла­
сти, время работы рабочих быков определялось одним днем, в других — 
Зеравшанской, Кашкадарьинской и Сурхандарьинской долинах — це­
лым сезоном. В соответствии со всей системой земледелия, особенно 
полеводства, крестьяне пахали землю, а следовательно, и использовали 
волов в течение девяти месяцев, т. е. всего хозяйственного года, который 
делился на три сезона. Зимой в хозяйстве волов не использовали; иногда 
их даже продавали. Весной пахали под посевы яровых, а также маслич­
ных, бобовых культур. Летом пахали под пары (черные и особенно бе­
лые), распахивали земли под плодовые сады, но не под виноградники. 
Осенью снова начинали готовить почву под посевы озимых. При этом

10 А. Л. Т р о и ц к а я ,  Заповедник «курук» Кокандского хана Худояра, «Сборник 
Гос. публ. библ. им. М. Е. Салтыкова-Щ едрина», вып. III, Л ., 1953, стр. 128. Отмечен­
ная нами неточность в работах А. Л. Троицкой и П. П. Иванова объясняется их ссыл­
кой на ошибочные данные М. И. Бродовского.

11 Н. М. В и р с к и й ,  Дюрткульская волость. Опыт исследования экономических и 
бытовых условий населения Дюрткульской вол. Самаркандской области, «Справочная 
книжка Самаркандской области» (далее —  СКСО ), вып. III, Самарканд, 1895, стр. 78.

12 И. В. Ч е р т о в ,  Дагбитская волость. Данные экономических исследований воло­
сти за 1892 и 1893 гг., СКСО, вып. IV, 1896, стр. 28.

13 Некоторые авторы считают, что и в X в. в районах Бухары, в низовьях Зеравш ана  
один кош равнялся примерно 5 га, т. е. 20 танапам («Материалы по истории Узбекской, 
Таджикской и Туркменской СС Р»), ч. I, вып. 3, Л., 1932, стр. 10, прим. 5.

80



время и продолжительность пахоты во все сезоны были различны в за­
висимости от агротехнических условий, чередования культур, площади 
земли. Кроме того, использование волов на поливных землях — оба или 
сувли  — было иным, чем на неполивных — ляльми  или кайраки. На этих 
землях на одну и ту же площадь высевалось также различное количе­
ство семян. Поэтому размер коша не совпадал по всем районам.

Из всех авторов, которые упоминают кош в своих работах, только 
один А. Д. Гребенкин еще в 1873 г. указывал, что эта мера, равная 
48—50 танапам, характерна для неполивных земель Зеравшанской до­
лины. Тем не менее более поздние исследователи не учитывали этого 
замечания и пользовались кошем, равным 48—50 танапам, для опреде­
ления размеров поливных земель или же совсем не оговаривали харак­
тера земель. А. Д. Гребенкин в своем сообщении о величине коша на 
неполивных землях не говорит о пахотном сезоне. Несомненно, это объ­
ясняется тем, что в этих районах возделывали лишь яровые злаки и па­
хали только весной. Вспахать же участок неполивной земли в 48—50 та- 
напов за весенний посевной сезон было вполне возможно, так как почвы 
были рыхлыми и землю перепахивали всего один раз (после посева), 
да и то не особенно глубоко. В дождливые же годы, когда крестьяне 
спешили посеять побольше, ее даже не пахали плугом, а лишь взрых­
ляли тяжелыми ветвями деревьев14.

Согласно устному сообщению Е. М. Пещеревой, такой примитивный 
способ пахоты (поверхностное и потому довольно быстрое взрыхление 
увлажненной мягкой земли) наблюдался еще в 1928 г. в западной части 
Зеравшанской долины, на территории от Каттакургана до Бухары. Это 
подтверждается и нашими сведениями, собранными во время поездок 
по восточной части этой же долины, а также по северной, восточной и 
южной окраинам долины Ферганы и в Ташкентском оазисе.

Полевые материалы, которые мы собирали в 1957— 1966 гг. в Каш- 
кадарьинской долине и в тех же самых местах Зеравшанской долины, 
где почти сто лет назад побывал Л. Н. Соболев, подтвердили, что кош 
следует рассматривать как меру именно поливной земли, равную 20—24, 
а не 40—60 танапам. По сообщениям крестьян, на поливных землях 
пара волов (кош) могла вспахать за сезон только 20, от силы 24 танапа 
земли. Ж елая  убедить нас в правильности своего многовекового опыта, 
крестьяне объясняли, что можно было бы вспахать 50 и даже 100 та- 
напов, но это не обеспечит урожая. «Ваш хирман 15 будет пустым, уро­
жая не получите».

Указанная величина коша определялась агротехническими требова­
ниями для поливных земель. Чтобы взрыхлить и довести до требуемого 
состояния затвердевшую лёссовую почву, ее необходимо было вспахать 
не менее 5— 10 р а з 16; при этом пахали попеременно, сначала вдоль, по­
том поперек. Однако для получения хорошего урожая со всей обрабо­
танной площади необходима была не только взрыхленная почва. Боль­
шое значение имело также завершение пахоты и посева в определенный 
срок. При этих условиях один рабочий на паре волов успевал обрабо­
тать и засеять не более 20—24 тднапов.

При определении размера коша учитывался весенний сезон пахоты. 
Крестьяне считали, что он продолжался 30 дней, а в некоторые годы 
можно было сеять и все 40-дней. Чтобы успеть с севом, они часто не 
придерживались строгих правил агротехники и ограничивались тремя- 
четырьмя вспашками вместо щёс'ти-семи или десяти; число вспашек по­

14 А. Д . Г р е б е н к и н ,  Сугуд, «Материалы для статистики Туркестанского края», 
вып. 1, СПб., 1873. .. .

15 Хирман  —  ток для молотьбы; в Бухарском ханстве на хирмане определялась 
налоговая часть смолотого зерна, которую и вывозили ханские сборщики.

16 М. И. Б р о д о в с к и й ,  Указ. раб.; «Современный кишлак Средней Азии», вып. 
VI, Ташкент, 1927, стр. 27.

5  Советская этнография, № 6 81



рой ограничивалось и из-за недостатка рабочего скота. При этом под­
готовленную за день почву обязательно засевали, а затем бороновали. 
Так крестьяне поступали в течение всех 30 дней весны.

Как показывают полевые материалы, сезон пахоты и посева, о кото­
ром так неопределенно говорится в литературе, определялся в основном 
яровыми культурами. В условиях Зеравшанской долины это были зла­
ковые (пшеница и ячмень), джугара.

Привлеченные к расчетам таких косвенных данных, как время по­
лива, количество высеваемых семян, доля исчислявшегося налога, число 
рабочих, производивших очистку ирригацщнных каналов, подтверждает, 
что один кош приравнивался в этом районе'20—24 танапам.

Так, например, установлено, что в конце XIX — начале XX века кош 
посевов поливался в течение одних суток, а танап в течение одного часа.

Таким образом, можно констатировать, что в орошаемых районах 
Зеравшанской и Кашкадарьинской долин кошем как мерой земли сле­
дует считать участок, который обрабатывала пара волов за весенний 
(30-дневный) сезон пахоты. Равнялся он 20—24 танапам (при условии, 
что один танап достигал 625 кв. саженей, т. е. 5—6 га ) . По определению 
крестьян, такой кош назывался малым — кичик кош.

Основываясь на сообщениях местного населения, можно отметить, 
что кошем кроме меры земли в X IX —-начале XX в. обозначалось и 
определенное производственное объединение крестьян. По-видимому, 
это значение у термина кош появилось не сразу, а постепенно, по мере 
оседания кочевого населения и освоения им земель. Во всяком случае 
известно, что этот термин первоначально применялся в значении: «во­
енное общество», «военный лагерь», «воинский отряд», а затем стал 
означать и небольшое объединение скотоводов, выпасавших совместно 
свой скот. Наконец, кошем стали называть юрты, расположенные вдали 
от селения, около пашен, где жили слуги во главе со старшим слугой 
(кош агасы) 17, а в XIX — начале XX в. кошем стали обозначать земель­
ную меру и объединение крестьян земледельцев (большой кош).

Необходимость того или иного хозяйственного объединения постоян­
но возникала у крестьян Ферганской и Зеравшанской долин, а также 
Шахрисябзского оазиса в верховьях Кашкадарьи. Они выступают под 
разными названиями, и мы не будем здесь касаться их всех. Вопрос 
этот в литературе освещается весьма односторонне. Так, сообщая о 
крестьянских объединениях в районах искусственного орошения, иссле­
дователи связывали его с водными проблемами или ирригационными ра­
ботами, касаясь областей, где ощущался недостаток рабочей силы или 
скота, его рассматривали в связи с организацией совместного труда 
крестьян или использованием скота. О размерах земельных наделов 
этих групп сведения приводятся крайне редко. Их приходится выводить 
на основании косвенных материалов и аналогий. Однако вследствие по­
стоянной изменчивости терминов не всегда удается получить достовер­
ные данные.

Наиболее ранние документальные сведения (начала XVIII в.) о су­
ществовании производственных объединений крестьян относятся к Шав- 
дорскому туману18, расположенному к югу от Самарканда. Из доку­
ментов, опубликованных О. Д. Чехович, видно, что такие объединения 
состояли из родственников. Судя по тем группам крестьян, на которые 
начислялся налог с земли, в такие коллективы входило от 3 до 25 чело­
век19. Площадь земель, принадлежавших этим группам, нигде не ука­

17 В. Р а д  л о в, Указ. раб., стр. 635—636.
18 В XIX —  начале XX в. на территории бывшего Ш авдорского тумана пасполага- 

лись волости Самаркандского уезда: Ходж а-Ахрарская, Ургутская, Янги-казанарыкская, 
Дж умабазарская и др.

19 О. Д . Ч е х о в и ч ,  Документы к истории аграрных отношений в Бухарском хан­
стве XVII’—XVIII вв., Ташкент, 1954, стр. 106, 143, 155, 163.

82



зывается. Определить ее хотя бы для одного объединения не представ­
ляется возможным. Имеющиеся материалы по другим районам долины 
характеризуют крестьянские объединения более позднего времени — 
конца XIX — начала XX в. Из них видно, что объединения крестьян для 
совместной обработки земель были широко распространены в Самар­
кандской области как в центре, так и на периферии.

По сообщению ирригатора И. Дингельштедта, пахотные земли во­
круг большого селения Нураты были разделены на отдельные участки. 
Они орошались водой одной кяризной системы. Такую систему созда­
вала, а затем очищала (постоянно) группа из 30 домохозяйств. Боль­
шие участки поливали частями, причем интервалы между поливами 
длились от 6 до 10 д ней20. Используя эти данные, можно сделать сле­
дующие выводы: во-первых, земля, поливавшаяся из одной кяризной 
системы, была разбита на несколько мелких участков; во-вторых, соот­
ветственно этому и объединение крестьян из 30 человек также делилось 
на более мелкие группы; в-третьих, сопоставив число людей в большой 
группе и интервалы между поливами отдельных участков, удается рас­
считать состав маленьких групп. В них входило четыре-пять человек, 
следовательно, самих групп было шесть или семь. Таким образом, уча­
стком земли, орошавшимся одной кяризной системой, в Нурате посто­
янно владел коллектив крестьян, который для возделывания и поливов 
разделялся на шесть-семь небольших групп из четырех-пяти человек.

Сделанные нами выводы совпадают с утверждением Н. Дингель­
штедта о том, что земля одной кяризной системы перераспределялась 
между 30 хозяевами. Однако автор не сообщает, имел ли каждый кре­
стьянин свой определенный надел или нет; возможно, что члены мелких 
групп могли трудиться лишь на том участке, который в текущем году 
получала по жребию его группа.

В Форише, соседнем с Нуратой селении, для обработки земель кре­
стьяне также объединялись в группы. Известно, что в одну группу вхо­
дило здесь шесть человек и участок поливался около шести часов 21. 
Последнее обстоятельство говорит о незначительности земельного уча­
стка одного объединения.

В восточной части долины реки Исфани-саю крестьяне делились на 
35 групп, в каждую из которых входило 10 человек22. Судя по равному 
числу людей в группах, последние, несомненно, пользовались участками 
одинакового размера. Величину их можно установить лишь приблизи­
тельно, исходя из данных о средних размерах наделов крестьян в Са­
маркандской области, или из того, сколько земли может обработать 
один крестьянин. *

По расчетам одного из лучших знатоков края, много лет служившего 
начальником Ходжентского уезда, Н. С. Лыкошина 23, в Чапкуллукской 
волости более 50% хозяйств для обработки своих полевых земель объ­
единялись в группы. В каждой имелась лишь одна-две пары волов. 
Отсюда можно примерно установить общую площадь земли и число чле­
нов одной группы. Посевной участок одной группы имел, по-видимому, 
площадь от 24 до 48 танапов, а следовательно, при средней норме на­
дела в хозяйстве шесть-восемц.танапов в одну группу входило от четы­
рех до восьми человек. Возможно, что в Чапкуллукской волости кресть­
янские объединения были более многочисленны, ибо, как говорит тот 
же Н. С. Лыкошин, «для обгцей обработки земель объединялись здесь

20 Н. Д и н г е л ь ш т е д т ,  Опыт изучения ирригации Туркестанского края, т. II, 
ч III, СПб., 1895, стр. 281—282. •

21 «Статистический ежегодник», т: 2, Ташкент, 1924, стр. 15.
22 Б. А. Л ы к о ,  Итоги сельскохозяйственных переписей 1917 и 1920 годов в Са­

маркандской области, «Материалы Всероссийских сельскохозяйственных переписей 1917 
и 1920 гг.», вып. 1, Ташкент, 1924, стр. 21— 24.

23 Н. С. Л  ы к о ш и н, Чапкуллукская волость Ходжентского уезда, СКСО, вып. VIII, 
1906, стр. 27.

6* 83



в основном бедняки, т. е. малоземельные»24. Аналогичное положение 
отмечается и в Янгикурганекой волости Джизакского уезда. Судя по 
числу рабочего скота, крестьянские объединения в этом районе были 
весьма значительными. Точно известно, что каждое из них имело 10 ко- 
шей, т. е. 10 пар волов25. Следовательно можно предположить, что са­
мая маленькая группа включала 10 человек. Если же учесть, что по­
добные объединения практиковались здесь обычно в бедняцкой среде, 
где скота было мало, то число их членов, могло и превышать эту цифру. 
Исходя из количества воловьих упряжек в группе, можно сделать вы­
вод, что общая посевная площадь объедйнений достигала 240 танапов, 
или 60 га. Поэтому здесь, как и в районё-Нураты, большие группы, ви­
димо, распадались на более мелкие, куда входило несколько соседей.

Как отмечают исследователи-экономисты, в конце XIX в. в Мианка- 
ле (Зеравшанское междуречье) трудовые объединения крестьян быто­
вали постоянно. Количество хозяйств, вступавших в эти объединения, 
например в Дюрткульской волости Самаркандского уезда, колебалось 
от двух-трех до восьми. Большей частью в них насчитывалось от четы­
рех до шести хозяйств26. О постоянных хозяйственных связях крестьян 
Дагбитской волости (восточная часть Мианкаля) сообщает В. И. Чер­
тов. Здесь в крестьянские объединения входило также от четырех до 
шести человек. Причем, как нами выяснено, каждый крестьянин состоял 
одновременно членом двух групп. Эта особенность объясняется тем, что 
они имели наделы в двух местах, соответствовавших двум видам уго­
дий, так называемом «мокром» и «сухом». На «мокром» участке, где 
выращивали исключительно рис, крестьянин являлся членом одной 
группы, на землях же с «сухими» посевами (хлеб, хлопчатник) он ра ­
ботал с другими людьми (земли под паром находились в общем поль­
зовании всего населения).

Наши полевые материалы показывают, что число членов в группах 
было различно, доходя до 10 человек. Крестьяне отмечали, что наибо­
лее многочисленные группы создавались там, где было много воды, т. е. 
там, где формировались оросительные системы. По-видимому, это объ­
ясняется тем, что здесь складывалось более интенсивное земледелие, 
а это приводило к большей социальной дифференциации. Размер зем­
ли, обрабатывавшейся одной группой, в верховьях каналов колебался, 
в низовьях же, где крестьянские группы были малочисленны, общая пло­
щадь земли везде составляла 10— 12 десятин.

В Янгикурганекой волости (Самаркандский уезд), где риса из-за 
недостатка воды засевали мало, крестьянам не было необходимости со­
стоять членами сразу двух групп. Но здесь, как и в Дагбитской волости, 
численный состав групп колебался; общая же площадь их земель не 
превышала 40 танапов, или 10— 12 десятин. Особенно стабильным это 
положение было на западной оконечности Мианкальского междуречья, 
на правом побережье Акдарьи (Хатырчинское бекство) и далее, в Ваб- 
кентском бекстве27.

На левом берегу Зеравшана (Карадарьи), в нижнем бассейне кана­
ла Даргома многие виды полевых работ крестьяне выполняли совмест­
но. Для этого составлялись небольшие группы. Здесь, как и в указан­
ных ранее районах, состав группы зависел от земельных наделов ее чле­
нов. Но общая площадь их земель была постоянной и равнялась при­
мерно 12 десятинам. Эта величина настолько устоялась (по-видимому, 
издавна), что служила основанием для определения доли воды, отпус­

24 Н. С. Л ы к о ш и н ,  Указ. раб.
25 Н. М. В и р с к и й, Очерки Янги-Курганской волости Д ж изакского уезда  Самар­

кандской области, СКСО, вып. X, Самарканд, 1912.
26 Н. М. В и р с к и й ,  Дюрткульская волость..., вып. III,  1895, стр. 107, 150— 188.
27 В. И. Н е р о в е ц к и й, О бзор Яныкурганской волости Самаркандского уездч  

в экономическом отношении, СКСО, вып. V, 1897, стр. 6.

84



каемой кишлакам. Такое же положение сложилось и в районе Хатырчи 
и в бассейне Нарпая.

В Шахрисябзском оазисе, расположенном к югу от Зеравшанской 
долины, так же как и в упомянутой Дагбитской волости, крестьяне объ­
единялись в производственные группы, причем и здесь они являлись чле­
нами одновременно двух групп, образовавшихся отдельно для выращи­
вания риса, и отдельно — для сухих культур. Как отмечает А. Ф. Мид- 
дендорф, в конце XIX в. такие производственные объединения были рас­
пространены по всей Фергане. Они не исчезли еще и в начале XX в. По 
сведениям А. И. Шахназарова, в Уч-курганской волости (восточная 
Фергана) все поливные земли разделялись на столько частей, скольки­
ми арыками орошались. По-видимому, все участки были одинакового 
размера. Это видно из того, что каждый из них обрабатывался одной 
группой из четырех рабочих28. В Араванской волости (юго-восток Фер­
ганы) крестьяне организовывались в небольшие группы для совмест­
ного выполнения ирригационных повинностей. Эти группы в некоторых 
местах назывались туп. Каждый такой туп имел право получать всю 
воду в течение суток; внутри самой группы вода распределялась по вза­
имному соглашению29. Время полива показывает, что посевы одного 
тупа не могли превышать 24 танапов, а общая пашня была еще больше.

Как видно из приведенных материалов, хотя все крестьянские объ­
единения и отличались друг от друга своей численностью, общая пло­
щадь их земель почти всюду была одинакова.

Как правило, входившие в объединение крестьяне были, в основном 
из бедняцких и середняцких слоев. Группы создавались по различным 
причинам хозяйственного характера. Это — и необходимость коллектив­
ных работ на оросительных каналах, и общее распределение воды для 
орошения посевов, и сложившаяся система полеводства, и недостаток 
рабочей силы. Не каждый крестьянин был также в состоянии содержать 
рабочий скот. В первую очередь крестьяне объединялись для совмест­
ных ирригационных работ, а также для правильного использования воды. 
Дело в том, что, владея маленьким участком земли, крестьянин получал 
на него небольшое количество воды, причем на короткое время. Для 
нормального использования земли воды могло хватить лишь при условии 
объединения крестьян в коллективы. Тогда воду, предназначенную от­
дельным хозяйствам, объединяли и использовали поочередно для полива 
каждого участка. В дальнейшем эти же обстоятельства заставляли кре­
стьян располагать посевы на своих участках в определенном согласован­
ном с соседями порядке (или совершенно отделять мокрые посевы от 
сухих), а также соблюдать строгий севооборот и сеять только те культу­
ры, которым хватало приходившейся на их долю воды.

В каждой группе Составлялась упряжка из рабочего скота. Крестьяне, 
не имевшие скота, могли поочередно пользоваться ею и вспахивать свои 
участки. Пользование «кошем» они компенсировали своим трудом в за ­
висимости от размера наделов. Они помогали друг другу в полевых рабо­
тах (прореживание, окучивание растений, уборка урожая, обмолот 
и т. д . ) . Нередко каждая группа имела один общий ток, иногда две груп­
пы объединялись для устройства одного тока.

В Зеравшанской и Кашкадарьинской долинах каждая группа кре­
стьян выбирала из своей среды одного человека — руководителя. Обыч­
но он был более зажиточны^' по сравнению с остальными крестьянами. 
Нередко встречались и такие, хозяйство которых было невелико. Их 
выбирали за хорошие организаторские способности, знание земледелия 
и т. д. Руководители групп- организовывали общие работы, были

28 А. И. Ш а х н а з а р о в ,  Сельское хозяйство в Туркестанском крае, СПб., 1908. 
стр. 69— 70.

29 «Современный кишлак Средней Азии. Араванская волость (Ошский кантон Кир­
гизской АС С Р)», Ташкент, 1927, стр. 25.



первыми советниками в хозяйственных, а затем и в общественных де­
лах, помогали мирабам (если такие имелись) в распределении воды 
между крестьянскими наделами, присутствовали на току во время мо­
лотьбы и при уплате налогов.

Во всей Зеравшанской долине и Шахрисябзском оазисе эти кресть­
янские коллективы, постоянно возникавшие для взаимной помощи на 
поливных землях, также носили название кош. Однако, в отличие от 
малого коша, как меры земли, которую засевали весной с помощью 
пары волов, а также воды, необходимой для орошения этой земли, объ­
единение крестьян для совместных рабо.т.цш полях называли большой 
кош — катта кош, а его выбранного руководителя — кош баши.

Итак, общий размер земель всех крестьян одной группы доходил 
здесь до 12 га (а в некоторых местах даже превышал эту обычную циф­
ру), т. е. до 48—50 танапов. Однако по .условиям местной агротехники 
и по ряду экономических причин крестьяне не распахивали и не засе­
вали всю пашню. Как правило, третью часть, а нередко и половину они 
оставляли под паром, всюду переходившим наряду со жнивьем в общее 
пользование общины. Налогов с земель под паром не брали; их высчиты­
вали с урожая. Площадь же засеянной части земель крестьянских групп, 
а следовательно, и всей общины достигала двух третей и даже полови­
ны пашИен, т. е. 5—6 десятин, или 20—24 танапов. Иными словами, сле­
дует различать малый кош как меру площади посевов и большой кош 
как объединение крестьян, общий размер пашен которых составляет 
два малых коша.

Термин кош как мера земли, равная 4—5 га, и как объединение опре­
деленной группы крестьян, которой принадлежала земля общей пло­
щадью в 10 га, был принят среди населения, проживающего в долинах 
рек Зеравшана, Кашкадарьи и Сурхандарьи и касался только полив­
ных земель. На остальной территории Средней Азии, в частности в Фер­
ганской и Сырдарьинской областях, термин кош также был известен, 
однако здесь он имел другое значение. В этих двух областях кошем на­
зывали дневную норму пахоты волов, не превышавшую 2 танапов или 
Уз г а 30.

33 В литературе имеется еще одно определение ферганского коша как древней 
нормы пахоты рабочих волов; она равнялась якобы 12 га  (Р. Н. Н а б и е в, Новые 
документальные материалы к изучению феодального института «суюргал» в Фергане 
XVI— XVII вв., «Известия АН УзССР», Серия общественных наук, 3, 1959, прим. 27, 
стр. 48). П одобное утверждение мы считаем недоразумением и поэтому не останавли­
ваемся на нем.



И. А. К р е м л е в а

ОТМИРАНИЕ СТАРООБРЯДЧЕСТВА 
В ЗАВОЛЖСКОЙ ДЕРЕВНЕ

Изучение религиозных верований всегда было одной из важных за ­
дач этнографии. Анализ данных, характеризующих процесс преобразо­
вания традиционных культур на современном этапе их развития, 
приводит к выводу, что сейчас происходит «перемещение... этнической 
специфики из сферы материальной в сферу духовной культуры...» 
Поэтому исследование религиозных верований (пожалуй, наиболее кон­
сервативного элемента духовной культуры) приобретает ныне особый 
интерес, ибо оно может дать материал не только для решения религие­
ведческих проблем, но и для выявления закономерностей современных 
этнокультурных процессов.

В этой статье излагаются некоторые сведения о состоянии старооб­
рядчества, собранные мной в ходе экспедиционных работ в Горьковском 
Заволжье в 1972— 1973 гг.2 Использованы и материалы Горьковского 
отряда Комплексной экспедиции Института этнографии АН СССР, ра­
ботавшего в Заволжье в 1959— 1960 гг.3 Данных о современном старооб­
рядчестве опубликовано немного4, почти ничего нет и по Горьковскому 
Заво л ж ь ю 5. Приведенные здесь факты могут оказаться полезными для 
исследователей современного состояния религиозных верований в нашей 
стране.

Горьковское (Нижегородское) Заволжье хорошо известно как один 
из традиционных очагов старообрядчества. Быт старообрядцев во мно­
гом отличался от быта православных, что обусловлено прежде всего 
причинами религиозного порядка. Благодаря обособленности старовер­
ческих общин у них сохранялись многие обряды, обычаи и воззрения 
допетровской России.

Своеобразие жизненного уклада последователей «старой веры», 
культурно-бытовые особенности старообрядчества делают законойерны- 
ми вопросы: каким путем происходит отмирание религиозных верований 
в районах традиционного распространения старообрядчества? Есть ли

1 Ю. В. Б р о м л е й ,  Этнографическое изучение народов, «История СССР», 1972, 
№  6, стр. 64. . .

2 «Материалы Волжского отряда Кафедры этнографии МГУ», 1972—73 гг.. Архив 
Кафедры этнографии МГУ.

3 «Материалы Горьковского отряда», 1959—60 гг., Архив Ин-та этнографии АН 
СССР, ф. № 1, ед. хр. №  15. ' . 4  -

4 Об этом, в частности, писал Щ еедедователь старообрядчества В. Ф. Миловидов; 
см.: В. Ф. М и л о в и д о в ,  Старообрядчество в прошлом и настоящем, М., 1969, стр. 6.

5 Некоторые материалы Горьковского отряда приведены в работах: Л. П у ш к а -  
р е в ,  Г. С н е с а р е в, М.  Ш м е л е в а ,  Религиозно-бытовые пережитки и пути их 
преодоления, «Коммунист», 1960, №  8; В. Ф. М и л о в и д о в ,  Указ. раб., стр. 91, 94, 
108. Отдельные сведения по частным вопросам содерж атся в статьях: В. Н. Б а с и л о в, 
О происхождении культа невидимого града К итежа (монастыря) у озера Светлояр, 
«Вопросы истории религии и атеизма», вып. XII, М., 1964 г.; Н. И. С а в у ш к и н а, 
Фольклорный быт одного колхоза, «Современный русский фольклор», М., 1966, 
стр. 53— 77.

87



здесь какие-либо отклонения от тех тенденций, которые отмечены среди 
православных, не придерживавшихся «старой веры»?

В разных углах Заволжья наблюдались свои особенности религиоз­
но-бытовых традиций. Кроме того, как показали и мои наблюдения, от­
мирание религиозных верований в разных районах и даже в разных 
населенных пунктах одного и того же района происходит неодинаковы­
ми темпами. Я опишу здесь только одну деревню — Климово Уренского 
района.

Не отрицая полезность, а во многих случаях необходимость сбора 
массовых материалов посредством очень популярного сейчас метода 
анкетирования, я тем не менее убеждена; что такой путь нельзя изби­
рать на исходном этапе исследования религиозной жизни. Ориентация 
на массовый материал оправдана только в тех случаях, когда главные 
явления религиозной жизни стали по существу ясными, и перед исследо­
вателем стоит задача уточнить их количественную характеристику, что­
бы с большей уверенностью выделить основные тенденции развития. 
Религиозные явления целесообразно изучать традиционными методами 
этнографической полевой работы, причем объектом изучения следует 
избирать именно населенный пункт, ибо религиозная община находится 
в его границах, а проявления религиозности зависят от характера свя­
зей внутри общины.

Наблюдения, сделанные мною ранее в ряде районов Заволжья, дают 
возможность характеризовать Климово как одну из таких деревень, в 
которых процесс разложения старообрядчества зашел достаточно 
далеко.

Собранные в Климове и окрестных деревнях сведения позволяют 
составить представление о некоторых особенностях жизни местного ста­
рообрядчества в прошлом. Еще в начале XX в . основная идея раскола 
о появлении в мире антихриста, от которого христианам предписывалось 
бежать «в горы и вертепы» для спасения души, оказывала здесь сильное 
влияние на у м ы 6. В конце прошлого века в Климове получила распрост­
ранение оживившаяся в Нижнегородской и ряде других губерний Рос­
сии нетовщина (или спасово согласие) — один из наиболее крайних бес­
поповских толков, который зародился в конце XVII в., видимо, в Нижне­
городском к р а е 7. Неясно, вся ли деревня состояла из нетовцев или 
только часть ее, однако о том, что в Климове были последователи секты, 
говорят сообщения его старейших жительниц («Мы по Спасову согла­
сию...», «Нашу веру в Климове раньше дедушка называл нетовщи­
на...») 8.

Местный центр нетовщины находился в соседней деревне Буренино, 
расположенной в 5 км от Климова. В конце прошлого века житель Буре­
нина крестьянин Федор Григорьевич Коробейников выступил с призы­
вом покинуть мир, где царствует антихрист. Его последователи удаля­
лись в лес, где многие из них умерли от голода. Одной из первых умер­
ла его жена. Движение нетовцев получило известность, и к Коробейни­
кову начали приходить люди даже из Вятки, среди них были и девушки. 
По-видимому, очень скоро учение утратило свой фанатический экстре­
мизм. У приверженцев Коробейникова появилось своеобразное поселе­
ние из землянок, вырытых на склоне оврага у реки. Рядом было их 
кладбище. Сам Коробейников не спешил умирать. Он женился второй 
раз и имел от второго брака троих детей. Поселение в лесу, судя по со­
общениям старожилов, существовало еще в первое десятилетие нашего 
века. Обитатели землянок носили одежду только из холста, сотканного 
своими руками. Мельничной мукой они не пользовались и сами мололи

6 П одробнее см. Н. М. Н и к о л ь с к и й ,  История русской церкви, М., 1930, стр. 
117 и др.

7 В. Ф. М и л о в и д  о в, Указ. раб., стр. 28, 29.
8 «Материалы Горьковского отряда», 1959, тетр. 1, стр. 18; 1960, тетр. 2, стр. 38.



зерно на жерновах. Хлеб ели несоленый. Они не крестились (ибо «рука- 
запечатлена антихристом: денежки берешь — они антихристом напеча­
таны») и не держали икон («если бы ранние иконы-— поклонилися бы, 
а сейчас их табашники и пьяницы делают»). Последователи Коробейни­
кова носили нательные кресты только из кипариса, не употребляли спи­
чек и огонь высекали из кремня. Многие приверженцы секты и сочувст­
вующие продолжали жить в окрестных деревнях. В Буренине, по 
словам рассказчика, они составляли половину деревни. Вступая в споры 
со священниками, нетовцы умело отстаивали свои взгляды9. Судя по ря­
ду деталей, в частности по собраниям последователей Коробейникова на 
огороде у одного старика (он никогда не был женат), где они пели 
духовные стихи, сектанты принадлежали к так называемой «поющей 
нетовщине»10.

Собранные сведения показывают, что в прошлом в Климове, как и 
повсюду в Заволжье, долго сохранялся консервативный быт, свойствен­
ный староверческим общинам. Как известно, староверы строго соблюда­
ли многочисленные ритуалы и предписания, регламентирующие повсе­
дневную жизнь, ибо прочно держалась вера в их магическую силу. 
В Климове прежде существовал запрет есть из одной посуды с «мирски­
ми», который стал терять силу, видимо, уже в конце прошлого века, так 
как старожилы рассказывают об этом запрете со слов своих родителей. 
Быт старообрядцев был основан и на принципе полной власти родителей 
в неразделенных семьях. Раньше полагалось «благословляться» у роди­
телей, начиная любую работу, даже выходя из дома по воду. Бывали- 
случаи, когда вода из колодца, принесенная снохой без благословения у 
свекрови, выливалась и.

Большая роль ритуала в религиозной жизни старообрядцев проявля­
лась и в формах соблюдения христианских праздников, которые отмеча­
лись долгими и торжественными молениями. На пасху, например, преж­
де молились всю неделю. Кроме общеправославных праздников, здесь 
была популярна так называемая «Варнавьева година», когда ходили по 
полям. Святой Варнава, мощи которого находились в г. Варнавине, по­
читался в этих местах12. Процессия несла «престол», на котором леж а­
ли крест и Евангелие. Чтобы исцелиться от своих недомоганий, больной 
ложился на землю и к нему прикладывали крест или икону13.

Наряду с особенностями религиозных традиций, связанных непосред­
ственно с расколом (двуперстное крестное знамение, употребление 
лестовок и подрушников при молитве и т. п.), старообрядцы в силу за ­
стойности и консервативности своего быта в гораздо большей степени,, 
чем основная масса русского населения, сохраняли многочисленные пе­
режитки дохристианских религиозных представлений и обрядов. Как и 
в других деревнях Заволжья, в Климове верили в домовых («дворовой»), 
леших, водяных («лешиха водяная»), шишигу и вообще «бесей» и «духа 
лукавого». Как особый демонологический персонаж представлялась и 
смерть. Прочно держалась вера в колдовство, причем и здесь можно от­
метить некоторые архаические черты. По существовавшим поверьям, 
тот, на кого колдун «надевал шкуру» сороки, будто бы превращался

9 «Материалы Горьковского .отряда», 1960, тетр. 2, стр. 42— 45.
10 См., в частности, Энциклопедический словарь, изд. Ф. А. Брокгауз и И. А. Еф­

рон, т. XXXI, СПб., 1900, стр. 145, -МБ:'.
11 «Материалы Волжского отряда», 1972, тетр. 1, стр. 62. Такие эпизоды были ти­

пичны для старообрядческого быта и в других областях страны. См., например,
В. Ю. К р у п я н с к а я, Н. С. П о л и щ у к ,  Культура и быт рабочих горнозаводского 
Урала (конец XIX— начало XX вв .), М., 1971, стр. 62.

12 Варнава, умерший в XVII в.; признавался святым и православной церковью. См., 
И. К. Х е р с о н с к и й ,  Рукописное житие преподобного Варнавы Ветлужского, Кост­
рома, 1890.

13 «Материалы Волжского отряда», 1972, тетр. 1, стр. 77.

89-



в сороку и выполнял все приказания колдуна. Вот почему про сороку в 
Климове говорили: «Ведьма долгохвостая» 14.

Отдельные языческие традиции в течение веков стали истолковывать­
ся в соответствии с христианскими представлениями. Так, несомненно 
древнее почтительное отношение к хлебу переплелось с христианской 
символикой. Объяснение, почему в овине не водятся «беси», звучало так: 
«В овине сушилось тело Христово — зерно». Еще в начале нашего века 
старики не разрешали молодежи петь и плясать в период цветения ржи. 
«Даже караульного ставили к воротам, чтобы воротами сильно не хло­
пали, чтобы хлеб, тело Христово, не дрожал» 15.

Еще в годы первой мировой войны в Климове совершался чрезвычай­
но древний обряд — «вытирание огня из дерева», чтобы спастись от хо­
леры. В поле устраивались «ворота»— два'столба с палкой, помещенной 
между ними в пазах. Веревкой (обязательно новой) палку вращали, и 
оба конца ее от трения загорались. Этим огнем зажигали можжевельник. 
Через огонь прогоняли скотину, проходили все жители, матери несли 
младенцев на руках, следя за тем, чтобы и детей «окурило дымком». 
Старожилы рассказывали, что в соседней деревне Мокроносово огонь 
добыть трением не сумели и пришли за ним в Климово. В деревне Хол- 
кино обряд не был совершен — «так почти все Холкино вымерло»,— со­
общала рассказчица. Климовцы помнят и о другом не менее архаич­
ном ритуале, совершавшемся в те же годы. В целях предохранения от 
холеры шесть девушек и шесть взрослых женщин тащили соху, проводя 
борозду вокруг всей деревни. Вместе с ними шли пожилые женщины со 
свечами и крестом и молились 16.

По воспоминаниям старожилов, еще в начале XX в. почти вся дерев­
ня бойкотировала мужчину, предоставившего свой дом для школы; счи­
талось, что в его доме завелся антихрист.

И все же именно в начале века, когда и заволжскую деревню затро­
нуло влияние капиталистических отношений, стало заметно ослабление 
прежних традиций. Разрушению старины способствовало проведение 
железной дороги. Служба в армии во время первой хмировой войны 
уничтожила многие предрассудки у мужчин, составляющих ныне стар­
шее поколение. «Старичок», возглавлявший тогда общину, не разрешал 
вернувшемуся из армии односельчанину посещать молельный дом, пока 
ему не будет прочитано «прощение», ибо он общался с людьми «другой 
веры». Однако полностью отгородиться от новшеств уже было нельзя. 
В частности, в это время в старообрядческих деревнях утвердился обы­
чай курения табака, что прежде считалось грехом («с бритоусом, с та- 
башником не молись»).

Революцию в этих местах старообрядцы восприняли недоброжела­
тельно. Воспользовавшись тем, что еще со времен Никона они привыкли 
видеть во всех нововведениях печать антихриста, контрреволюционеры 
пытались убедить крестьян, что с приходом Советской власти в России 
воцарился антихрист, и конец света близок. С этой целью использова­
лись различные туманные места из Апокалипсиса. Эта агитация оказы­
вала воздействие на часть крестьян, ибо отсталость заволжской деревни 
удалось преодолеть только в период коллективизации.

Важным переломным этапом, изменившим облик заволжской дерев­
ни, явился 1931 год, когда в Климове и соседней деревне Мокроносово 
были организованы колхозы, создававшиеся в очень сложных условиях. 
Зажиточные крестьяне оказывали давление на бедноту, противодействуя 
ее вступлению в колхоз; колхозники на первых порах с трудом свыка­
лись с новой формой хозяйствования, с обобществлением инвентаря и

14 «Материалы Волжского отряда», 1972, тетр. 1, стр. 78.
15 «Материалы Горьковского отряда», 1960, тетр. 2, стр. 12, 33. Имеются в виду  

ворота в изгороди, защищавшей посевы от скота.
18 «Материалы Волжского отряда», 1972, тетр. 1, стр. 77.

•90



тягловой силы. Еще в конце 1940-х годов оба колхоза отставали от пере­
довых хозяйств; сказывалась недостаточная производственная база. 
В 1950 г. сельхозартели деревень Климово и Мокроносово слились в 
один колхоз «Прожектор», что позволило более эффективно использо­
вать технику и рабочую силу. К концу 1950-х годов значительно выросло 
производство товарной продукции. В начале 1950-х годов еще две сель­
хозартели объединились с колхозом «Прожектор». Укрепление и разви­
тие экономики способствовало преобразованию быта колхозников. Р аз­
вернулось массовое строительство новых домов, были переоборудованы 
детский сад, ясли, медпункт. Большую роль в повышении культурного 
уровня населения сыграла библиотека, уже в начале 1960-х годов насчи­
тывавшая свыше 10 тыс. книг. Многие юноши и девушки, окончив шко­
лу, продолжали учебу в специальных учебных заведениях и институтах, 
нередко сочетая ее с работой в колхозе; ныне уроженцев Климова и со­
седних деревень, получивших различные специальности, можно встре­
тить не только в родных местах, но и в разных областях страны17.

Преобразование всего жизненного уклада в соединении с антирели­
гиозной пропагандой затронуло и обыденное религиозное сознание, что 
проявилось, в частности, в распространении атеистического мировоззре­
ния. Значительную часть населения деревни Климово, расположенной 
всего в 2—3 км  от районного центра, составляют сейчас неверующие18. 
Следовательно, религиозная община объединяет здесь лишь часть жите­
лей, а не всю деревню. История старообрядчества показывает, какое 
огромное значение беспоповцы придавали принадлежности к тому или 
иному толку. У нас нет сведений, когда произошел окончательный рас­
пад нетовщины в этих местах. Уже в 1959— 1960 гг. лишь отдельные жи­
тели Климова помнили, к какому толку принадлежали их отцы и деды. 
«Старообрядцы мы, беспоповцы»,— вот все, что обычно могли сказать о 
своей «вере» даже старики. В прошлом в Климове был специальный «мо­
лебный дом» с характерным для беспоповцев делением на две полови­
н ы — мужскую (справа) и женскую (слева). Перегородка отделяла де­
вушек от парней, чтобы они не переглядывались во время богослужения. 
В начале 30-х годов «молебный дом» сгорел, его не восстановили, и с тех 
пор верующие собирались для совместных молений в частном доме. От­
вергнув в свое время официальное православное духовенство, беспопов­
цы обходились собственными силами и при исполнении религиозных 
треб. Общину возглавлял «настоятель» («старичок», «духовный отец»), 
который руководил всей религиозной жизнью деревни. Как и в 1959— 
1960 гг., в 1972 г. у климовских верующих был свой «старичок» («настав­
ник»), выбранный не за знания и авторитет, а, скорее, для того, чтобы 
община возглавлялась мужчиной; «старичок» крестил младенцев, начи­
нал моления, принимал «покаяние», но фактически не являлся главой 
верующих, и религиозной жизнью общины руководили несколько 
женщин.

Прежде климовские беспоповцы не пускали в свой «молебный дом» 
приверженцев других направлений старообрядчества. Но в 30-х годах, 
когда в селе Темта была закрыта единоверческая церковь, отдельные 
жители соседней деревни Мокроносово (единоверцы) стали посещать 
праздничные моления в. Климове. Благодаря миграции населения, свя­
занной с причинами личного или служебного характера, в Климове осели 
люди не только из других деревень района, но и из разных областей 
страны. Сейчас в Климове есть и приверженцы православной церкви, и 
«австрийского согласия». 42-лётняя женщина, выросшая в селе Непряхи- 
но в семье, которая придерживалась «австрийского согласия», рассказы*

17 П одробнее о колхозе «П рожектор» см.: Д . М. К о г а н ,  Изучение современного 
колхозного быта Центральным отрядом Комплескной экспедиции Института этногра­
фии АН СССР, «Сов. этнография», 1964, №  5.

18 С 1 января 1974 г. деревня Климово стала частью территории г. Урень.

91



вала в 1960 г., что, когда она ходила на пасху молиться вместе с климов- 
скими женщинами, никому не пришло в голову ее прогонять. О стирании 
граней между религиозными направлениями свидетельствует и обряд: 
крещения. Так, уже в 20-е годы были случаи, когда климовские беспо­
повцы крестили своих детей в церкви19. Поповцы также стали прибегать- 
к услугам беспоповского «старичка». Например, упомянутая выше пред­
ставительница «австрийского согласия» окрестила одного из своих троих, 
детей в Климове, в липовой кадушке {«Сейчас я уже не австрийской ве­
ры»,— сказала она, имея в виду свой отход от старых традиций).

Границы религиозной общины сейчас очень неопределенны. По сути 
дела, говоря о коллективных проявлениях религиозности (например, о 
праздничных молениях), мы должны подчеркнуть, что их организатора­
ми выступают всего несколько старых' женщин, которые могут читать 
церковные книги, знают, как совершать обряды крещения, погребения, 
какие молитвы читать на поминках и т. п. До сих пор эта группа верую­
щих устраивает совместные моления по большим религиозным праздни­
кам. По рассказам местных жителей, обычное число участников моле­
ний— 20—30 старушек (это в деревне, состоящей из 300 дворов!). Лишь 
на пасху собирается гораздо больше людей. Малочисленность коллек­
тивных богослужений была характерна для Климова уже свыше 15 лет 
назад. Так, на рождественской вечерне, 6 января 1960 г., присутствова­
ло 20 человек, все старые и пожилые люди, из них четверо — мужчины;, 
на заутрене — около 50 человек, были и женщины средних лет, кое-кто- 
пришел из г. Уреня и соседней деревни Мокроносово. Уже тогда от стро­
гости и торжественности старообрядческого богослужения не осталось 
и следа. Хотя старушки считали недопустимым зажигать свечи спичками, 
и огонь был высечен из кремня, во время службы они охотно отвлека­
лись и громко разговаривали о посторонних д ел ах 20. И в 1972 г. верую­
щие сообщали, что на моленьях бывают разговоры и шум; некоторые- 
люди приходят почти к самому концу богослужейия. Если религиозной 
общиной можно условно считать совокупность всех верующих деревни, 
то надо заметить, что в настоящее время на моленьях бывает представ­
лена лишь незначительная ее часть — наиболее религиозные люди. 
(Впрочем, отдельные верующие старшего поколения, как правило муж­
чины, пренебрегают молениями потому, что, по их словам, на них нет 
должного порядка и руководят ими женщины.) Богослужения устраива­
ются не только по праздникам. Засушливым летом 1972 г. несколько ста­
рушек совершили моленье о дожде, выйдя за околицу деревни.

До сих пор в соответствии со старыми обычаями проводятся похоро­
ны и поминки. 21 июля 1972 г. во время пребывания участников Волж­
ского отряда в Климове умерла 52-летняя женщина. Это печальное со­
бытие дало возможность воочию убедиться в том, что руководители 
религиозной общины стараются сохранять традиции старообрядчества. 
Женщины, фактически возглавлявшие общину, не желали принимать 
участие в похоронах. Возможно, свою роль сыграло здесь осуждение об­
раза жизни умершей («пила покойница много»), но была и причина дру­
гого рода: усопшая «не приняла покаяние»21. И хотя она в течение двух 
лет лежала парализованная, это не смягчало вины: «Могла покойница 
или близкие справить ее, да вот не сделали». Вот почему организаторы 
совместных молений не хотели ее отпевать. Однако многие верующие 
выражали недовольство такой непримиримостью, а одна женщина

19 Впрочем в этом, возможно, сказывались и традиции нетовщины.
20 «Материалы Горьковского отряда», 1960, тетр. 1, стр. 120— 124.
21 В пятницу первой недели Великого поста бывает исповедь: «В Великий пост  

всегда покаяние принимают. Кажды й год ходят к старику исповедоваться. Старичок 
читает покаяние, дает епитимью, лестовки» (т. е. говорит, сколько раз надо прочитать 
положенные молитвы за совершенные проступки). См. «Материалы Волжского отряда», 
1972, тетр. 4, стр. 149.

92



{67 лет), которая обычно обмывает и отпевает умерших, явилась в дом 
покойной и прочла над телом молитвы («не все, а только канон, и моли­
лась не за нее, а за родителей»). Старый запрет молиться за человека, 
не принявшего покаяния, проявился и на кладбище, где было человек 
сорок, из них три четверти — пожилые и старые женщины. Две из них 
стояли в воротах кладбища и предлагали присутствующим в память по­
койной сладости (конфеты, печенье); большинство отказывалось и за ­
прещало детям брать подаяние, ибо «если берешь милостыню, то надо 
молиться за умершую, а покойница неисправленная». Однако этого 
запрета придерживались не все присутствующие, кроме того, восемь 
женщин из числа бывших на кладбище пришли и на поминки, где собра­
лось 17 человек.

Соблюдение старинного ритуала на поминках22 во многом объясня­
ется тем, что руководят поминальным обрядом те же старые женщины, 
которые составляют ядро общины. До сих пор соблюдается определен­
ный набор блюд. Так, поминки 21 июля 1972 г. пришлись на постный 
день, поэтому кушанья подавались рыбные и грибные, приправленные 
подсолнечным маслом. Многие представители старшего поколения зна­
ют, в какой последовательности и какие молитвы должны быть прочте­
ны на поминках. Правда, случаи отступления от традиционного порядка 
становятся все более распространенными. Уже в 1959— 1960 гг. отмеча­
лось, что на поминках («обед») читались не все положенные молитвы23.

Таким образом, функционирование религиозной общины еще прояв­
ляется в целом ряде ритуалов. Однако эти ритуалы, совершаемые с не­
которыми отступлениями от старинных правил, фактически исполняются 
небольшой кучкой верующих, поэтому для характеристики общего со­
стояния религиозности не менее важно другое: сведения о религиозных 
представлениях, сохраняемых населением деревни. Важно не только 
проследить внешние проявления религиозности, но и уяснить, в какой 
мере религия живет еще в сознании людей, отражается в их поведении. 
Следует отметить, что существует огромная разница в мировоззрении 
различных групп населения Климова, как правило, совпадающая с воз­
растными различиями: чем старше человек, тем больше сохраняет он 
религиозных представлений.

Многие люди старшего поколения (60 лет и выше) стараются, на­
сколько это возможно, придерживаться старых обычаев и взглядов, объ­
ясняя это тем, что им хотелось бы «умереть в той жизни, в какой роди­
лись». «Нам поздно меняться»,— говорят они. Большинство стариков и 
старух верят в загробный мир, соблюдают пост, отмечают религиозные 
праздники, молятся каждый день. Они верят в чудесные силы мощей 
святого В арнавы 24 или в'святость озера Светлояр, куда некоторые ста­
рики ходили на паломничество еще в пятидесятых годах. У части веру­
ющих старшего поколения, преимущественно женщин, сохраняются 
кое-какие дохристианские представления, например, вера в колдовство. 
В Климове есть старуха, про которую говорят, что она может наслать 
порчу на скот и сглазить. Стойкой оказалась вера в лешего («в кустах 
тебя заблудит так, что не выйдешь»), в домового или дворового («живет 
в доме, заплетает у лошади гриву в косички»). Для старообрядческого 
деревенского быта были очень характерны представления о нечистой 
силе. Полагалось закрывать лечь и трубу с молитвой, чтобы не было 
доступа нечистой силе; все в.е'дра, горшки, бочонки и т. п. обязательно 
должны были быть покрыты, чтобы там не завелись «беси». Некоторые

22 П одробнее см.: «Материалы Волжского отряда», 1972, тетр. 3, стр. 60— 65, тетр. 5, 
стр. 205— 213, тетр. 6, стр. 77—82.

23 «Материалы Горьковского отряда», 1960, тетр. 2, стр. 29.
24 О формах поклонения Варнаве (ползут вокруг его могилы и др .), наряду с ма­

териалом Горьковского и Волжского отрядов есть сведения и у  М. М. Пришвина. См.
М. М. П р и ш в и н, Светлое озеро, Собр. соч., т. 2, М., 1956, стр. 411, 415.

93



из прежних поверий, связанных с боязнью «бесей», сохранились и в на­
ши дни. Встречаются еще старые и пожилые женщины, которые молятся, 
ступая первый раз за порог, считают, что в бане, где может особенно 
напугать бес, надо мыться до захода солнца, не снимая нательный 
крест. Не исчезло еще убеждение, что «лукавый дух» прилетает по но­
чам к одиноким женщинам; после его визита будто бы остаются синяки 
на руках.

Многие старики соблюдают характерный для религиозного быта ста­
рообрядцев обычай; они при жизни заготовляют себе гроб, сделанный 
из цельной колоды. Однако этого обычая сейчас придерживаются дале­
ко не все. Целый ряд ритуальных предписаний, оказывавших влияние 
на быт, совершенно отошел в прошлое: Раньше, например, в течение 
двенадцати дней после праздника крещения запрещалось мыться в бане 
(«вода в речке в это время святая»); теперь этот запрет никем не соблю­

дается.
Вообще, отмечая сохранение прежних воззрений у верующих старше­

го поколения, мы должны обратить внимание и на то, что они соблюдают 
свои религиозные обязанности без особой убежденности, неполностью, 
нерегулярно; проявляется даже своего рода равнодушие к религии. Так, 
уже .в 1959— 1960 гг. нередкими были такие признания: «От бога не от­
казываемся, но молиться недосуг как-то»; «Пост соблюдаю. Вот когда 
работала летом — не соблюдала»; «Вся семья , не постится — что же я 
одна буду?». Часто старушки ссылаются на то, что молиться и поститься 
нет сил, что они устают от домашней работы.

Но ссылки на занятость не могут объяснить пренебрежение некото­
рыми религиозными предписаниями. В прежние времена женщина в этих 
местах была ничуть не меньше загружена, притом несравненно более 
тяжелым трудом, однако никакая усталость не мешала ей молиться и 
поститься. Если бы религиозная вера оставалась такой же фанатичной, 
как в старину, для выполнения религиозных обязанностей нашлись бы 
и силы, и время. Все дело в том, что религия в жизни верующих отходит- 
на задний план, оттесняемая другими интересами, связанными с новым 
образом жизни. Показательна такая бытовая деталь: во многих домах 
иконы висят не в комнатах, а на кухне.

Многие старики, считающие себя верующими, не молятся и не испол­
няют религиозные обряды. Среди старшего поколения встречаются люди 
(обычно мужчины), которые отвергли все предписания религии, кроме 
требования верить в бога. Так, еще в 1959 г. 72-летний старик говорил: 
«Библия написана людьми, людьми же сделаны и иконы, поэтому не мо­
люсь, пост не соблюдаю». Это не было старообрядческим вольномыс­
лием, направленным против «никонианства». Он отрицал и существова­
ние загробного мира: «Чепуха все это. Никакого рая и ада не будет, 
помер — и все. Из земли вышел, в землю уйдешь». Все же высшую силу 
он признавал: «Есть — в это я верую — невидимая сила над нами. Земля, 
луна — все это кем-то создано, кем — неизвестно. Про это никто ничего 
не может доказать, никакие спутники. Бог — это название». Другой жи­
тель Климова (65 лет) излагал свои взгляды менее логично, но в том 
же духе: «Пост не соблюдаю, все ем. Что за грех — стакан вина выпить? 
Нет никакого греха. Раньше у нас темный народ был, вот и говорил: 
грех, грех. Я вот подумал: не будешь работать — никто ничего не даст.. 
В тот свет не верю — его нету» 25.

Таким образом, даже верующие люди старшего поколения в своих 
взглядах и поступках далеко отошли от старообрядчества в его тради­
ционном виде. Обыденное сознание современного верующего отличается 
от прежнего образа мыслей старообрядца не только отсутствием мно­
гих религиозных элементов, но и неизмеримо большим влиянием свет­

25 «Материалы Горьковского отряда», 1959— 1960 гг., тетр. 1, стр. 33, 80.

94



ских интересов. Исчезла былая замкнутость старообрядческой деревни, 
основанная на противопоставлении «старой веры» (причем только своего 
толка) всему прочему миру. Религиозные убеждения, как правило, уже 
не отгораживают старообрядца от жизни страны. Многие верующие сей­
час хорошо осведомлены о том, что происходит и в СССР, и за рубежом, 
знакомы с успехами науки и техники. Записи 1959— 1960 гг., в частности, 
говорят о большом впечатлении, которое произвел на верующих запуск 
спутников. В те годы в Климове еще были избы, где жили старики, не 
пожелавшие провести электричество и радио. В 1972 г. жители деревни 
не смогли назвать мне дома без радиоточки и электричества. Сейчас 
почти над каждым домом возвышаются телевизионные антенны; старики 
охотно смотрят телепередачи. В деревне нет семьи, которая не выписы­
вала бы газеты.

Более молодые жители деревни, тесно связанные с производствен­
ной жизнью колхоза или предприятий Уреня, уже фактически не явля­
ются средой, в которой держатся традиции старообрядчества. В значи­
тельной степени эти поколения полностью отошли не только от «старой», 
но и от всякой иной религии: среди мужчин моложе 55 лет верующие 
составляют редкое исключение. А те, кто называет себя верующими (как 
правило, это люди старше 40 лет), соблюдают ничтожную долю того, 
что предписывалось соблюдать старообрядцу еще лет 30 назад. Внешне 
они также не похожи на старообрядцев. Еще в 20-х годах мужчину, воз­
вратившегося из армии, не признавали «своим» и не допускали к уча­
стию в религиозной жизни общины до тех пор, пока у него не отрастет 
борода, только после этого старичок читал ему «прощенье». Теперь же 
мужчины моложе 60 лет, в том числе и верующие, как правило, бреют 
лицо. Среди мужчин этого возраста преобладают неверующие. Атеизм 
их нередко стихийный и не является научно обоснованным мировоззре­
нием. Другую, меньшую, но все же значительную группу составляют 
колеблющиеся — люди, которые еще не стали атеистами, но и не убеж­
дены в существовании бога или сверхъестественных сил. Для колеблю­
щихся характерен образ мыслей, который один 44-летний мужчина выра­
зил следующими словами: «Не пощусь, не молюсь — и забыл, когда все 
это было. Трудно сказать, верую ли в бога. Не до конца разобрался я 
в этом». Верующие и колеблющиеся в основном встречаются среди муж­
чин старше 40 лет.

Среди женщин доля верующих значительно больше, чем среди муж­
чин, а средний возраст верующих значительно ниже. Есть верующие 
женщины 30—35 лет. Однако, как правило, молодые женщины не соблю­
дают почти никаких религиозных обрядов и предписаний, а их верования 
образуют совсем иную систему, чем у людей пожилых и старых. Они 
признают бога «в душе». Вот слова 32-летней женщины: «В бога верю. 
Молитвы знаю, но не молюсь, пост не соблюдаю. Крест не ношу. Душа 
у человека есть, в это верю...». Другая женщина говорила: «В бога 
верю, значит, и в загробную жизнь. Крест ношу, но не молюсь никогда. 
Когда мать заставит — перекрещусь. Не пощусь. Вообще у нас никто 
р семье пост не соблюдает».. Многие молодые женщины, признающие 
себя верующими, никогда не посещают совместные моления, устраивае­
мые старухами. - V

Молодежь Климова (до 30 .дет) за редчайшими исключениями в бога 
не верит. Следует заметить,-Цто еще в 1959— 1960 гг. среди девушек и 
молодых женщин были верующие. В освобождении климовской моло­
дежи от старых традиций большую роль сыграл деревенский клуб, по­
строенный в середине 50-х годов. С его появлением прекратились поси­
делки («поседки»), устраивавшиеся в частных домах; молодежь в то 
время вынуждена была подчиняться требованию хозяев соблюдать ре­
лигиозный запрет гулять и веселиться перед воскресеньем, «христовым 
днем». Клуб дал возможность нарушить эту традицию. В 1959 г. моло­

95-



дежь стала приходить в клуб на просмотр кинофильмов или на танцы 
и в субботу. Клубная работа оказала большое влияние на культурную 
атмосферу деревни. Здесь был открыт Народный университет культуры, 
регулярно читались лекции на различные темы, в том числе и по вопро­
сам атеистического воспитания26. В 1959— 1960 гг. старые обычаи еще 
сказывались, и в дни религиозных праздников (рождество, крещение, 
пасха) девушек в клубе бывало мало. Но работа, которая постоянно 
велась с молодежью, вскоре увенчалась успехом. В 1972 г. запрет окон­
чательно потерял свою силу. Правда, ..в .отдельных ситуациях мнение 
религиозной общины берет верх: детей..крестят. Молодые родители, как 
правило, не препятствуют в этом старикам, чтобы не возбуждать по де­
ревне ненужные пересуды и сплетни2Т, • Кроме того, верующие старики 
отказываются нянчить некрещенных детей. Изредка бывают еще такие 
случаи, когда по окончании сватовства родители жениха и невесты мо­
лятся («кладут начал») и благословляют молодых (вряд ли нужно по­
яснять, что браки давно заключаются только по инициативе молодых 
людей и вне зависимости от вероисповедания родителей).

В 1959— 1960 гг. по настоянию верующих стариков некоторым детям 
ясельного и школьного возраста надевали нательные кресты; воспита­
тели и учителя вели с родителями разъяснительную работу. В 1972 г. 
дерев’енские дети уже не носили нательных крестов.

Большая часть молодежи работает в районном центре и в деревне 
проводит сравнительно немного времени (часть из них приезжает в Кли­
мово только на субботу и воскресенье). Религиозная жизнь деревни 
связана с людьми старшего возраста.

* * *

Хотя изложенный материал получен в деревне Климово, некоторые 
предварительные выводы правомерно распространить на все Горьков­
ское Заволжье, тем более, что их подтверждают этнографические дан­
ные, полученные в ряде других населенных пунктов. Наши сведения, 
прежде всего, характеризуют процесс разложения старообрядчества. 
Первые признаки этого процесса стали заметны уже в конце прошлого 
века, когда в старообрядческих деревнях начало сказываться влияние 
православной церкви, когда, наряду с переходом отдельных людей в 
православие или единоверие, претерпел кое-какие изменения и деревен­
ский быт. Тем не менее старая вера еще держалась крепко (пример — 
секта Коробейникова) вплоть до первых лет Советской власти. В совет­
ское время, в связи с социальными и культурными преобразованиями 
старообрядчество стремительно пошло на убыль как в сфере бытового 
поведения, так и в области идеологии. В наши дни проблема «истинной 
веры», порождавшая прежде многочисленные толки и секты, не волнует 
верующих. Одним из свидетельств этого может служить, в частности, и 
отношение жителей Климова к появившейся в Урене организации еван­
гельских христиан-баптистов. В 1959— 1960 гг. в составе секты была и 
одна климовская семья; и в 1972 г. по-прежнему только она представ­
ляла секту в деревне. Рассуждения стариков говорят о том, что поиски 
истины привели их не к новым формам религии, а к отрицанию многих 
религиозных положений. Основная масса верующих сейчас не противо­
поставляет старообрядчество православию, и это фактически стихийное 
сближение двух ветвей русского христианства явилось основой для офи­
циального примирения православной церкви с последователями раскола 
(как известно, в 1971 г. Поместный Собор Русской православной церкви

26 О работе климовского клуба см. Н. И. С а в у  ш к и н а, Указ. раб., стр. 56— 58.
27 Такое явление отмечено у русских в разных областях страны, в том числе и 

среди старообрядческого населения. См., например, Ю. В. Г а г а р и н ,  Старообрядцы, 
1973, стр. 94—96.

96



принял решение, полностью приравнявшее старообрядчество к офици­
альной православной церкви).

Сейчас уже опубликован не один обзор состояния религиозности в 
разных частях нашей страны, и появляется возможность для сопостав­
лений, которые позволили бы выявить общие закономерности процесса 
отхода от религии. Изложенный материал дает некоторые дополнитель­
ные сведения. Как и в других местах, в заволжской деревне число веру­
ющих значительно сокращается. В Климове, как мы уже говорили, 
анкеты не распространялись, и точных данных о количестве верующих 
нет. Однако наблюдения автора в сопоставлении с высказываниями ж и­
телей деревни позволяют в общих чертах представить соотношение раз­
личных по отношению к религии групп. Неверующие составляют больше 
половины населения, колеблющиеся — примерно пятую часть, верую­
щ и е — вряд ли свыше трети от общего числа жителей (дети дошкольного 
и школьного возраста не берутся в расчет). Согласно данным, получен­
ным в других областях нашей страны, прослойка верующих там не­
сколько меньше, она составляет пятую часть населения (в Пензенской 
и Воронежской областях)

Такая разница легко объясняется историческими особенностями З а ­
волжского края. А данные о количестве верующих в сельских районах 
Белоруссии (25,8% в восточных областях и 60,6% в западных обла­
стях) 29 могут служить лишним свидетельством того, сколь велики пре­
образования в старообрядческой деревне. Как и в других местах страны, 
н здесь состав верующих неоднороден. Религиозные представления боль­
шинства верующих скудны и неопределенны, и лишь у незначительной 
части людей религиозность проявляется в формах, близких к канониче­
скому старообрядчеству. Преобладающую часть верующих составляют 
женщины. Как и в других местах, здесь теряют прежний облик и рели­
гиозная идеология, и обрядность, и христианские верования, и дохри­
стианские пережитки.

Собранный материал позволяет яснее понять, что этнографические 
особенности старообрядчества в Горьковском Заволжье тесно связаны 
со своеобразием религиозных традиций. Своеобразие традиционной 
культуры, выделяющее старообрядцев среди других групп русского на­
селения, заключается в старинных обрядах, обычаях и поверьях, кото­
рые сохранились в быту благодаря особенностям религиозного уклада 
староверческих общин. Полученные сведения о современном состоянии 
религиозных верований и обрядности подтверждают такой вывод. В бо­
лее отдаленных районах Горьковского Заволжья (например, Тонкин­
ском), где религиозные традиции старообрядцев еще сохраняют целый 
ряд прежних черт, живы и былые культурно-бытовые особенности. В тех 
же деревнях, где, как в Климове, идеология старообрядчества^ значи­
тельной мере забыта, а традиционные связи внутри общины разрушены, 
постепенно исчезает и своеобразие быта. Если не считать незначитель­
ных отличий, то быт жителей этих деревень ныне такой же, как и быт 
современного сельского русского населения, никогда не следовавшего 
за  «старой верой».

28 См. П. К. К у р о ч к и н ,  Эволюция современного русского православия. М., 1971, 
стр. 93; М. К- Т е п л я к о в ,  П обеда атеизма в различных социальных слоях советского 
общ ества, «Вопросы научного атеизма», вып. 4, М., 1967, стр. 137.

29 «Причины существования й пути преодоления религиозных пережитков», Минск, 
1965, стр. 173.

7  Советская этнография, № б



Н г у  эн К у о к  Л о к

СИСТЕМЫ РОДСТВА ГОРНЫХ ИНДОНЕЗИЙСКИХ 
НАРОДОВ ВЬЕТНАМА

■ Среди нескольких десятков народов', населяющих плато Тэйнгуен и. 
восточные склоны Чонгшона в Южном Вьетнаме, есть народы, говоря­
щие на языках индонезийской группы малайско-полинезийской семьи. 
Это джарай (160 тыс. чел.) и эде (148 тыс. чел.), обитающие на плато,, 
а также хрой (10 тыс. чел.), раглай и тюру (около 20 тыс. чел.), живу­
щие в горных районах провинций Биньдинь, Фуйен, Кханьхоа, Ниньт- 
хуан ji Биньтхуан. Среди эде выделяют 15 различных этнографических 
групп, среди джарай — 7 1.

Основу экономики горных индонезийских народов Вьетнама до сих 
пор составляет натуральное хозяйство, в котором ведущую роль играет 
подсечно-огневое земледелие. Социальное развитие этих народов харак­
теризуется сложными процессами, свойственными этапу перехода от 
доклассового общества к классовому. Длительность процесса классооб-. 
разования, застойность традиционных родо-племенных форм, сохраняю­
щихся вплоть до настоящего времени, существование значительных пере­
житков материнско-правовых норм в общественной и семейной ж и зн и —■ 
все это составляет специфику социального строя этих народов.

Большой интерес представляет исследование систем родства и свойст­
ва горных индонезийских народов Вьетнама, которые в этом отношении 
изучены пока еще чрезвычайно слабо. Единственной работой, в которой 
были использованы данные по системе родства одного из рассматривае­
мых народов — джарай, была до недавнего времени статья Дж. Мердо­
ка 2. К сожалению, этот автор не приводит полного списка терминов 
родства и не дает ссылки на источник, что затрудняет пользование его 
данными. Кроме того, как будет показано ниже, терминология родства 
у различных групп джарай, а также эде и других горных индонезийских 
народов Вьетнама обнаруживает значительные расхождения. Поэтому 
вряд ли можно говорить о единой системе родства у джарай, как это 
делает Дж. Мердок.

Указанное обстоятельство как раз и представляется чрезвычайно ин­
тересным и перспективным в плане выяснения общих закономерностей 
формирования и функционирования систем родства. В основу настоящей 
статьи положены данные, собранные нами во время пребывания у иссле­
дуемых народов.

Терминология родства и свойства джарай, эде, хрой, раглай и тюру 
в основном едина по своей лексике, но различается по следующим прин­
ципам группировки родственников: 1) поколение; 2) родство и свойст­
в о ^ )  прямая и коллатеральная линии родства; 4) линии отца и матери;. 
5) относительный возраст в пределах alter’a поколения; 6) пол alter’a; 
7) пол ego.

1 Н г у э н  К у о к  Л о к ,  Этнический состав современного населения плато Тэйнгуен, 
«Сов. этнография», 1974, № 1, стр. 158— 162.

2 G. P. M u r d o c k ,  Kin term patterns and their distribution, «E thnology», 1970,. 
vol. IX, № 2.

98



Системы родства отдельных групп индонезийских народов Вьетнама

Д  ж  а р а й Э д е

Хрой Раглай
теорео буонхо тьыти хдрунг кпа адхам мтхур

РмРж oi ay ay oi ay ay oi oi kay

Р ж Р ж gia gia gia gia aduon aduon duon mo mo
РмРм oi ay ay oi ay ay oi oi kay
РжРм gia gia gia gia aduon aduon duon mo mo

Рж ami ami ami mi ami ami ami ami ami
Рм ama ama ama ma ama ama ama ama ama
^ДмРРж ava ava ava va ava ava ava va wa
С ж |Д м Р Р ж ava ava ava va ava ava ava va wa
|Д м Р Р ж amet am et met va amiet amiet amet met miet
С ж 1Дм РРж neh .mne neh va mne т л е mne ne ne
j Д ж Р Р ж ava amibron g ava mibrong brong brong ava va wa
С м |Д ж Р Р ж ava amabrong ava mabrong brong brong ava va wa
1Д ж Р Р ж neh ami ne neh ddet ne mne mne ne ne
С м |Д ж Р Р ж amet ama ne m et miet mne mne amet met miet
|Д м Р Р м ava amabrong ava mabrong brong brong ava va wa
С ж |Д м Р Р м ava amibrong ava mibrong brong brong ava va wa
Щ мРРм amet ama mne met mne mne mne amet met miet
СжЩ мРРм neh ne neh ne ne ne mne ne ne
|Д ж Р Р м ava ava ava va brong brong ava va wa
С м |Д ж Р Р м ava ava ava va brong brong ava va wa
1Дж РРм neh ne neh ne ne ne mne ne ne
См1ДжРРм amet amet met mne mne mne amet met m iet
РмСж ava ama ava . va ava ekay ava,. tamha ama ama
РжСж ava ami ava va ava mnay ava tamha ama ama
РмСм ava ama ava va ava ava tamha ama ama
РжСм ava ami ava va ava ava tamha ama ama

Сж mo mo pnay mo mo mo mo atiu xidi
См ung ung koi ung un ung un lua cay pixa
*ДмР ayong ayong ayong ayong yong ayong ayong ayong ayong
С ж | Д м Р ai ai ai ai e ai e ai xaai
1ДмР adoi aday doi „ adoi aday oday aday oduoi oday
С ж |Д м Р adoi aday doi adoi aday oday aday oduoi oday
|Д ж Р amai mai omay amai amai amai amai xaay xaai
См1ДжР ai ai ai ai e ai e ai xaai
Щ ж Р adoi aday doi adoi aday oday aday oduoi oday
С м |Д ж Р konai konai konai konai unday oday aday oduoi oday

Д ж ana anak ana ana anak anak anak anak ana
СмДж han mtau ptau mtau mtau mtau mtau mtau mtau
Дм ana anak ana ana anak anak anak anak ana
СжДм hodu mtau ptau mtau mtau du hdu mtau mtau
Д Д м Рэм amon anak amon amon anak anak mon amon mon
Д Д ж Р эм amon amon amon amon amon amon amon amon mon
Д Д м Р эж amon amon amon amon anak anak amon amon mon
Д Д ж Р эж ana anak ap'a.' ana anak anak anak amon mon

Д м Д tocho kchau cho tocho cho kchau tocho cho cho
Д ж Д tocho kchau cho tocho cho kchau tocho cho cho
Сж ДмД mtau mtau mtau mtau mtau mtau mtau mtau mtau
СмДжД mtau mtau mtau mtau mtau mtau mtau mtau mtau

ддд tore koche toche che tore kche che che che

7*  99



Учитывая дифференциацию родственников в плане перечисленных 
признаков, можно представить системы родства отдельных групп индо­
незийских народов Вьетнама в виде помещенной на стр. 99 таблицы. 
В ней используется код Левина: С — супруг, Р — родитель, Д  — дитя; 
f  — старший, { — младший; м — мужской, ж — женский; эм — Эго муж­
чина, э ж — Эго женщина 3.

Рассмотрим теперь те системы родства и свойства, которые обнару­
живают наибольшие взаимные расхождения:

Термины родства и свойства-джарай теорео

1. oi РмР
2. gia РжР
3. ama P m

4 . ami Рж
5. ava t  Д РР; С Г Д РР; PC
6 . amet l  ДмРР; См [ Д ж Р Р
7. neh i Д ж Р Р; Сж 4 ДмРР
8 .  ayong t  ДмР; t  Дм Д ж Р Р ж
9. omai 1 Д ж Р ; t Д ж Д ж Р Р ж

10. adoi 4 Д Р ; 4 Д Д ж Р Рж  ; Сж 4 ДмР
1 1 . konai См 1 Д ж Р
12. ai Сж 4 Д м Р; См Т Д ж Р
13. ung См
14. mo Сж
15. ana д
16. han СмДж
17. hodu СжДм
18. amon Д Д Р
19. tocho ДД
20 . mtau С Д Д
21 . tore ДДД

Термины родства и свойства джарай буонхо

1. ау РмР
2. gia РжР
3. аша Рм; РмС
4. ami Рж; РжС
5 . а т а  brong 1 ДмРРм; См f Д ж Р Р ж
6. ami brong f Д ж Р Рж ; Сж f ДмРРм
7. а т а  mne j  ДмРРм; См 4 Д ж Р Р ж
8 . ami mne 4 Д ж Р Р ж ; Сж J ДмРРм
9. ava t ДмРРж; См J ДжРР.м; ' ДжРРм; С ж |Д м Р Р ж

10. amet J, Д мРРж ; См |  Д ж РРм
И . пе 1 Д ж Р Р ж ; Сж |  Д м РРж
12. ayong 1 ДмР
13. mai Т Д ж Р
14. ai Сж f ДмР; См |  Д ж Р
15. aday 4 Д Р ; Сж J ДмР
16. konai См [ Д ж Р
17. апак Д ; Д Д м Рэм ; Д Д ж Р эж
18. amon Д Д ж Р эм ; Д Д м Р эж
19. mtau СД; С Д Д
20. kchau Д Д
21. koche Д Д Д

3 Ю. И. Л е в и н ,  Об описании системы терминов родства, «Сов. этнография», 1970, 
№ 4, стр. 18, 19.

100



Термины родства и свойства эде кпа

1. ау P mP
2 . aduon Рж Р
3. ama P m

4 . ami Рж
5. ava T ДмРРж; Сж t  ДмРРж; РСм
6. ava ekay РмСж
7. ava mnay РжСж
8 . amiet J Д м РРж

9 . mne j ДмРРм; Сж J ДмРРм; См J, Д ж Р Р ж ; 
См j Д ж РРм

10. ne 4 Д ж Р Р ж ; 1 ДжРРм; Сж j ДмРРм; Рм
11. brong Т Д ж Р Р ж ; Т ДмРРм; Т ДжРРм; См Т Д ж РРж ; 

Сж Т ДмРРм; См t ДжРРм
12. ayong Т ДмР
13. amai Т Д ж Р
14. e Сж Т ДмР; См Т Д ж Р
15. aday 4 Д Р ; Сж i ДмР
16. unday См J, Д ж Р
17. anak Д ; Д Д Р э ж ; ДДмРэм
18. amon Д Д ж Р эм
19. un См
20. mo Сж
21. cho Д Д
22. mtau СмДж; СжДм; С Д Д
23. tore Д Д Д

Перейдем теперь к анали?/ типологических расхождений в приведен­
ных системах родства. Рассмотрим поочередно группы терминов, соот­
ветствующие отдельным поколениям.

В т о р о е  в о с х о д я щ е е  п о к о л е н и е  (+ 2 )
Несмотря на различие терминов (РмРм — кау у раглай, oi или ау у 

эде и джарай; Р ж Р  — т о  у хрой и раглай, aduon у эде, gia у джарай), 
все приведенные выше системы родства совпадают между собой по прин­
ципам группировки родственников этого поколения.

П е р в о е  в о с х о д я щ е е  п о к о л е н и е  ( +  1)
Общей чертой всех систем родства горных индонезийских народов 

Вьетнама является то, что родители всегда четко отделены от своих 
сиблингов. Однако группировка таких сиблингов неодинакова в различ­
ных системах.

Так, у джарай теорео (а также у джарай тьыти, эде мтхур, хрой и 
раглай) для обозначения сиблингов родителей существует три термина 
(старший сиблинг родителей, младший дядя, младшая тетя), у джарай 
буонхо— семь (старший брат, отца, младший брат отца, старшая сестра 
матери, (младшая сестра матери, старший сиблинг родителя противопо­
ложного пола, младший брат матери, младшая сестра отца), у эде кпа 
и ажхам — пять (старший-брат матери, старший сиблинг отца +  стар­
шая сестра матери, младший, брат матери, младший брат отца, младшая 
тетя). В первом случае линии отца и матери полностью сливаются, во 
втором они разграничены; третий случай представляет собой переход­
ную форму. Во всех системах налицо дифференциация старших и млад­
ших сиблингов родителей.

М о е  п о к о л е н и е  (0)
Термины для обозначения родственников и свойственников в этом 

поколении почти полностью идентичны по своей лексической форме и

101



совпадают по типологическим признакам. Сиблинги здесь не дифферен­
цированы от кузенов; проводится разграничение по относительному воз­
расту. Поэтому терминов для родственников всего три (старший брат, 
старшая сестра, младший сиблинг). Исключение составляет система 
родства раглай, где существует всего два термина для кровных родствен­
ников моего поколения (xaai — старший сиблинг; oday — младший сиб­
линг) .

Следует отметить, что все горные индонезийские народы Вьетнама 
называют одними и теми же терминами как собственных сиблингов, так 
и детей сестер матери. Дети братьев отца, "братьев матери и сестер отца 
вообще не считаются родственниками, так как они носят другую фами­
лию (последняя передается по материнской линии).

П е р в о е  н и с х о д я щ е е  п о к о л е н и е  (— 1)
Термин апа (или anak) распространен у всех групп изучаемых наро­

дов. Однако отнюдь не во всех системах он имеет одинаковое значение. 
У джарай теорео (а также у большинства других групп) он служит для 
обозначения своих детей в отличие от племянников (ат оп ); у джарай 
буонхо мужчина называет термином anak не только своих детей, но и 
детей брата, а женщина — своих детей и детей ‘сестры. Наконец, у эде 
кпа женщина употребляет в первом нисходящем поколении только один 
термин anak, тогда как в терминологии, используемой мужчиной, атоп  
имеет значение «ребенок сестры».

В т о р о е  и т р е т ь е  н и с х о д я щ и е  п о к о л е н и я  (—2, —3) 
Эта группа терминов обнаруживает как лексическое, так и типологи­

ческое сходство у всех горных индонезийских народов Вьетнама.
Итак, наиболее существенные различия наблюдаются в терминах 

первого восходящего и первого нисходящего поколений. Если исходить 
из четырехчленного деления всех терминологий родства и свойства на 
«ирокезские» («турано-ганованские»), «арабские», «гавайские» («малай­
ские») и «английские» («описательные»)4, то группировка родственни­
ков трех центральных поколений у рассмотренных групп может быть 
представлена в следующем виде (типы систем родства обозначаются 
римскими цифрами):

Группы
Поколения

+1 0 _1

Дж арай теорео IV III IV
Джарай буонхо II III II
Эде кпа III— IV III I I - I I I

Поскольку все горные индонезийские народы Вьетнама говорят на 
чрезвычайно близких между собой языках и их системы родства обнару­
живают значительное терминологическое сходство, есть основание пола­
гать, что первоначально предки рассматриваемых народов имели еди­
ную протосистему родства, в различной степени трансформировавшуюся 
впоследствии у разных групп. Не располагая диахронными данными по 
системам родства джарай и эде, можно тем не менее высказать некото­
рые соображения о закономерностях их типологического развития.

Если верно наблюдение о том, что формирование «арабской» системы 
характеризуется наибольшей подвижностью терминов поколения + 1 ,  а 
ее разложение — опережающими изменениями терминов поколения О, 
тогда как в отношении «гавайской» системы действует обратное прави­
л о 5, то следует признать систему родства джарай теорео дальше всего

4 М. В. К р ю к о в, Система родства китайцев, М., 1972, стр. 42.
5 М. В. К р ю к о в ,  Эволюция систем родства: механизм трансформации, М., 1973, 

стр. 13.

102



продвинувшейся по пути исторической эволюции. Она представляет собой 
переходный этап от III к IV типу, причем в этом случае наиболее кон­
сервативными оказываются в ней термины нулевого поколения.

Наиболее архаической из числа описанных выше является система 
родства джарай буонхо, такж е представляющая собой переходный этап, 
но в данном случае от II к III типу. Термины нулевого поколения в этом 
случае представляют собой прогрессивный элемент структуры.

Еще более интересный пример переходной терминологии дает нам 
система эде кпа, где даже в пределах одного и того же поколения груп­
пировка родственников не проводится последовательно. Заслуживает 
внимания то обстоятельство, что термины первого нисходящего поколе­
ния, употребляемые женщинами, как 'бы обгоняют в своем развитии 
«мужские» термины: женщина пользуется обозначениями «гавайского» 
типа, а мужчина — «ирокезского».

Все вышесказанное определяет значительный теоретический интерес, 
который представляют системы родства горных индонезийских народов 
Вьетнама. Они относятся к своеобразным переходным типам, сравни­
тельно слабо изученным в этнографической литературе, и поэтому могут 
дать ценный дополнительный материал для исследования проблемы 
исторической эволюции систем родства народов мира.

Изучение систем родства горных индонезийских народов Вьетнама 
позволяет сделать некоторые интересные выводы об уровне их общего 
социально-экономического развития. Терминология родства обнаружи­
вает здесь значительное сходство с системой родства тямов. В целом при­
веденные материалы свидетельствуют о том, что эти народы прошли в 
прошлом большой, сложный путь развития. Нынешняя социально-эконо­
мическая отсталость горцев носит, по-видимому, вторичный характер, 
вызванный неблагоприятным влиянием географической среды и изоля­
ции в условиях горного плато. В XX в. к этим факторам прибавилась 
политика французских колонизаторов, которые для укрепления своего 
господства проводили принцип «разделяй и властвуй», искусственно на­
рушая исторически сложившиеся связи между народами Вьетнама.



Э. В л ч ек

ПРОПОРЦИИ КОНЕЧНОСТЕЙ НЕАНДЕРТАЛЬСКОГО 
РЕБЕНКА ИЗ КИИК-КОБЫ

Изучение онтогенеза неандертальского человека было до сих пор со­
средоточено главным образом вокруг исследования развития черепа. 
Посткраниальному скелету надлежащего внимания не уделялось.

Редкость костных остатков плодов и маленьких детей неандерталь­
цев заставляет нас основательно изучать каждую находку.

Самую большую коллекцию плодов и детей ископаемого человека, 
происходящую из местечка Ла-Ферраси (Дордонь) во Франции, я видел 
в Музее Человека в Париже. Находки обнаружены в 1909— 1921 гг. 
В последний раз кратко об этом материале писал Ж. Л. Хейм *.

Меньшая коллекция костных остатков неандертальцев (взрослого и 
маленького ребенка) найдена выдающимся советским ученым Г. А. Бонч- 
Осмоловским при археологических раскопках в пещере Киик-Коба в 
Крыму в 1925 г .2.

Во время раскопок в этой пещере, продолжавшихся несколько поле­
вых сезонов, обнаружены пещерные наслоения с двумя культурными 
горизонтами, относящимися по археологическим данным к мустьерской 
культуре — культуре неандертальского человека (рис. 1).

В центре нижнего мустьерского слоя (участки № 21 и 25) ученый 
открыл могилу взрослого индивидуума. Могильная яма была вытесана 
в каменном дне пещеры. Во время второго заселения пещеры, соответ­
ствующего верхнему мустьерскому слою, 2/3 содержимого могилы вместе 
со скелетными остатками были удалены. От скелета, лежащего на ле­
вом боку в немного скорченном положении, остались только кости ниж­
них и верхних конечностей. Части пальцев ноги и руки, зуб, найденные 
в верхнем культурном слое, свидетельствуют о том, что основные части 
скелета, кости которого были связаны соединительными тканями, были 
вынуты в период образования второго мустьерского слоя. Это явление, 
по-видимому, можно объяснить культовыми причинами.

Рядом с погребением взрослого человека, в 30 см на север от места 
первоначального положения головы взрослого индивидуума, на участке 
№ 13 в маленькой, вытесанной в дне пещеры яме было обнаружено по­
гребение маленького ребенка. Ребенок лежал на левом боку в скорчен­
ном положении. Это погребение также принадлежит к нижнему мустьер­
скому слою. О типичном мустье свидетельствуют сопровождающие 
находки каменные орудия. Обе находки неандертальского человека с 
учетом стратиграфии наслоений в центре пещеры, а также палеонтологи­
ческого и палеоботанического содержания культурных слоев, можно да­
тировать началом последней ледниковой эпохи (Вюрм I), т. е. по абсо­
лютной хронологии периодом в 60—40 тысяч лет.

1 J.-L. H e i m ,  Les restes neandertaliens de la Ferrassie. N ou velles donnees sur le
stratigrapie et inventaire des squelettes, «Com ptes Rendus de l ’Academ ie des Sciences» ,
Paris, 1968, t. 266, p. 576— 578.

4 Я признателен ленинградским коллегам за  предоставленную мне возмож ность  
изучить скелет ребенка, хранящийся в Институте этнографии АН СССР в Л енинграде  
(инв. №  5496).

104



ШШШШ /  ШШ 7. Ш П Ш и  11Ш1ШШ Ч Ш1Ш1И s  ейзэ в

Рис. 1. План раскопанного участка в гроте Киик-Коба (реконструкция 
плана Г. А. Бонч-О смоловского): 1 — черный современный слой; 2  — бу ­
рый; 3 —  надочажный желтый; 4 —  верхний мустьерский горизонт; 5 — 
межочажный желтый; 6 —  нижний мустьерский слой; /  — погребение 

взрослого; II  —■ погребение ребенка

Геологические, стратиграфические, палеонтологические и археологи­
ческие материалы и результаты их изучения Г. А. Бонч-Осмоловский 
опубликовал в первом томе своей монографии «Палеолит Крыма» уже 
в 1940 г. Во втором томе автор описал морфологию скелета кисти взрос­
лого индивидуума из Киик-Кобы. В третьем томе 3, вышедшем уже после

3 Г. А. Б о н ч - О с м о л о в с к и й ,  Палеолит Крыма, вып. I, М.—  Л., 1940; е г о  
ж е , Палеолит Крыма, вып. II, М.—  Л., 1941; е г о  ж е ,  Палеолит Крыма, вып. III. 
М.—  Л ., 1953 (здесь сосредоточена литература о гроте Киик-Коба и общ ая литература).

105-



смерти автора под редакцией В. В. Бунака, описана морфология стопы 
и голени взрослого человека. Скелет ребенка оставался до сих пор не 
исследованным. Данные, полученные при изучении остатков ребенка, 
являются предметом настоящей краткой информации.

Скелет ребенка был открыт в ненарушенном анатомическом порядке, 
но состояние костей очень плохое. Нам удалось реконструировать не­
сколько длинных костей, левую бедренную кость и правую лопатку. Мо-

п
к N

I

/Г ц

Рис. 3. Сравнение пропорций отдельных сегментов ко­
нечностей ребенка из Киик-Кобы (N ) и современного 
ребенка (R ),  имеющего ту ж е длину бедренной кости

политом в глыбе глины взяты кости части правого предплечья и части 
руки без пальцев. Из мелких фрагментов оказалось возможным выде­
лить отдельные кости пальцев руки и ноги, сравнительно хорошо сохра­
нившиеся позвонки и ряд фрагментов позвоночных дуг.

Скелетные остатки ребенка из Киик-Кобы во многом помогают по­
лучить представление о развитии посткраниального скелета неандер­
тальцев в возрасте инфант I (5—7 месяцев). Я попытаюсь показать спе­
цифику пропорций его верхних и нижних конечностей, а также другие 
важные диагностические признаки скелета обеих конечностей.

Прежде всего удалось более или менее достоверно реконструировать 
длину трех длинных костей. Длина бедренной кости равна 98, малой 
берцовой — 72, а локтевой — 72 мм.

Длинные кости ребенка из Киик-Кобы были соотнесены со скелетом 
современного ребенка. Бедренная кость современного ребенка равна 
98 мм. Такая аналогия позволила сопоставить размеры и пропорции от­
делов верхних и нижних конечностей, а также определить рост ребенка

106



из Киик-Кобы. Кроме того, сравнение соотносящихся длинных костей 
■позволило нам получить выразительные и филогенетически важные при­
знаки для дифференциальной диагностики различий между формами 
неандертальского и современного ребенка.

П р о п о р ц и и  о т д е л ь н ы х  с е г м е н т о в  к о н е ч н о с т е й .  При 
сравнении костей ребенка из Киик-Кобы с костями ребенка современ­
ного вида с теми же размерами бедренной кости видна большая разни-

Т а б л и ц а  1

Размеры длинных костей неандертальского ребенка 
из Киик-Кобы и современного пятимесячного ребенка

Длина, мм Ребенок из 
Киик-Кобы

Современный
ребенок

Плечевая (Humerus) (78) 78
Локтевая (Ulna) 72 68
Лучевая (Radius) — 60
Бедренная (Femur) (98) 96
Малая берцовая (Fibula) 72 78
Большая берцовая (Tibia) (78) 80

н а  в размерах отдельных сегментов скелета обеих конечностей (рис. 3, 
табл. 1).

Разница в соотношении длины отдельных сегментов верхних и ниж­
них конечностей может быть выражена двумя способами: а) индексами 
пропорции (табл. 2); б) процентным 
выражением разницы отдельных сег­
ментов обеих конечностей.

В случае одинаковой длины бед­
ренных костей голень неандерталь­
ского ребенка из Киик-Кобы ко­
роче на 7% голени современного ре­
бенка и составляет таким образом 
только 93% его голени.

Обратное соотношение получаем 
при сравнении длины предплечья.
Длина предплечья неандертальско­
го ребенка из Киик-Кобы на 10% больше, чем у современного, и, следо­
вательно, составляет 110% длины предплечья современного ребенка 
(рис. 4—5).

Итак, мы наблюдаем у неандертальского ребенка такое же соотно­
шение пропорций конечностей, какое находим у взрослых индивиду­
умов. Эти данные показывают, что общая длина тела неандертальских 
детей (при одинаковой с современными детьми длине бедра) вследствие 
более короткой голени должна была быть меньше, чем у современных 
.детей.

Д л и н а  т е л а .  Для вычисления длины тела мы пользовались ме­
тодом Д. Стюарта (1948)4. Длина тела, вычисленная по длине диафиза 
■бедра, оказалась у неандертальца из Киик-Кобы равной 64 см. Для 
уточнения мы вычислили длину тела также по формулам С. Смита 5, 
Г. Оливье — X. Пино® и Т. Ёальтазара-Девье7. По Смиту, длина тела

4 См.: G. O l i v i e r ,  Pratique anthropologique, Paris, 1960, p. 259.
5 S. S m i t h ,  Forensic M edicine, i-ondon, 1945.
6 Q. O l i v i e r ,  H. P i n e a u, N ouvelle  determ ination de la taille foetale d’apres les 

lo n g u eu rs diaphysaires des os lon gs; «A nnales de M edicine Legale», 1960, t, 40, p. 141—  
144.

7 T. B a l t h a z a r d - D e v i e u x ,  E tudes anthropologiques sur le foetus humain, 
«A nnales de M edicine L egale», 1921, t. 1, p. 37—42.

Т а б л и ц а  2 
Сравнение пропорций конечностей 

неандертальского ребенка из Киик-Кобы 
и современного пятимесячного ребенка

Индекс, мм
Ребенок из 
Киик-Кобы

Современ­
ный

ребенок

Fern.— Tib. (79 .6) 8 1 .6
Fern.— Fi. 7 3 .4 7 9 .5
Hum.— U l. (9 2 .3 ) 8 7 .2

107



Рис. 4. Сравнение костей верхней конеч- Рис. 5. Сравнение костей нижней конечности 
ности современного ребенка и ребенка из современного ребенка и ребенка из Киик- 

Киик-Кобы Кобы

равна 65,8 см., по Г. Оливье — X. Пино,— 66,06±  1,82. Довольно значи­
тельную разницу дает метод Т. Бальтазара-Девье, а именно — 62,9 см.

Итак, исходя из среднего показателя, полученного на основе разных 
методов, можем заключить, что длина тела киик-кобинского ребенка 
была, по-видимому, равна 64—65 см. После установления факта более

Т а б л и ц а  3
Массивность длинных костей ребенка из Киик-Кобы 
в сравнении с современным пятимесячным ребенком

Индекс середины диафиза Ребенок из 
Киик-Кобы

Современный
ребенок

Humerus 8 7 .5 9 2 .8
Radius 7 2 .7 8 8 .9
Ulna 10 0 .0 7 7 .8
Fibula 8 8 .9 100 .0
Индекс массивности бедра 1 6 .8 1 3 .8

короткой голени неандертальского ребенка надо эту вычисленную вели­
чину уменьшить на 7% общей длины его голени, т. е. конкретно у ребен­
ка из Киик-Кобы на 6 мм. Поэтому правильней ориентироваться на ми­
нимальный размер вычисленной длины тела — 64 см.

В о з р а с т .  Сравнивая длину тела ребенка из Киик-Кобы с соответ­
ствующими показателями современного ребенка, приходим к выводу,, 
что возраст киик-кобинца 5—7 месяцев.

М а с с и в н о с т ь  к о с т е й  к о н е ч н о с т е й .  Кости ребенка из 
Киик-Кобы в общем более массивны, в особенности диафизы, что и вы­
ражает индекс маосивности бедренной кости и индексы середины диафи- 
за остальных длинных костей (табл. 3).

И с к р и в л е н и е  д и а ф и з о в  к о с т е й  п р е д п л е ч ь я .  Одним 
из самых выразительных признаков киик-кобинца является медио-лате-



ральное искривление диафиза лучевой кости и значительное дорсо-во- 
лярное искривление локтевой кости. Межкостное пространство у ребенка 
из Киик-Кобы в 2 раза шире, чем у пятимесячного современного ребен­
ка. Ширина межкостного пространства у киик-,кобинца равна 9 мм, у сов­
ременного ребенка оно составляет только 4 мм. Эту разницу ясно выра­
жает индекс ширины межкостного пространства, равный у киик-кобинца 
12,5, у современного ребенка — только 5,9.

Таким образом, признаки, типичные для взрослых неандертальцев, 
хорошо выражены у них уже в раннем детстве.

И з г и б  д и а ф и з а  б е д р а .  Переднезадний изгиб диафиза бедра, 
типичный для взрослых неандертальцев, также четко выражен у ребен­
ка из Киик-Кобы.

Р е т р о в е р с и я  в е р х н е г о  э п и ф и з а  б о л ь ш о й  б е р ц о в о й  
к о с т и .  У ребенка из Киик-Кобы прослеживается ясная ретроверсия 
верхнего эпифиза большой берцовой кости, являющаяся характерной 
особенностью взрослых неандертальцев. У современного человека ретро- 
версия, типичная для зародышей и новорожденных, позже исчезает.

В ы в о д

В результате изучения пяти-семимесячного неандертальского ребен­
ка (длина тела 64 см) из грота Киик-Коба установлено, что пропорции 
отдельных частей его верхней и нижней конечностей отличаются от соот­
ветствующих показателей современного ребенка; выявлен и ряд морфо­
логических особенностей, таких как искривление костей предплечья, 
переднезадний изгиб диафиза бедра, ретроверсия верхнего эпифиза 
большой берцовой кости, массивность длинных костей и т. д. Эти особен­
ности можно рассматривать как важные диагностические признаки для 
определения филогенетической принадлежности посткраниального ске­
лета ископаемых форм человека не только во взрослом состоянии, но и 
в детском возрасте.



поиски
Ф А К Т Ы
ГИПОТЕЗЫ

Н. И. Г а ге н  i'T о р н

АНИМИЗМ В ХУДОЖЕСТВЕННОЙ СИСТЕМЕ 
«СЛОВА О ПОЛКУ ИГОРЕВЕ»

На IV Археологическом съезде, состоявшемся в 1877 г. в Казани, был 
поднят вопрос: «Можно ли из упоминания языческих божеств (Велеса, 
Дажьбога, Стрибога, Хорса) в „Слове о полку Игореве" сделать вывод, 
что а^тор был проникнут языческим мировоззрением или же присут­
ствие этих имен может найти иное объяснение» Впоследствии к обсуж­
дению этого вопроса возвращались не раз, но ученые так и не пришли 
к единому мнению.

Е. В. Аничков, занимавшийся изучением Древней Руси, считал, что 
к XII в. среда дружинников была вполне христианизирована: «Христиа­
нин не только автор „Слова", но и тот „песнетворец старого времени" 
Боян, на традиционную мудрость которого ссылается автор „Слова"» 1.

В своей работе Е. В. Аничков рассказывает, как длителен и сложен 
был период внедрения введенной Владимиром государственной рели­
гии— православия, как долго сохранялись остатки прежних верований 
и обрядов. После принятия христианства греческого образца на Руси 
сложилось «двоеверие», т. е., с одной стороны,— христианство, а с дру­
гой,— вера в пантеон языческих богов (государственная религия при 
Владимире) и вера в неопределенных, аморфных и меняющихся духов, 
в неведомые силы, на которые люди стремились воздействовать маги­
чески 3.

Е. В. Аничков считал, что Владимир создал единый культ, целый 
пантеон богов, в состав которого вошли местные боги разноплеменного 
государства. Во главе пантеона стоял Перун, первоначально дружин­
ный, военный бог.

Исследователи XIX в. тщетно старались упорядочить славянские ве­
рования и объяснить их, придав пантеону языческих богов подобие гре­
ческого Олимпа. Введенная Владимиром религия довольно быстро сме­
нилась другой государственной религией — православием, которое счи­
тало «бесями» всех языческих богов и повело упорную борьбу с ними. 
В народе, особенно в сельских местностях, сохранились древние веро­
вания, связанные с культом Солнца. Об этом свидетельствуют археоло­
гические и этнографические памятники древнерусского прикладного 
искусства.

В «Слове о полку Игореве» Е. В. Аничкова интересовали не эти веро­
вания, а боги киевского пантеона. «Первая проблема, какую надо р аз ­
решить,— писал он,— и сводится к тому, зачем понадобились автору 
„Слова о полку Игореве" древние языческие боги? Она тесно связана,.

1 «Труды IV Археологического съезда в России, бывшего в Казани с 31 июля по- 
18 августа 1877 г.», т. I, Казань, 1884, стр. V III.

2 Е. В. А и и ч к о в, Язычество и древняя Русь, СПб., 1916, стр. 329.
3 Там ж е, стр. 308— 328.

110



конечно, с выяснением взгляда автора „Слова*1 на языческих богов^ 
Что он думал о них? Как понимал их?»4.

По мнению Е. В. Аничкова, к XII в. формы борьбы церкви с языче­
ством уже изменились: она больше не считала языческих богов «бе- 
сями», которых следует бояться так, что нельзя даже произносить их 
имена. Это, с точки зрения Е. В. Аничкова, и объясняет то обстоятель­
ство, что в «Слове» языческие боги являются лишь чисто стилистиче­
ским украшением.

Д. С. Лихачев придерживается такого же мнения: «Языческие бо­
ги,— писал он,— художественные образы, поэтические понятия...». «Пе­
ред нами поэтические перифразы. Языческие образы приобрели для 
автора „Слова** лишь поэтическое значение... Вернее, языческие боги 
для автора „Слова** — это часть одушевленной природы. Это одухотво­
рение чисто художественное и отнюдь не культовое»5.

Итак, боги для автора «Слова» лишь часть одушевленной природы. 
С этим можно согласиться. Но что значило для него одушевление при­
роды? Стилистический ли это прием или анимистическое восприятие 
мира?

В. Л. Комарович писал, что рудименты древних зерований, заложен­
ные и сохранившиеся в обычном праве, отражены во взглядах на един­
ство княжеского рода и его права на владение Русской землей. В пра­
вовых представлениях сохранились пережитки родовой идеологии. В пе­
риод византизации (т. е. внедрения централизованной власти государ­
ства с помощью христианских догм) велась борьба с пережитками ро­
довой идеологии6.

Древние верования наложили свой отпечаток на вещи и сохранились 
в обычаях. Об этом говорят памятники древнерусского прикладного ис­
кусства: археологи усматривают в предметах быта и украшениях того 
времени элементы солнечного культа, солярные знаки. Они сохраняются 
в народном искусстве вплоть до XX в. Л. А. Динцес писал об отражении 
солярного культа в орнаментике вышивок и резьбы7, Б. А. Рыбаков — 
о культе матери-богини8.

В элементах древней архитектуры храмов также сказывается эпоха 
«двоеверия». Украшения храмов отличны от канонических христианских 
воззрений. «Мировоззрение, складывавшееся под влиянием живого кон­
такта с природой, отразилось в причудливых белокаменных садах, по­
крывающих стены соборов Владимирской Руси, в памятниках приклад­
ного искусства, в рисунках заглавных букв древнерусских книг и в дру­
гих памятниках. Искусство, порожденное „двоеверием**, обращалось к 
темам и образам, которые были совершенно изъяты из сферы религиоз­
ного искусства»,— писал Б. В. Сапунов, приводя археологические мате­
риалы для характеристики древнерусского прикладного искусства9.

Золотые змеевики, лунницы из золота и серебра, изображение древа 
жизни и птиц или коней по его сторонам — все это говорит о том, как 
широко распространялись древние традиции.

В «Слове» упоминаются не только имена языческих богов, но чув­
ствуется и более глубокая связь с народными верованиями, особенно 
в плаче Ярославны. Е. В. Барсов указал на близкую его связь с народ­

4 Там ж е, стр. 330. ; ’
5 Д . С. Л и х а ч е в ,  Возникновение русской литературы. М.— Л., 1952, стр. 191.
6 В. Л . К о м а р о в и ч ,  К ульт-Рода и Земли в княжеской среде XII в., «Труды от­

дела древнерусской литературы Ин-та русской литературы АН СССР», т. XVI, М.— Л.,. 
1959, стр. 84— 104.

7 Л. А. Д и н ц е с ,  Древние черты в русском народном искусстве, «История куль­
туры древней Руси», т. II, М.—  Л., 195.1, стр. 471, 477 и др.

8 Б. А. Р ы б а к о в ,  Древние элементы в русском народном творчестве, «Сов. эт­
нография», 1948, №  1.

9 Б. В. С а п у н о в ,  Ярославна и древнерусское язычество, сб. «„Слово о полку 
И гореве“ —  памятник XII века», М.—  Л., 1962, стр. 326.

111



ными причитаниями 10, но в то же (время считал плач Ярославны молит­
вой, обращенной к богу.

Ярославна выходит «на три зари» на «заборол» города. Это непросто 
причитание, но настоящий магический заговор — заклинание стихий, ко­
торые не могут противостоять могуществу слов. Окончен заговор, и ав­
тор сразу же рассказывает о бегстве Игоря, давая читателю почувство­
вать зависимость между этими 'событиями: .

Отличие дошедших до нас заговоров, записанных в XIX в., от загово­
ра Ярославны — в христианизации их начальной формулы. Ее нет у 
Ярославны, так как здесь не христианская молитва, а чистая магия, об­
ращенная к силам природы. V у

Аналогия с сохранившимися в записях XIX в. заговорами видна в 
ритуале. Обычно они начинаются формулой: «Стану я благословясь, 
выйду я перекрестясь, из дверей в двери, из ворот в вороты, во чистое 
поле...»

Человек, творящий заговор, действительно выходит в поле, навстре­
чу заре. Полагается говорить заговор «на три зари», только тогда он 
имеет магическое действие. Если соблюсти все условия, силы, которые 
призывают, по существующим представлениям, не могут не прийти на 
помощь.

Связь плача Ярославны с позднейшими заговорами была отмечена 
и Б. В. Сапуновым. Он писал: «Можно легко установить, что по своему 
характеру „плач“ Ярославны в основной своей части (три абзаца из 
четырех) является типичным языческим заговором. Структура „плача“ 
повторяет обычную четырехчастную форму заговора, сохранившуюся до 
XX в.,— обращение к высшим силам, прославление их могущества, кон­
кретная просьба и заключение. Большое количество заговоров, записан­
ных в XIX в., еще сохранили обращения к Солнцу, месяцу, звездам, 
заре, ветрам, огню, .молнии и другим силам природы» и .

Поэт не отделяет себя от окружающего мира, в котором все живое 
связано между собой и может изменять свою ипостась: камень-— загово­
рить, река — сознательно действовать на пользу или во вред людям. 
Человек может быть превращен в камень, обратиться в волка, птицу 
или дерево, а дерево — говорить с человеком.

Связь с природой выражается в эпосе и фольклоре таким художест­
венным приемом, как метафора.

В. П. Адрианова-Перетц писала: «Всеми исследователями „Слова“ 
отмечалась большая склонность автора к метафорическому способу вы­
ражения. Выше мы указывали, что для этого способа материал автору 
давала и устная поэзия, и выработанная уже своеобразная символика 
воинской стилистики. Но и все другие виды переводной и русской лите­
ратуры XI—XII вв. практически учили метафорическому языку, широко 
применяемому, особенно в украшенном историческом, библейском, ора­
торском и гимнографическом стиле»12.

Может быть, то, что мы называем мет-афорами в «Слове о полку Иго- 
реве», вовсе не художественный прием, а живое восприятие жизни?

Рассмотрим художественную систему образов «Слова о полку Иго- 
реве» (по изданию 1971 г., Калининград).

В человеческой судьбе участвуют здесь не только растения, живот­
ные и стихии, но также предметы и отвлеченные понятия: 1) «крычатъ 
гЪл-Ьги полунощы рци лебеди роспущены: Игорь к Дону вой ведетъ» 
(стр. 58); 2) «стязи глаголютъ: „половцы идуть отъ Дона, и отъ моря и 

отъ всЪхъ странъ“ ...» (стр. 64); 3) «трубы трубятъ городеньскии: „Ярос-

10 Е. В. Б а р с о в, Слово о полку Игореве как художественный памятник Киевской 
дружинной Руси, т. II, М., 1889, стр. 67—68.

11 Б. В. С а п у  н о в, Указ. раб., стр. 321.
12 В. П. А д р и а н о в а - П е р е т ц ,  «Слово о полку Игореве» и памятники русской 

литературы X I—XIII веков, Л., 1968, стр. 27.

112



лавеи вси внуци Всеславли“!...» (стр. 92); 4) «копиа поютъ на Дунай!» 
(стр. 96).

Отрывки из «Слова», где неодушевленные предметы говорят как 
живые, всегда привлекали внимание ученых. Но их не рассматривали 
как систему мышления автора «Слова», комментируя и объясняя каж ­
дое выражение особо. Брали, например, выражение «крычатъ гЬл'Ьги 
полунощы рци лебеди роспущены» без связи его с дальнейшим: «Игорь 
к Дону вой ведетъ». Так поступали многие переводчики, когда ставили 
точку в конце фразы о телегах, отделяя тем самым последующую фразу: 
«Игорь к Дону вой ведет», как не связанную с предыдущим, неизвестно 
кем сказанную.

Но если мы проследим за всей системой образов, то станет ясно, что 
неодушевленные предметы в «Слове» действительно говорят, как живые. 
Стоит принять эту точку зрения, как отпадут противоречивые толкова­
ния отдельных выражений, которыми так богата литература о «Слове». 
Например, строфа «Стязи глаголютъ: половци идуть отъ Дона и отъ 
моря и отъ всехъ странъ» объясняется по-разному. Л. А. Булаховский 
считал, что здесь текст искажен переписчиками: «глаголютъ» поставле­
но вместо непонятного, устаревшего к этому времени слова «ллаполять», 
что означало «развеваются». Л. А. Булаховский мотивировал свое ис­
правление тем, что «сказуемое к „стязи" плохо вяжется с ним по 
смыслу»13.

Подобный подход — постараться «исправить» «Слово», если выраже­
ние непонятно,— представляется ненаучным.

Болгарский ученый Н. М. Дылевский посвятил большую статью вы­
ражению «Стязи глаголять». Он привел обзор многочисленных толко­
ваний по этому вопросу и пришел к выводу, что под словом «глаголять» 
все-таки имеется в виду звучание знамен, а не сигнализация знаменами. 
Так же не следует понимать это место, как голос войсковых частей 
(в переводе А. Югова). «Глаголять» — поэтическое выражение, вопло­
щающее общее звуковое изображение тревоги и напряжения перед на­
чалом боя, в котором принимает участие вся природа. Н. М. Дылевский 
считает, что такая передача звуком — поэтическая удача автора и обра­
щает внимание на то, что все неодушевленные существительные у авто­
ра одушевлены: они взяты как символы 14.

Фразу «копья поют на Дунае» В. Ф. Миллер считал необходимым ис­
править как ошибочно понятую. «Кажется, в народной песне, из которой 
взят Дунай и образ тоскующей жены-кукушки,— писал он,— говорилось 
■не о пенье копий, а о поении коней. Выражение о копьях, что они поют, 
крайне слабо, ибо копья не бренчат»15. На что А. А. Потебня возразил: 
«Толкований В. Миллера не могу принять, между прочим, потому, что 
не вижу повода к иим: „Выражение о копьях, что они поют, крайне сла­
бо, ибо копья не бренчат", но весьма изобразительно, если под ним по­
нимать то, что понимал уже А. Пушкин, у которого „пение стрел"»16.

Возвращаясь к этой фразе, Н. Лернер пояснял, что выражение 
«копья поют» послужило А. С. Пушкину «для более удачного примене­
н и я — в пенье стрел. Видимо, именно выражение „Слова о полку Игоре­
ве" создало А. С. Пушкину этот образ»17.

Во всех переводах «Слова» предложение «трубы трубят городские» 
отделено от дальнейшего текста «Ярославен вси внуци Всеславли». «Тру­

13 Л. А. Б у л а х о в с к и й ,  «C'iicmo о полку Игореве» как памятник древнерусского 
языка, «Слово о полку Игореве»',' Сб. исследований и статей под ред. В. П. Адриано- 
вой-Перетц, М.—  Л., 1950, стр. 158. ■

14 Н. М. Д  и л е в с к и й, Бележки върху «Слово о полку Игореве», «Известия Ин­
ститута на българска литература», кн. 3, София, 1955, стр. 116— 117.

15 В. Ф. М и л л е р, Взгляд на «Слово о полку Игореве», М., 1877, стр. 236.
16 А. А. П о т е  б н я, «Слово о-полку Игореве», Воронеж , 1878, стр. 135.
17 Н. Л е р н е р ,  И з истории занятий Пушкина «Словом о полку Игореве», сб. 

«Пушкин, 1834», Л ., 1934, стр. 107.

8  Советская этнография, № 6 113



бы трубят городские» воспринимается как  отдельная, оборванная мысль* 
а что они «трубят» остается неизвестным. Обращение же к Всеславичам 
идет от лица князя Святослава или, вернее, самого автора. Но мы могли 
убедиться, что наделение речью неодушевленных предметов входит в 
поэтическую структуру поэмы. Мне оно представляется не только чисто- 
стилистическим приемом, но одним из способов восприятия мира. Исто­
ки его станут понятными, если вспомнить- воззрения народностей северо- 
востока Азии, на которые в конце XIX в; обратили внимание В. Г. Бого- 
раз и Л. Я- Штернберг.

Л. Я. Штернберг описал их в статье■ «Анимизм» 18. Гиляки, которых 
он тщательно наблюдал, рассматривали->Ыяр по аналогии со своей соб­
ственной жизнью. По их мнению, видимкя' неодушевленность предметов 
лишь кажущееся, временное состояние, словно сон, обморок или смерть 
у человека. В действительности же все живет, обладает разумом, волей 
и активностью. «Это та самая психология,— писал Л. Я. Штернберг,— 
которая заставила гениального астронома Кеплера серьезно говорить о 
разуме движущихся планет».

Исследователи «Слова о полку Игореве» искали объяснения персо­
нификации неодушевленных предметов, но рассматривали, как уже было 
сказано, это явление обособленно, вне связи с общей концепцией ав­
тора.

В «Слове» персонифицируются не только предметы, но и отвлечен­
ные понятия, что вызывало еще большее недоумение и оживленную по­
лемику исследователей.

Кто такие «див, връжеся с древа»; дева Обида; Карна и Ж ля, мча­
щиеся по Руси? «Первые издатели полагали, что див значит пугало, 
слепо-ворон или ночной ворон... „Див кличет връху древа“, они пере­
вели: кричит филин на вершине дерева»,— писал Е. В. Барсов. Затем 
Барсов обобщает различные точки зрения, высказанные до -него. Наибо­
лее характерные из них лучше всего привести именно по Барсову, так 
как сопоставления дают яркую картину существовавших разногласий.

Адмирал Шишков писал: «Речь сия в подлиннике весьма темна, в 
переложении — тоже. Если див точно значит филин, то птица сия, сидя­
щая вверху древа и при том кличущая, повелевающая разным странам 
себя слушати, без сомнения, изображает нечто подразумеваемое под 
нею, как например, попеченье, бодрствование правительства, или верхов­
ной власти, прорица-нье, провозглашение или что-нибудь сему подобное* 
а посему высказанные слова должны заключать в себе следующую или 
подобную мысль: „правительство, или верховная власть, пекущаяся о 
безопасности народной, видя приближение неприятеля, возвещала или 
слава разглашалась, разносилась по всем выше объявленным странам, 
даже до Тмутараканской земли, клича или созывая обитающие в них 
народы, дабы они стекались, соединились с половцами к отраженью 
идущих на них войск Игоревых11. По крайней мере мысль сия здесь 
весьма прилична и потому вероятна». Пожарский возражал: «Чтобы под 
словом „див“ разумелось половецкое правительство, пекущееся о безо­
пасности народной, с сим согласиться невозможно! Во-первых, потому, 
что див явился войску Игореву и давал о себе знать, как кажется боль­
шей частью русским землям; во-вторых, потому, что див давал знать 
крик свой по Суле. Могло ли половецкое правительство звать к себе на 
помощь те города, против которых вооружалось?» Далее он заключает: 
один «Польский поэт в стихах своих такое же точно употребил выра­
женье, какое употреблено в „Слове11. Итак, под словом „див11 разумеет­
ся чудо, а не филин и не половецкое правительство».

Н. Грамматин ответил: «Пожарский толкует, что див значит не фи- 
лин, а диво или чудо, которое представлялось на вершине дерева и пред-

18 JI. Я. Ш т е р н б е р г ,  Первобытная религия в свете этнографии (исследования* 
статьи, лекции), Л ., 1936, стр. 231— 232.

114



вещало несчастье не только войску Игореву и некоторым отдаленным 
странам. Ж аль, что он не сказал, какой вид имело это чудо? Цель за­
мечания— объяснять, а не затемнять автора, но толкователи Шишков 
и Пожарский оказывают ему дурную услугу. Нет ничего проще мысли 
автора: крик филина от простого народа почитается и теперь самым 
несчастным предзнаменованием. Как стихотворец он воспользовался на­
родным суеверием, которое в поэзии есть источник чудесного»1э.

М. А. Максимович, много лет работавший над «Словом», рассматри­
вая вопрос о диве, придерживался другой формулировки. Он писал: 
«Слово „див“ значит буквально то же, что диво, чудо, чудовище, по- 
польски dziv, но сие имя и значение его напоминает нам злых духов ди­
вов, служителей верховного духа тьмы Аримана, Чернобога персид­
ского» 20.

В. Ф. Миллер тоже считал, что див «по имени и по мифической роли 
живо напоминает персидских дивов, злых духов Шахнамэ и восходит к 
дэвам (dalva), упоминаемым в Зендавесте. Слово «див» общее ряду на­
родов название бога: латинское deus, литовское dSvas, санскритское 
deva. Это слово взято автором из болгарского текста. Среди болгар до 
сих пор есть вера в дивов...»21.

А. Н. Веселовский, подробно разбирая книгу В. Ф. Миллера, возра­
ж ал ему относительно заимствования слова див от болгар. Он писал: 
«Див и Обида представлялись мне двуличными представлениями одного 
и того же народно-мистического образа: то зловещая птица, то дева, 
плещущая лебедиными крыльями в синем море. Лебединые крылья не 
смущали меня и я понял их как самостоятельное развитие русского на­
родно-поэтического эпитета: девушки-лебеди вне связи с северными 
Валькириями...»22.

Мнения исследователей сменяли друг друга как узоры в калейдо­
скопе.

Так, А. С. Орлов писал: «Не находя ни в древних русских сочине­
ниях, ни в русском фольклоре существа с именем „Див“, толкователи 
„Слова11 искали созвучных параллелей в других языках...»23.

Д. С. Лихачев констатировал: «Слово „див“ не получило общеприз­
нанного объяснения. Большинство исследователей считает дива мифи­
ческим существом (чем-то вроде лешего или вещей птицы). В „Слове 
о полку Игореве11 див предупреждает враждебные Руси страны; это бо­
жество восточных народов, сочувствующее им, а не Руси»24. Д. С. Ли­
хачев поясняет в переводе: «Взвился Див (божество восточных наро­
дов), кличет на вершине дерева (предупреждая своих о походе русских), 
велит прислушаться (к походу русских) земле незнаемой»25.

Здесь чувствуется некоторое влияние взгляда М. Д. Приселкова, ко­
торый считал, что див олицетворяет слухи о походе Игоря, расходив­
шиеся по половецкой степи, но в то же время выражал сомнения в том, 
что автор «Слова» причислял дива к божеству26. Соображения 
М. Д. Приселкова помогают представить себе, как шел творческий про­
цесс у поэта, превращавшего реальный факт в символ, в образ, оживлен­
ный его воображением. •

19 Е. В. Б а р с о в ,  «Слово о полку Игореве» как художественный памятник Киев­
ской друж инной Руси, т. III, 1890, стр.. 194— 195.

20 М. А. М а к с и м о в и ч ,  Песнь, о полку Игореве, Собр. соч., т. III, Киев, 1886, 
стр. 536. •

21 В. Ф. М и л л е р ,  Указ. раб:, стр. 88— 89.
22 А. Н. В е с е л о в с к и й ,  Н овйй взгляд на «Слово о полку Игореве», «Ж урнал

Министерства народного просвещения», 1877, т. CXCII, стр. 276.
23 А. С. О р л о в, Слово о полку..Игореве, М.—  Л., 1938, стр. 96— 97.
24 Д . С. Л и х а ч е в ,  Слово о полку Игореве, Калининград, 1971, стр. 199 (при­

меч.).
25 Там ж е, стр. 170.
26 М. Д . П р и с е л к о в ,  «Слово о полку Игореве» как исторический источник, 

«Историк-марксист», 1938, №  4, стр. 121.

8* 115



Символика была свойственна средневековой литературе, свойственна 
она и фольклору. Отвлеченные понятия в фольклоре персонифицируют­
ся и антропоморфизируются. Таковы, например, образы Судьбы, Горя- 
Злосчастья, Доли. Лихорадки-Лихоманки и т. п. в русском фольклоре.

М. А. Максимович и А. А. Потебня, изучавшие «Слово о полку Игоре­
ве», исходя из фольклорных материалов,-чувствовали связь девы Обиды 
с лебедиными крыльями с другими фольклорно-антропоморфизирован- 
ными понятиями. М. А. Максимович писал, что дева Обида в «Слове» 
напоминает литовскую Деву Черну (оспу), которая «огневым платом 
навевает заразу и смерть» 2\  А. А. Потебнй указывал на связь Обиды из 
«Слова» с образами народной поэзии:- «Образ Обиды,— писал он,— в 
этом месте „Слова о полку Игореве11. неотделим и от Бесталанницы, 
Кручины, Горя, Нужды, Лихой доли, противополагаемых — Таланту, 
Доброй доле, постоянно персонифицируемым в народных песнях. Вопрос 
о разнице между мифологической личностью и олицетворением здесь 
можно оставить в стороне...» 28.

Многие исследователи, начиная с Ф. И. Буслаева, тщательно искали 
аналогии между девой Обидой и другими мифическими образами. 
Ф. И. Буслаев писал: «Женские мифические существа тоже находили 
себе место в древнерусском историческом эпосе. Обида в мифическом 
образе девы с лебедиными крыльями, которая плещется в море, вполне 
соответствует воинственным валькириям северного эпоса» 29. Подобного 
рода попытки встречаются не только у представителя мифологической 
школы Ф. И. Буслаева, но и у советских исследователей, не принадле­
жащих к этой школе. В своих коммейтариях к «Слову» В. П. Адрианова- 
Перетц пишет: «Название „Обида" согласуется с теми собственными 
именами, какие приданы небесным воинственным девам в преданиях 
греков и германцев... Распря, Победа и пр.» 30.

В образах «Слова», бесспорно, наблюдается сходство с персонажами 
народной поэзии. Эпитеты народной поэзии, такие, как «серый волк», 
«сине море», «красное солнце» и т. д., застыли как каменные барельефы 
и сохранились на долгие века. В этой устойчивости есть особая сила воз­
действия: традиция здесь помогает воображению. А в «Слове» воздей­
ствие основано не на традиции. Эпитеты кажутся рожденными вновь 
силой поэтического воображения, символы превращаются в живые су­
щества. «Кликну Карна и Ж ля, поскачи по русской земле, смагу людям 
мычючи в пламень розЬ». «Карна» — скорбь, «Жля» — жалость. Эти тер­
мины встречаются в летописных сводах, отмечены они и у И. И. Срез­
невского в «Материалах к словарю древнерусского языка». Но в «Слове» 
они воздействуют на воображение как живые существа. Поэтому одни 
исследователи считают, что это имена половецких ханов, а другие — бо­
жества славян.

Их следует, однако, понимать как ожившие символы. Игорь и Все­
волод разбудили «лжу», которую усыпил Святослав. Л ожь можно про­
будить и усыпить, как живую. И это не просто оборот речи, но и вос­
приятие мира, где нет грани, разделяющей живое и мертвое, как нет и 
статичности образа, генеалогию которого можно проследить.

Язык «Слова» полон ожившими символами, не переходящими в ми­
фические образы. Мышлению исследователей, воспитанных на мифах 
классического Олимпа, было чуждо такое неполное воплощение. Дива 
делали то вещей птицей, то лесным духом, стремясь найти всеобъемлю­
щее определение по аналогии с другими произведениями. Обиде подыс­
кивали генеалогию в других мифах, сближали с фольклором разных на­
родов.

27 М. А. М а к с и м о в и ч, Собр. соч., т. III, стр. 536.
28 А. А. П о т е б н я ,  Указ. раб., стр. 69.
29 Ф. И. Б у  с л а е в, Русская народная поэзия, СПб., 1861, стр. 384.
30 В. П. A jn д р и а н о в а - П е р е т ц ,  Указ. раб., стр. 114.

116



Указывалось и на связь «Слова» с литературными произведениями 
XI—XIII вв. Но сила любого гениального произведения состоит не в его 
сходстве с предшествующими, а в его отличии от них, в новом видении 
мира. Сходство не проясняет творческий процесс. Важно установить, как 
поэт добился того, что для нас его мир тоже становится одушевленным. 
Что помогло ему в этом?

Прекрасен миф о Пигмалионе, который так возлюбил созданную им 
статую, такую страсть поклонения вложил в нее, что дева сошла с пье­
дестала и тело ее из мраморного превратилось в живое. Так и гениаль­
ное произведение. Оно продолжает жить в веках потому, что творец его 
вложил в созданный им мир огромное желание воздействовать своими 
переживаниями на людей. Этот мир для него — подлинная реальность.

Д. С. Лихачев отрицает возможность анимистических представлений 
автора «Слова». «Когда автор „Слова о полку Игореве",— пишет он,— 
передает беседу Игоря с Донцом, он, конечно, не предполагает, что эта 
беседа имела место в действительной жизни. Эта беседа — художествен­
ное обобщение, она символизирует в широком смысле дружественное 
отношение русской природы в Игорю... Природа поэтически, а отнюдь 
не реально оживает в «Слове». Это поэтическое одухотворение природы 
только генетически восходит к первобытному анимизму, но само по себе 
этим анимизмом не является» 31. Далее он развивает свою мысль: «Нель­
зя себе представить, чтобы автор „Слова" на самом деле верил в то, что 
деревья реально оплакивают Юношу Ростислава „с тугою" приклоняясь 
до земли, что дева Обида реально плескалась на синем море у Дона, что 
печаль действительно „текла" „средь земли Русскыи"... Автор „Слова" 
христианин, а не язычник. Он не верит в языческих богов, как не верит 
в реальность разговоров Игоря с Донцом... Автор „Слова" только поэти­
чески одухотворяет природу и только поэтически видит в ней живое су­
щество, сочувствующее русским»,— считает Д. С. Лихачев 32.

Но настоящая поэзия для творца это и есть истинная реальность. 
Все остальное — однолинейное сцепление причинностей, хронологиче­
ское их изложение.

Сила художественного творчества — это способность увидеть мир в 
своем собственном восприятии и поверить тому, что увидел. Для творца 
это не просто «художественный прием», а страстное, свойственное лишь 
одному ему восприятие мира. Это дает ему возможность воздействовать 
на слушателя и читателя. Если сам творец не верит в то, о чем говорит 
и пишет, его образы не будут иметь эмоциональной силы. Созданный им 
мир для него реален, но совершенно в ином смысле: это двойственная 
реальность, существующая в художественном мышлении поэта. Воздей­
ствуя образом поэзии, он берет иные цепи причинностей, раскрывает их 
вне хронологической или формально логической последовательности.

Аксиомой такого мышления в «Слове» взята одушевленность мира.
В теории литературы одушевление отвлеченных понятий носит назва­

ние «прозопопея». Оно нередко встречается не только в фольклоре, но и 
в литературе. Н. К. Гудзий отмечал, что старая русская теория сло­
весности, несколько расширяя, понятия «прозопопея», для обозначения 
этого художественного приема, пользовалась иногда термином «заимо- 
словие». «Генетически,— продолжал он,— происхождение прозопопеи ко­
ренится в склонности первобытного человека к анимизму и в свойствах 
его мифологического мышления. Впоследствии прозопопея в большин­
стве случаев, как и любая метафора, стала чисто стилистическим прие­
мом, однако не всегда: новейшая поэзия пантеистов (философское ми­
ровоззрение поэтов) в ряде случаев свидетельствует о том, что изобра­
жение у них природы как одухотворенного космоса являлось не столько 
поэтическим приемом, сколько результатом живого ощущения одушев­

31 Л. С. Л и х а ч е в, Возникновение русской литературы, стр. 190.
32 Там ж е, стр. 190— 191.

117



ленности вещного мира. Но теоретик литературы вправе игнорировать 
те психологические и мировоззрительные основания, которые кроются 
за тем или иным поэтическим выражением, тем более что у него нет до­
статочного критерия для разграничения условного стилистического при­
ема от того, что может быть названо непосредственным выражением ми­
ровоззрения или мироощущения поэта». 3А

Если нет критерия у теоретика литературы, его следует, с нашей точ­
ки зрения, искать в этнографии: в отыскании связи мироощущений ав­
тора с социальной и этнической средой, в .которой он живет.

Материалы, приведенные Е. В. АничКовым и В. Л. Комаровичем, по­
казывают, что в XII в. были еще живьг.древние верования. Так, плач 
Ярославны явно связан с магическими заговорами. Все это позволяет 
считать, что антропоморфные образы предметов и отвлеченных понятий 
не просто стилистический прием, а живое мироощущение поэта. Система 
его поэтического мышления, сила мироощущения и придает образам 
эмоциональную убедительность.

33 Н. К. Г у д з и  й, П розопопея у Пушкина, «Сборник статей памяти П. Н. Са- 
кулинэ», М., 1931, стр. 56. . .

118



ВЫСТАВКА КОЛЛЕКЦИИ 
МУЗЕЯ АНТРОПОЛОГИИ И ЭТНОГРАФИИ 
К 250-ЛЕТИЮ АКАДЕМИИ НАУК СССР

25 июня в М узее антропологии и этнографии Академии наук СССР (МАЭ) в Л е­
нинграде состоялось торжественное открытие выставки, посвященной 250-летию Акаде­
мии наук.

П реж де чем разрезать традиционную ленточку, заведующий сектором Африки И н­
ститута этнографии АН СССР Д . А. Ольдерогге (много лет руководивший М узеем) от­
метил неразрывную связь работы этнографов и антропологов в Академии наук с дея­
тельностью М узея в течение всей его истории. Он кратко охарактеризовал 250-летний 
путь Академии наук, подчеркнув, что за последнее пятидесятилетие число академиче­
ских учреждений неизмеримо выросло. В противоположность странам Западной Евро­
пы и Америки, где научными центрами служ ат университеты, в нашей стране Академия 
наук издавна являлась центром и штабом отечественной науки.

По замыслу устроителей, юбилейная выставка, разместившаяся на галерее 3-го 
этаж а, с помощью основных коллекционных и вспомогательных материалов раскрыва­
ет основные страницы истории комплектования этнографических и археологических фон­
дов МАЭ и ту огромную организующую роль, которая принадлежала в этом деле Ака­
дем ии наук.

Чтобы не дублировать материалы постоянных экспозиций Музея, на выставке экс­
понируются уникальные собрания академических экспедиций и отдельных ученых по 
народам и темам, не представленным в основных экспозициях.

Первый раздел выставки (рис. 1) посвящен доакадемическому периоду Петербург­
ской Кунсткамеры, основанной в 1714 г. Выдержки из указов Петра I («О приносе ро­
дившихся уродов») и программы В. Н. Татищева характеризуют методику планомерно­
го сбора коллекций и сведений по анатомии и этнографии, применявшуюся в то время. 
Здесь ж е экспонируются старейшие анатомические препараты Кунсткамеры, приобретен­
ные Петром I у  голландского анатома Ф. Рюйша (1717 г.), восковая модель«головного 
мозга («церебрум в кране»), выполненная (1721 г.) в Анатомическом театре Кунсткаме­
ры академиком И. Дю вернуа, а также муляжи скифских и сарматских золотых украше­
ний, поступивших в Кунсткамеру по петровским указам и подаренных (1715 г.) завод­
чиком А. Н. Демидовым.

Остальные материалы экспозиций показывают, что включение Кунсткамеры в осно­
ванную в 1724 г. Академию наук способствовало развитию науки: работники Академии 
наук использовали музейные коллекции для своих исследований; Кунсткамера ж е в 
свою очередь получила большие возможности для сбора экспонатов и лучшей поста­
новки музейно-собирательской и музейно-экспозиционной работы.

Рисунки, изображаю щ ие экспозиции М узея, который содерж ал к 1770-м годам не 
только «все, что в иностранных кунсткамерах м еж ду редчайшими и достопамятными 
вещами почитается, но и такие вейги, которых нигде не обретается» (И. Бакмейстер); 
издания трудов академиков XVIII — начала XIX в.; прекрасно выполненные в стиле 
эпохи карты маршрутов академических экспедиций перемежаются с коллекциями, соб­
ранными академиками для М узея, В их числе уникальная одеж да народов Поволжья, 
собранная в 1768— 1774 гг. руководителем академической экспедиции в Оренбургский 
край академиком П. С. Палласом (рис. 2 ). Коллекция Палласа — старейшее в музеях  
■мира собрание по этнографии народов Поволжья. Она представляет исключительный

119



Рис. 1. Вводный и заключительный стенды выставки

интерес, так как содерж ит архаические виды женской одеж ды , украшенной богатей­
шей вышивкой

П. С. Паллас не ограничивался собирательством: он занимался разработкой плана 
экспозиции Кунсткамеры и популяризацией ее коллекций, за  что был награж ден боль­
шой .медалью Академии наук.

Начало систематическим сборам этнографических материалов по культуре и быту 
народов Сибири было положено Второй Камчатской экспедицией (1733— 1743 гг.). Уча­
стники ее — академики Г. Ф. Миллер, С. П. Крашенинников собрали великолепную  
коллекцию одежды, оружия, бытовых и культовых предметов многих народов Сибири 
и Камчатки. В дальнейшем в пополнении коллекций по народам Сибири приняли уча­
стие видные ученые, путешественники, общественные деятели и энтузиасты-любители. 
В настоящее время фонды М узея содерж ат ряд уникальных собраний, характеризующих  
культуру долган, эвенков, нанайцев, нивхов, ульчей, якутов, кетов, нганасан, хантов, 
какасов, алтайцев, тофаларов, бурят, коряков и эскимосов. Особую ценность представ­
ляет впервые экспонируемая редкая коллекция предметов вооружения чукотского вои­
на: шишак, панцирь из моржовой кожи, праща, лук, стрелы и др.

Для наглядности в витрине помещены гравюры, выполненные по зарисовкам, сде­
ланным во второй половине XVIII в. во время путешествий Д . Кука и Г. А. Сарычева.

Сбор материалов по народам Северо-Западной Америки проходил под непосредст­
венным руководством Академии наук. Во время экспедиций И. Биллингса и Г. А. Сары­
чева (1785— 1795), кругосветных плаваний Ю. Ф. Лисянского и И. Ф. Крузенштерна 
(1803— 1806), В. М. Головнина (1817— 1819), Ф. П. Литке (1826— 1829) фонды М узея

1 Т. А. К р ю к о в а ,  Коллекции П. С. Палласа по народам П оволжья, «Сб. М узея  
антропологии и этнографии», т. XII, М .— Л., 1949, стр. 139— 160.

120



Рис. 2. Витрина, посвященная собирательской деятельности 
акад. П. С. Палласа

пополнились интереснейшими коллекциями. Много предметов поступило в Музей от 
служащ их Российско-Американской компании (К. Т. Хлебникова, И. А. Куприянова, 
И. Д . Тебенькова и д р .). О собо следует отметить экспедицию Л . А. Загоскина (1842— 
1845), обогатившую науку ценными этнографическими сведениями. И з предметов, при­
сланных Л. А. Загоскиным, большой интерес представляют уникальные маска и ри­
туальный пояс, украшенный зубами (рис. 3 ).

Еще большее значение для этнографической науки имеют коллекции, собранные 
И. Г. Вознесенским, командированным в 1840— 1845 гг. в Америку специально для сбо­
ра материалов для академических музеев. И спользуя врученную ему Академией «Ин­
струкцию для собирания этнографических предметов», снабженную списком «главных 
категорий, коих не долж но Вам опускать из виду», И. Г. Вознесенский подобрал комп­
лекты и серии предметов, характеризующих быт и верования индейцев Калифорнии и 
Северо-Западной Америки.

В витрине, где сосредоточены материалы, посвященные этому замечательному со­
бирателю, экспонируются предметы, отражающ ие быт и народное искусство эскимосов, 
алеутов, тлинкитов и атапасков, и также зарисовка И. Г. Вознесенского, зафиксировав­
шая похороны тлинкитского таэна 2

Еще более интересный материал? экспонирован в разделе Ю жной Америки, весомый 
вклад в изучение которой внес академик Г. И. Лангсдорф, совершивший кругосвет­
ное плавание (1803— 1808 гг.) и'экспедицию  в Бразилию (1821— 1829 гг.). Его спут­
ники, художники Г. Флоранс, А'.ЧТонэй, М. Ригендас в своих акварелях и зарисов­
ках отразили различные стороны-прйроды и быта населения, главным образом Брази­
лии, а также Океании, Японии и Северной Америки. Большая часть этих акварелей до  
сих пор еще не опубликована.

В особой вертикальной витрине демонстрируются украшения из перьев индейцев 
мундуруку и одеж да индейцев бор'оро. Головной убор из перьев, пояс из человеческих 
волос экспонируются на контурном абрисе человеческой фигуры. Основная часть

2 Ленингвадское отделение Архива АН СССР, фонд 46, on. 1, № 3, л. 156.

121



Рис. 3. Уникальные предметы из эскимосской коллекции МАЭ: маска, топорик,
ритуальный цояс

собранного и зафиксированного Г. И. Л ангсдорфом материала представляет уникальный 
интерес, так как изученные им племена к началу XX в. по большей части были уничто­
жены или ассимилированы.

Роль Н. Н. М иклухо-Маклая в этнографическом и антропологическом изучении на­
родов Океании общеизвестна. В 1885 г. он подарил М узею  антропологии и этнографии 
коллекцию предметов и зарисовки. На стендах и в витринах помещены материалы, по­
священные этому замечательному ученому-гуманисгу; они даю т краткую характеристи­
ку его разносторонней деятельности. В их числ е— карта маршрутов экспедиций 
Н. Н. Миклухо-Маклая, подлинная зарисовка папуаса (во весь рост), образцы собран­
ных им в Полинезии и Меланезии коллекций.

В основу этнографического и антропологического собрания МАЭ по народам  
Центральной и Восточной Африки положена коллекция, подаренная в 1879 г. М узею  
отечественным исследователем Африки В. В. Юнкером. Он был первым европейцем, 
проникшим на крайний юг Судана, в северо-восточные районы водораздела Конго и 
Нила и проводившим там этнографические исследования. На выставке представлены  
ритуальные маски (бонго), скульптурные изображения предков и оруж ие (занде, пиг­
меев) и др. Многие предметы из собранной Юнкером коллекции являются уникальными.

Фонды МАЭ по этнографии народов Кавказа также комплектовались академиче­
скими экспедициями X V III—XX вв., во главе которых стояли такие крупные ученые, 
как академики П. С. Паллас, И. А. Гильденштедт, А. М. Шёгрен. Благодаря собира­
тельской и организационной деятельности Академии наук М узей располагает редчай­
шими собраниями одеж ды  и предметов народного искусства из ряда областей Кавказа. 
Громадный интерес, в частности, представляет полный костюм и вооружение закавказ­
ского курда (рис. 4 ), поступивший в МАЭ в 1840-х гг., а также прекрасная коллекция 
женских украшений народов Дагестана.

Старейшие экспонаты МАЭ, характеризующие жизнь народов Китая, одновремен­
но являются старейшими этнографическими предметами, поступившими в Кунст­
камеру. И х можно датировать концом X V II— началом XVIII в. Фонды МАЭ по наро­
дам этого региона пополнялись в течение более чем двух веков и отличались богатст­
вом и разнообразием. Однако большая часть этих коллекций отраж ала культуру и быт

122



Рис. 4. Курдский костюм , и дагестанские украшение из коллек­
ции МАЭ

Рис. 5. Предметы из Хивинской коллекции акад. А. Н. Самойловича

М
ЙГ



народов Северного Китая; южные ж е  его области не получили долж ного освещ ения. 
Поэтому собранные академиком В. М. Алексеевым в начале XX в. материалы по куль­
туре и быту населения Ю жного Китая, представляют особый интерес. Помимо того,, 
экспонируемые в витрине костюм невесты, сверху донизу покрытый великолепной мно­
гоцветной вышивкой, а также металлические украшения к нему являются интересней­
шим памятником народного искусства народов Ю жного Китая.

Комплектование фондов МАЭ по народам .Средней Азии и К азахстана относится к 
гораздо более позднему времени, а именно ко второй половине XIX в. В нем принима­
ли участие такие видные ученые и путешествнники, как академики В. В. Розен, 
Л. С. Берг, А. Н. Самойлович, а также Н. Ф. Ката'нов, Б. А. Громочевский, Н. М. П рж е­
вальский, Г. Е. Грум-Гржимайло. В начале ХХ'Й- коллекции М АЭ пополняли Русское  
Географическое общество, Русский комитет для"'-изучения Средней и Восточной Азии, а 
также ряд отдельных исследователей. Большую 'научную ценность, в частности, имеют 
материалы, собранные А. Н. Самойловичем в экспедициях 1908— 1925 гг. Очень инте­
ресны представленные на выставке коллекции художественной вышивки и вязки, ме­
таллических изделий, украшенных чеканкой, и другие образчики художественны х про­
мыслов населения Хивы, а также поступившие оттуда полный традиционный костюм; 
мужчины и женский свадебный костюм (рис. 5 ).

В заключительном разделе выставки подводятся итоги собирательской деятельности  
МАЭ и характеризуется научная, практическая, научно-просветительная работа создан­
ного в 1933 г. на базе МАЭ Института этнографии. На стендах отраж ается работа ле­
нинградского отделения по созданию письменности для ряда малых народов СССР' 
(учебники, словари), подготовка специалистов через соответствующие кафедры универ­
ситета и аспирантуру, музейная и лекционная деятельность (афиши лектория, путево­
дители, учебники, научно-популярная литература).

С помощью титульных листов последних изданий выявляется основная проблема­
тика научной работы Института в области антропологии и этнографии.

В подготовке юбилейной выставки участвовала бригада сотрудников Института 
этнографии (Ленинград) в составе В. В. Антроповой, Ю. Е. Березкина, И. И. Гохмана, 
Г. И. Дзенискевич, И. В. Ж уковской, Ю. В. Ионовой, Р. Г. Ляпуновой, 3 . Л. Пугач, 
Т. Д . Равдоникас, М. В. Сазоновой, Л . А. Фирштейн, Э. Е. Ф радкина, Т. К. Ш афранов- 
ской и А. В. Шевченко. Научная разработка выставки проводилась под руководством  
автора настоящей статьи. Выставка чрезвычайно удачно оформлена художниками  
И. Г. Каменевым, И. И. Каракиным и А. В. Беловым, которые нашли правильное со­
отношение м еж ду плоскостным и предметным материалом, сумели избеж ать перегрузки  
экспонатами, использовали новейшие методы экспонирования.

Несомненной удачей оформления является цветовое решение экспозиции: светло­
серый фоновый материал в сочетании с белыми планшетами для портретов и отдельных 
экспонатов, а также декоративный фриз из прекрасно выполненных метровых черно­
белых фотографий, протянувшийся над всеми шкафами и стендами, удачно вписались 
в барочную лепку XVIII в. и бело-серую окраску стен и потолка двусветного зала, на 
галерее которого разместилась экспозиция.

Т. В. Станюкович

КОНФЕРЕНЦИЯ 
«ПРОБЛЕМЫ ЭТНОГЕНЕЗА НАРОДОВ СИБИРИ 
И ДАЛЬНЕГО ВОСТОКА»

С 18 по 20 декабря 1973 г. в Новосибирске проходила Вторая Всесоюзная конфе­
ренция по проблемам происхождения народов Северной Азии, организованная Инсти­
тутом истории, филологии и философии (ИИФиФ) Сибирского отделения Академии

124



наук СССР и Институтом этнографии АН СССР В ее работе участвовали археоло­
ги, антропологи, филологи, этнографы и социологи из Владивостока, Иркутска, Кеме­
рово, Кызыла, Ленинграда, Москвы, Саратова, Читы и других городов страны. Кон­
ференцию открыл директор Института ИФиФ СО АН СССР акад. А. П. Окладников; 
со вступительным словом к ее участникам обратился заместитель председателя Прези­

д и ум а  СО АН СССР акад. Г. И. Марчук.
На конференцию было представлено 76 док л адов 2. Три из них заслушивались на 

-пленарном заседании, остальные — на секциях: археологии и антропологии, этнографии 
и этносоциологии, филологии.

На пленарном заседании выступили: А. П. О к л а д н и к о в  (Новосибирск),
.Е. И. У б р я т о в а (Новосибирск) и Л. Р. К ы з л а с о в (М осква).

Подчеркивая необходимость комплексного изучения вопросов, связанных с форми­
рованием и развитием этнических общностей, А. П. Окладников в докладе «Этногенез 
и культурогенез» уделил особое внимание проблемам возникновения и становления кон­
кретных культур, отметив при этом, что этнос и культура столь ж е неразрывно связаны 
м еж ду  собой, как этнос и язык. Докладчик подробно остановился на различных проб­
лемах культурогенеза и этногенеза Северной и отчасти Центральной Азии, привлекая 
для обоснования своих выводов материалы археологических раскопок, проведенных за 
последние десятилетия на территории Сибири, Монгольской Народной Республики и 
Дальнего Востока. Подвергая критике взгляды на историю культуры сторонников ра­
систских концепций, для которых «расовый дух», «кровь расы», «расовая психология» 
представляют нечто вечное и неизменное, как и культуры, рождаемые ими, А. П. Ок­
ладников выразил уверенность в том, что этносы и культуры развиваются по законам  
диалектики — они формируются, видоизменяются и перемещаются во времени и прост­
ранстве. Он привел веские аргументы в пользу целесообразности продолжения и углуб­
ления этногенетических исследований. Докладчик указал, что эти исследования связа­
ны с большими общими задачами, стоящими перед советской исторической наукой, с 
борьбой против расизма и шовинизма (как против европоцентризма, так и азиацентриз- 
м а), за выявление самобытности и суверенности культур народов Сибири и Дальнего 
Востока, за правильное освещение их места в мировой истории.

Е. И. Убрятова в докладе «Язык народа — важнейший исторический источник» от­
метила исключительную важность исследований лингвистов для решения вопросов, свя­
занных с различными аспектами проблемы этногенеза народов, особенно бесписьмен­
ных и младописьменных. В качестве примера она привела результаты сравнительного 
анализа языков киргизов, тюрков Ю жной Сибири с надписями на енисейских памят­
никах, свидетельствующие о наличии в них общ их элементов, в частности единой си­
стемы первичных и вторичных причастных форм глаголов, выделяющих эти языки в 
особую  группу кыпчакских языков, не связанных с огузским языком енисейских памят­
ников.

Заключительный доклад на пленарном заседании был посвящен роли археологи­
ческих источников в изучении, истории якутов, бурятов, хакасов, тувинцев, алтайцев, 
чулымских и обских тюрков, селькупов и хантов. Используя материалы, полученные 
за последние 20 лет на поселениях, селищах и городищах различного времени по всей 
Сибири, Л. Р. Кызласов в докладе «Роль археологических источников для изучения ис­
тории малых народов Сибири» убедительно показал, что в формировании каж дого из 
малых народов приняло участие несколько этнических групп.

Н а секции археологии и антропологии было сделано более 20 докладов и сообщ е­
ний. Проблема первоначального заселения территории Северной Азии и Северной Аме­
рики стала темой докладов Н. Д . ' О в о д о в а  (Новосибирск) «Первоначальное заселе­
ние человеком Сибири по данным •,спелеологических исследований», Н. Н. Д  и к о в а 
(М агадан) «Основные контуры этнической истории Северо-Восточной Сибири», Р. С. 
В а с и л ь е в с к о г о  (Н овосибирск)- «К вопр’осу об истоках и эволюции культур морс­

1 Первая конференция, посвященная той ж е проблематике, проводилась в мае 1969 г. 
Тезисы докладов, сделанных на ней;'опубликованы в сборнике «Материалы конференции 
„Этногенез народов Северной Азии"», Новосибирск, 1969.

2 Тезисы их изданы в сборнике «Проблемы этногенеза народов Сибири», Новоси- 
-бирск, 1973.

125



ких зверобоев северной части Тихоокеанского бассейна» и И. П. Л а р и ч е в о й  (Н ово­
сибирск) «Сибирь и проблема происхождения американских индейцев: гипотезы, тео­
рии, факты».

В отдельных докладах и сообщениях сделана попытка обобщить накопленную ин­
формацию о культурно-исторических эпохах в различных районах Северной Азии, на­
чиная с палеолита. Палеолитические стоянки в бассейне р. Алдан стали темой выступ­
лений Ю. А. М о ч а н о в а  (Якутск); о неолитических стоянках в Кузнецкой котловине 
рассказал Ю. Б. Б о р о д к и н  (К ем ерово). Об этногенезе народов Ю жной Сибири 
зпохи бронзы шла речь в докладе Г. А. М  а к.с и.м е н к о в а (Л енинград). Вопрос о 
формировании культуры лесостепных племен Ю жной Сибири в V I— I вв. до  н. э. рас­
сматривал А. И . М а р т ы н о в  (К ем ерово).

Вопросам истории культуры и этногенеза бьыгй посвящены доклады: Н. Н. М а м о ­
н о в о й  (Москва) «Антропологический материал неолитических погребений П рибай­
калья», В. В. Б о б р о в а  (Кемерово) «Генезис, татарского искусства», О. О. К у л е м -  
з и н а (Кемерово) «Этнокультурная принадлежность некоторых новых археологиче­
ских памятников Кемеровской области», А. К. К о н о п а ц к о г о  (Новосибирск) «Н о­
вые исследования по древним культурам острова Ольхона и их значение для пробле­
мы древних этнических взаимоотношений в Прибайкалье», В. И. М о л о д и н а  (Н ово­
сибирск) «К вопросу о месте керамики с жемчужным орнаментом в неолите Приобья».

В ряде докладов освещались результаты недавних раскопок отдельных памятников 
на территории Сибири и Дальнего Востока. О новых памятниках верхнего палеолита 
в Западной Сибири (Могочинская стоянка) и в Западном Забайкалье (поселение Тол- 
бага в долине р. Хилка) сообщили М. В. А н и к о в и ч  (Томск) и М. В. К о н с т а н ­
т и н о в  (Чита). Амаголану — многослойной стоянке каменного века, расположенной в 
бассейне р. Онон, посвятил доклад И. И. К и р и л л о в  (Ч ита).

О культурных горизонтах у поселения Усть-Белая говорилось в выступлении 
Г. М. Г е о р г и е в с к о й  (Иркутск). Интересные сведения о раскопках Куюмского мо­
гильника эпохи бронзы на Алтае сообщила Е. И. Б е р с  (Н овосибирск). Активное уча­
стие в работе конференции принял старейший археолог Сибири П. П. Хороших.

Доклады, прочитанные на заседаниях секции археологии и антропологии, свиде­
тельствовали об успешном изучении древнейших культур Сибири и Дальнего Востока. 
•Учеными был'накоплен значительный материал по Сибири, позволивший во многом по- 
новому рассмотреть ряд важнейших проблем древней истории Северной Азии. Во время 
обсуждения докладов выявился ряд проблем, заслуж иваю щ их особо пристального вни­
мания и концентрации коллективных усилий, направленных на их разработку: а) обстоя­
тельства и время появления на территории Сибири H om o sapiens, процесс расселения 
его в пределах Северной Азии, вопрос о первоначальном заселении человеком Нового 
Света; б) периодизация позднеплейстоценовых памятников Сибири и Дальнего Востока 
и соседних с ними культурных регионов; в) выделение локальных неолитических куль­
тур, уточнение границ, анализ процесса взаимодействия и взаимовлияния их; г) проис­
хождение, хронология и периодизация культур эпохи бронзы; д) культурно-этническая 
принадлежность памятников лесной зоны Западной Сибири; е) народы Сибири в скиф­
ское и гунно-сарматское время; ж ) культуры народов Сибири в эпоху раннего средне­
вековья; з) этногенез малых народов Сибири по археологическим источникам; и) проб­
лема культурных взаимоотношений Северной Азии и сопредельных стран.

На секции этнографии и этносоциологии рассматривались проблемы изучения про­
цессов этногенеза народов Сибири и Дальнего Востока методами этнографии и этносо­
циологии. Актуальность рассматриваемых здесь вопросов привлекла широкий круг  
участников. Этнографы Москвы, Ленинграда, Томска, Якутска, Улан-Удэ и Горно-Ал­
тайска, этносоциологи Новосибирска и Абакана представили около 30 докладов и сооб­
щений, в которых рассматривались различные аспекты проблемы происхождения насе­
ления различных регионов Сибири и Дальнего Востока.

Заседание секции открылось докладом И. С. Г у р в и ч а  (Москва) «К  вопросу об 
этнической принадлежности древнего населения междуречья Енисея и Лены». Основы­
ваясь на анализе ряда источников, в частности хосунных легенд, записанных в низовьях 
Оленека и Лены, он высказал предположение о том, что междуречье Лены и Енисея 

до вторжения в арктическую тундру восточных тунгусо° являлось зоной непосредствен­
ных контактов западноюкагирских племен, осваивавших территорию от Лены до Таймы­

126



ра, с  самодийскими и ассимилированными ими группами, жившими на этом полу­
острове и в районах, примыкающих к нему с запада.

Значительный интерес вызвал доклад Ш. Ф. М у  х а м е д ь я р о в а  (Москва) о си­
бирско-поволжских этнических связях и этногенезе тюркских народов Восточной Ев­
ропы.

Этнографы Томска представили ряд докладов по этногенезу и этническим связям  
народов Западной Сибири. Оживленную дискуссию вызвал доклад Г. И. П е л и х  «Так­
сономическая характеристика селькупского этноса», в котором было высказано предпо­
ложение, что селькупы к моменту прихода русских находились на стадии формирования 
раннеклассовых отношений. Д ок лад В. Б. Б о г о м о л о в а  и Н.  А.  Т о м и л о в а  (Томск) 
был посвящен этногенезу и этнокультурным связям сибирских татар.

Д ля раскрытия древних этнических связей м еж ду народами Северо-Востока нашей 
страны М. Я. Ж  о р н и ц к а я (М осква) использовала данные оригинального источни­
ка— традиционного хореографического искусства.

Большой интерес вызвали доклады по проблемам этногенеза народов Нижнего 
Амура и Сахалина, в частности, Ч. М. Т а к с а м и  (Ленинград) «Формирование куль­
туры рыболовов в бассейне Н ижнего Амура и Сахалина» и А. В. С м о л я к  (Москва) 
«Тунгусоязычные компоненты в родовом составе нивхов». Сведения, приведенные в них, 
позволяют говорить о древнем происхождении культур Н ижнего Амура и о своеобра­
зии их формирования, а также о сложности проходивших здесь этногенетических про­
цессов.

Специальное заседание секции было посвящено проблемам изучения современных 
этнических процессов у  народов Сибири и Дальнего Востока. З а  годы Советской власти 
многие народы этого огромного региона перешли от отсталости к высокоразвитому со­
циалистическому общ еству, что способствовало прогрессивному процессу сближения и 
взаимного обогащения культур больших и малых национальных групп.

Доклады, заслушанные на этом заседании, были посвящены, во-первых, изучению 
методологии и методики исследования современных процессов развития народов 
Северной Азии и, во-вторых, рассмотрению результатов проведенных исследова­
ний.

И з докладов первой группы, например, мож но назвать «Исследование адаптации 
хакасов к нетрадиционным занятиям (цели и методы )» В. Н. Б е л о ш а п к и н о й  (Аба­
кан) и «Изучение мнений о количестве детей в нанайской семье» Г. С. Г о н ч а р о в о й  
(Н овосибирск). И з докладов второй группы —  доклады ученых из Новосибирска 
В. И. Б о й к о  «Ценностные ориентации народов Нижнего Амура в области духовной  
культуры» и В. Г. К о с т ю к а  «Вопросы профессиональной ориентации молодежи ко­
ренных народов Сибири (на примере хакасов)».

Д л я  изучения этнической общности как системы ученые привлекли широкий круг 
источников (данные Ц СУ,.документы  учреждений, предприятий и т. д .) ,  а также мате­
риалы, полученные при опросе. Материалы обработаны на ЭВМ  с применением совре­
менных методов, что позволяет исследователям сделать достаточно широкий выводы, 
в области изучаемых ими проблем.

На совместном заседании секции филологии и этнографии были заслушаны докла­
ды В. В. И в а н о в а  (М осква) «П роблема древнейших этнических связей кетов и аме­
риканских индейцев в свете данных сравнительной мифологии» и В. М. Н а д е л я е в а  
(Новосибирск) «Киданьская монголизация якутского языка (рабочая гипотеза)».

В. М. Н аделяев выделил четыре зтапа в развитии якутского языка. Д ля обоснова­
ния своей гипотезы В. М. Наделяев использовал данные фонетики, лексики и морфоло­
гии якутского и монгольских языков,-.а..также материалы фольклора и истории.

На секции филологии были зас’Дущаны 11 докладов. К. И. П е т р о в  (Фрунзе) 
сделал два доклада — «Проблемы ,обитания носителей тюркоязычной общности Восточ­
ной Европы до  рубеж а н. э.» (по дрёвнегреческо-латинским источникам) и «Опыт срав­
нительно-этимологического словаря евразийской языковой общности (к протогенезу 
субстратного населения Сибири и. Азии)». В первом докладе К. И. Петров, принимая 
за основу антропологические сведении, описания в древнегреческих источниках монго­
лоидной внешности некоторых племен Восточной Европы, а также расшифровку неко­
торых алтайских и тюркских этнотерминов (например, саргат, сармат, йизыз), выска­
зал предположение о возможности совместного проживания разноязычных этносов в

1 2 7



данном районе в очень отдаленные времена. Этой ж е проблеме он посвятил второй 
доклад.

Б. И. Т а т а р и н ц е в  (Кызыл) прочел доклад «О енисейской гипотезе происхож де­
ния фарингализации в тувинском и тофаларском языках».

Я. Н. П о п о в а  (Новосибирск) в докладе «О роли экстралингвиегаческого влияния 
в процессе формирования языка» указала, что на формирование наречия лесных ненцев 
влиял язык хантов. .

Селькупскому языку были посвящены доклады ученых из Новосибирска—А. Д . И л ь ­
и н о й  «К вопросу о заимствовании и освоении русских слов селькупским языком» и
А. И. К у  з ь м и н о й «О развитии лабиализойанНых согласных в селькупском языке». 
Во втором докладе автор устанавливает корреляции согласных селькупского языка по 
лабиализации. Лабиализация согласных южносел-ькупских диалектов связывается ею  
с палеосибирским субстратом. Ю. А. М о р е в :' (Томск) в докладе «М есто ласкинского 
говора в диалектной системе селькупского языка» высказал мнение, что этот говор 
относится к среднеобскому варианту чумылькупов селькупского языка.

3 . П. Д е м ь я н е н к о  (Томск), продолживш ая работы А. П. Д ульзона о контактах 
м еж ду тюрками и енисейцами, в докладе «Лексический материал как источник по исто­
рии долган и якутов» сообщила о выделении ею двух хронологически разновременных 
слоев тюркско-кетских лексических совпадений.

С. И. Н и к о л а е в  (Якутск), рассмотрев три одинаковых по значению этнонима 
Восточной Сибири (уранхай, тунгус и юкагир), пришел к выводу об их семантическом  
единстве.

В докладе Н. Н. Ш и р о б о к о в о й  (Новосибирск) . «О якутско-монгольских кон­
тактах» шла речь о том, что якутский язык испытал влияние различных монгольских 
языков, в том числе и языка хоролоров —  одного из основных племенных объединений, 
вошедших в состав бурято-монголов.

Трудно охарактеризовать все представленные на конференцию доклады, но нельзя 
не отметить, что большинство из них было сделано на высоком научном уровне. П ри­
нимая во внимание сложность исследования этногенетических процессов, участники 
заседаний секций неоднократно обращали внимание на необходимость комплексного 
подхода к изучению проблем этногенеза.

На заключительном совместном заседании было принято решение провести Третью  
конференцию по этногенезу народов Сибири и Дальнего Востока в 1975 г. в Иркутске.

В. С . Золототрубов, И. П. Ларичева,
Н. Н. Широбокова

КОНФЕРЕНЦИЯ 
«ПРОЗАИЧЕСКИЕ ЖАНРЫ ФОЛЬКЛОРА НАРОДОВ СССР»

21—23 мая 1974 г. в Минске проходила Всесоюзная научная конференция «П роза­
ические жанры фольклора народов СССР», организованная Научным советом по фоль­
клору, Институтом мировой литературы им. А. М. Горького, Институтом русской лите­
ратуры (Пушкинский дом ), Институтом этнографии им. Н. Н. М иклухо-М аклая АН  
СССР и Институтом искусствоведения, этнографии и фольклора АН БССР.

На конференцию съехались фольклористы почти изо всех союзных и автономных 
республик и областей, из разных городов Советского Союза. Всего на конференции бы­
ло заслуш ано 55 докладов и выступлений

1 См. «Прозаические жанры фольклора народов СССР. Тезисы докладов на В се­
союзной, научной конференции», Минск, 1974.

128



П одобная конференция проводилась у нас впервые. Советские фольклористы неод­
нократно собирались для обсуж дения основных проблем теории и истории фольклора, 
закономерностей развития традиционного и современного народного поэтического твор­
чества. Много всесоюзных и региональных совещаний было посвящено эпосу и другим  
песенным жанрам, специального ж е совещания по устной народной прозе еще не было. 
Э то в какой-то степени отраж ало состояние нашей фольклористики: народная проза
вообщ е привлекала меньше внимания, а жанры несказочной прозы, имеющие большое 
историко-культурное и худож ественное значение, стали у  нас предметом подлинно на­
учного исследования только в последние годы. Усиление интереса к ним вызвано еще 
и тем, что изучение несказочной прозы было выдвинуто как одна из основных задач  
современной фольклористики, и ряд меж дународных совещаний был специально посвя­
щен проблемам систематизации и составления национальных и международных указа­

телей преданий, легенд и других устных прозаических жанров. П еред исследователями 
народной прозы стоит ряд важных теоретических проблем, требующих всестороннего 
обсуж дения, поэтому минская конференция явилась очень своевременной и полезной.

Д ля обсуж дения на конференции были выдвинуты проблемы: система и типология 
устных прозаических жанров, их взаимодействие м еж ду собой и с другими фольклор­
ными жанрами, межнациональные связи фольклора, поэтика сказки, коллективное и ин­
дивидуальное в сказочном творчестве, особенности жанров несказочной прозы, класси­
фикация и каталогизация фольклорных прозаических жанров. Очень важно, что все они 
решались с привлечением разнообразного материала по национальному фольклору: это 
дал о  возможность не только углублять их, но в ряде случаев и по-новому поставить.

Открыл конференцию директор Института искусствоведения, этнографии и фолькло­
ра АН БССР член-кор. АН БССР В. К- Б о н д  а р ч и к.

С основным докладом  «Прозаические жанры в системе фольклора» выступил 
К. В. Ч и с т о в  (Л енинград). Он остановился на особенно важной и сложной проблеме 
разграничения жанров народной прозы и их определения. Докладчик отметил, что сти­
хотворные, песенные и прозаические жанры разграничиваются сравнительно легко, 
выделить ж е различные виды и жанры прозы значительно сложнее, тем более что в 
некоторых случаях трудно отделить фольклорную прозу от деловой речи. Критерий 
худож ественности, обычно выдвигаемый в таких случаях, недостаточен, а по отноше­
нию к некоторым видам традиционного фольклора может оказаться и ошибочным.

И сходя из основной функции, отношения к речевой практике, содержания и мор­
фологических особенностей различных устных прозаических произведений, К. В. Чистов 
выделил следующ ие группы народной прозы.

1. Входящ ие в языковую практику любой социальной группы фразеологизмы, язы­
ковые клише (от элементарных до  слож ны х), которые могут приобретать переносный 
смысл, становиться образным выражением — присловьем.

2. Пословицы и поговорки (отчасти загадки), тесно связанные с присловьями. 
В этих простейших видах фольклорной прозы сочетаются эстетическое и неэстетическое 
начала: генезис их речевой, а Основная функция коммуникативная. Граница между 
фольклорными и нефольклорными явлениями здесь проходит м еж ду фразеологизмами, 
употребляемыми в прямом и переносном смысле.

3. О брядовая проза (к ней частично относятся и загадки), основная и жанровооб­
разую щ ая функция которой магическая, эстетическая ж е вторичная, сопутствующая.

4. Предания, легенды, былички, сказы. Д ля этой группы характерно преобладание 
информационно-мнемонической функций. Разграничить жанры этой группы трудно, так 
как нет не только общепринятой научной, но и народной терминологии их, что связано 
и с особенностями этих жанров- — они не выделялись из деловой речи. Реальные кри­
терии их дифференциации: время, к которому относится рассказ; локальная приурочен­
ность или неприуроченность; наличие или отсутствие сверхъестественных образов. Выде­
ляются рассказы, не оторвавшиеся 'еще от их первоначальных исполнителей—участников 
событий.

5. Сказки, распадающиеся на несколько жанров, анекдоты, притчи, небылицы. Для  
этой группы характерно преобладание эстетической функции, тексты произведений наи­
более стабильны.

6. О собую  группу у  ряда народов составляют прозаические формы героического 
эпоса.

<Э Советская этнография, № 6 129



К. П. К а б а ш н и к о в  (Минск) в докладе «Прозаические жанры белорусского  
фольклора» разделил белорусскую народную  прозу на три основные группы: 1) сказки, 
анекдоты, небылицы; 2) легенды и предания; 3) различные виды устного рассказа. Н аи­
более детально докладчик остановился на сказках, отличающихся широтой охвата  
жизненных явлений, глубиной обобщ ения и яркостью образов. Говоря об анекдоте,, 
докладчик особое внимание уделил распространявшимся перед революцией сатириче­
ским анекдотам. Он отметил также, что все прозаические жанры тесно связаны д р у г  
с другом, создаются и переходные формы.

Д оклад А. С. Ф е д о с и к а  (Минск) «Некоторые проблемы изучения прозаических  
жанров белорусского фольклора» в основном был. посвящен рассмотрению их взаимо­
действия. Указав на важность выявления закономерностей, которым подчинены взаимо­
связь и взаимопроницаемость жанров, докладчик-Отметил, что эта проблема неразреш и­
ма без выяснения специфики и принципов классификации жанров.

В. А. Ю з в е н к о  (Киев) выступила с докладом «Волш ебная сказка в системе ж ан­
ров фольклора (на общеславянском материале)».

В ряде докладов рассматривались разного типа межжанровы е связи и взаимоотно: 
шения. Ф. М. С е л и в а н о в  (Москва) проанализировал связи былин и сказок главным 
образом в генетическом плане. Он утверждал, что теория происхождения героического- 
эпоса из волшебной сказки не подтверж дается материалами восточнославянского фольк­
лора; историко-героический эпос закономерно возникает на основе всех видов предш ест­
вующей культуры как качественно новый этап развития общественного сознания. 
М. Г. Л а р ч е н к о  (Минск) говорил о героическом эпосе в белорусских сказках. 
У. Б. Д  а л г а т (Москва) остановилась на проблеме взаимодействия сказки с эпосом на 
Северном Кавказе. У народов этого региона, имеющих древнюю эпическую и сказочную  
традицию, сказки и эпос имеют свою специфику, но наблюдается и их взаимопроникно­
вение. Процесс этот имеет стадиальный характер и определяется условиями развития 
жанра и особенностями фольклорной традиции разных народов. В хож дение ж е  эпоса »  
сказочный жанр в наше время свидетельствует о разлож ении эпической традиции.

В. К. С о к о л о в а  (М осква) рассмотрела взаимодействие преданий с другими про­
заическими фольклорными жанрами и историческими песнями на разных этапах их раз­
вития. Она пришла к выводу, что пока жанры жили полной творческой жизнью, доми­
нантная функция и своеобразие их ощущались отчетливо, поэтому воздействие на пре­
дания других жанров было ограниченным; для этого нужны были соответствующие у с­
ловия, сходство функции, одинаковое осмысление действительности, известное сходство- 
содержания отдельных мотивов и образов. Н аблюдаю щ ееся на позднем этапе развития 
преданий расширение их межжанровы х связей свидетельствует о размывании и угаса­
нии жанра.

О связях сказки и баллады говорили А. В, К у л а г и н а  (М осква) — «Баллада и 
сказка (на общеславянском материале)», В. Г . ' Ш о м и н а  (Калинин) «Сказка и ро­
мантическая баллада» и Л. В. С о л о в е й  (Минск) —  «Взаимосвязи белорусской бал­
лады со сказкой и легендой».

Б. М а м е д я з о в  и А.  Д у р д ы е в а  (Аш хабад) выступили с докладом «Место- 
прозы в туркменском народном эпосе».

Л . Г. Б а р а г (Уфа) в докладе «Межнациональные взаимосвязи прозаических ж ан ­
ров» указал на важность изучения межнациональных связей и схож дений — генетиче­
ских, контактных, типологических в фольклоре разных народов. В наше время, когда  
идет процесс сближения социалистических культур, взаимодействие м еж ду фольклором  
разных народов нашей страны стало особенно интенсивным. Очень широко, хотя и не­
равномерно, на территории всей страны наблюдается сейчас влияние восточнославян­
ских сказок на сказки неславянских .народов. Влияние это проявляется на разных уров­
нях: сюжеты и образы русских сказок, соответственно переработанные, становятся' 
национальной традицией других народов, отмечается воздействие композиции. К ром е  
того, в национальные сказки проникают русские сказочные формулы и русские слова. 
Вместе с этим расширяется влияние и нерусских сказок; закономерность здесь в основ­
ном та ж е. На развитие межнациональных фольклорных связей оказывают воздействие  
и современные этнические процессы; с развитием двуязычия все больше появляется 
двуязычных и даж е трехязычных рассказчиков, изучение творчества которых представ­
ляет большой интерес. Межнациональные отношения жанров несказочной прозы н е

130



вполне сходны с взаимодействием сказок, так как предания более непосредственно свя­
заны с исторической действительностью и условиями местной жизни.

Межнациональным связям и национальной специфике отдельных прозаических ж ан­
ров посвятили доклады: Р. А. Б о г о м о л ь н а я  (Кишинев) «Русская народная проза 
в М олдавии», И. М. К о л е с н и ц к а я  (Ленинград) «Сказки русских колымчан по запи­

сям В. Г. Тан-Богораза», Б. П. Кербелите (Вильнюс) «О характере заимствования из 
славянского фольклора в литовских сказках», И. П. Б е р е з о в с к и й  (Киев) «Украин­
ские народные сказки и восточнославянская сказочная традиция», Ф. В. А х м е т о в а  
(К азань) «Сходное и различное в поэтике татарских и башкирских богатырских 
сказок».

Заседание, посвященное поэтике сказки, открылось докладом Е. А. Т у д о р о в -  
с к о й (Ленинград) «Поэтика волшебной сказки». По мнению докладчицы, сказку не­
обходимо изучать не как сцепление отдельных эпизодов («ходов»), а как единый сю­
жет. В каж дой сказке есть главный конфликт, являющийся основой ее структуры. Без 
него сюжет не м ож ет существовать, остальные ж е эпизоды могут варьироваться, встав­
ляться или опускаться, они являются лишь подготовкой к основному подвигу героя, 
который воплощает положительную сферу сказки, а не является только посредником, 
«медиатором», как то считает Леви-Стросс. М етод анализа по ведущ ему конфликту 
дает возможность установить историческую последовательность сюжетов. Выделяются 
архаические сказки («конфликт м еж ду человеческим родом и волшебными антагонис­
там и —  хозяевами стихий»); героические, возникающие в период распада родового об­
щества; сказки с семейным конфликтом и, наконец, сказки с классовым конфликтом —  
наиболее поздний тип сказки. Кажды й тип сказок имеет свое построение. При анализе 
поздних сказок надо считаться с  чисто художественной переработкой архаических моти­
вов. Анализ сказочных образов долж ен вестись в соответствии с  сюжетной основой. По 
мнению Е. А. Тудоровской, анализ, структуры сказочного сюжета долж ен лечь в основу 
изучения всех поэтических особенностей сказки.

В. П. А н и к и н  (М осква) в докладе «Поэтика сказок о животных» исходил из по­
ложения, что условность худож ественной формы сказок о животных состоит в создании 
образов животных, наделенных человеческими качествами. В соответствии с этим стро­
ится сюжет. В сказках наблюдаются аналогии м еж ду поведением животных и человека, 
иногда они трактуются как иносказание (в этих случаях преобладают сатирико-юмори­
стические аналогии).

Г. С. С у х о б р у с  (Киев) посвятила доклад сказочной аллегории. По ее мнению, 
аллегория —  одна из существенных жанровых особенностей сказки, высшая форма ху­
дож ественного вымысла, обладаю щ ая эффективными художественными средствами ши­
рочайшего обобщения.

Н. И. С а в у ш к и н а  (М осква) в докладе «Поэтика комического в русской бытовой 
сказке» рассмотрела средства создания комического эффекта. Объектами смеха в быто­
вых сказках служили люди и явления, воплощавшие противоречия общественной и част­
ной жизни. Исходный момент создания комического эффекта — комическая 'ситуация, из 
которой вытекает комическое поведение высмеиваемых персонажей (комизм здесь со­
здается главным образом за счет бессознательного автоматизма поступков). Д ля уси­
ления комического эффекта используются кроме повторов перестановки (персонажи 
меняются местами) и совмещения. Своеобразен и язык этих сказок.

Отдельные поэтические особенности русских сказок охарактеризовали: Н. М. В е д  е р- 
н и к о в а (М осква)—«Взаимодействие волшебных и бытовых сказок», Л. А. А с т а ф ь е- 
в а (М осква) — «Средства эмоциональной изобразительности в поэтике волшебной 
сказки», В. А. Б а х т и н а  (Саратов) — «Время в русской народной сказке».

X. Г. К о р о г л ы  (Москва) рассмотрел, поэтику прозаических фольклорных даста- 
нов — ираноязычных и тюркоязычных, имеющих рамочную конструкцию со вставными 
новеллами; основной стилистический прием прозаических дастанов — садж  (особый 
вид ритмизованной прозы ). Докладчик остановился на отдельных художественных осо­
бенностях дастанов и отметил близость дастанов к сказке (общность тематики, образ­
ной системы и стилевых приемов). С. Л . К а с к а б а с о в  (Алма-Ата) поделился некото­
рыми наблюдениями над поэтикой тюркоязычной сказки, в которой наряду с чертами, 
присущими сказкам многих народов, есть и свои особенности. У них нет присказок и 
других обрамляющих формул. Начинаются они сразу с зачина, после которого часто

9» 131



следует предыстория (пролог). Сюжет может продолжаться и после завершения эпиче­
ской части — в форме повествования о дальнейшей судьбе героя или его близких (по­
добный эпилог появился в сказках, очевидно, под воздействием родо-племенного эпоса).
F.. В. Б а р а н н и к о в а  (Улан-Удэ) в докладе «Поэтика бурятской волшебной сказки:» 
остановилась на национальном своеобразии бурятских сказок. О поэтике сказок гово­
рили также Т. Д . К у р д а в а н и д з е  (Тбилиси)..— «Ритмическая организация прозы 
в грузинских сказках» и Л. И. С а у к а  (Вильнюс) — «К вопросу об интонациях литов­
ских сказок».

О коллективном и индивидуальном началах в .сказочном творчестве сделала доклад
Э. В. П о м е р а н ц е в а  (М осква). Она подчеркнула, что без учета взаимодействия этих 
двух начал нельзя разобраться не только в поэтических особенностях сказки и услови­
ях ее бытования, но и понять всю глубину идейного содерж ания сказки, ее связь с  дей­
ствительностью. Докладчица остановилась на двух наиболее важных вопросах, связан­
ных с этой проблемой: значении взаимодействия коллективного и личного начал для 
художественного мастерства сказочника и роли этого взаимодействия в исторических 
судьбах жанра. Изучение судьбы русской сказки в связи с историей и бытом народа  
свидетельствует о том, что традиция оказывается сильнее новаций, приносимых в сказ­
ку новой действительностью. Основная причина творческих неудач при создании новых 
сказок, по мнению Э. В. Померанцевой, заключается в отказе от традиции, в превыше­
нии нормы индивидуального вмешательства в сказку. В. М. Г а ц а к  (М осква) в докла­
де «Сказочник и его текст» детально сопоставил тексты (русские и восточнороман­
ские), записанные в разное время от одних и тех ж е сказочников. Это позволило выя­
вить систему традиционных ориентирующих координат не только в событийной части 
повествования (сюжет и мотивы, действующие лица и их функции и пр.), но и в устой­
чивых понятиях, словосочетаниях и т. п. (помимо традиционных ф ормул). Устойчивость 
сказки сочетается с «добиранием» сопутствующих подробностей, текст мож ет расши­
ряться или сокращаться, но такое варьирование не беспредельно, принципиальные огра­
ничения кроются в самой сущности ж анра и игнорирование их выводит текст за  преде­
лы сказки.

Я. Я. Р у д з и т и с  (Рига), говоря об исполнении и восприятии прозаических ж ан ­
ров (на латышском материале XIX — начала XX в .), остановился на рассказывании 
устной прозы для детей и особенностях детского восприятия. Е. И. Ш а с т и н а  (И р­
кутск) проанализировала коллективное и индивидуальное в творчестве и исполнитель­
стве ленских сказочников. В. Г. Л е о н о в а  (Омск) выступила с докладом «О браз рас­
сказчика в народной и литературной сказке (выражение коллективного и авторского 
сознания)».

С докладом о классификации и каталогизации прозаических жанров выступил 
Н. В. Н о в и к о в  (Л енинград). Он остановился на основных принципах и сложностях  
классификации устной прозы. В основу классификации долж ен быть положен жанр, но, 
как отметил докладчик, имеются расхож дения в определении круга и особенностей ж ан ­
ров несказочной прозы; исследователи выделяют жанры по разным признакам. Есть 
жанры, которые не считают фольклорными, существует и терминологический разнобой. 
Для рассказов наиболее приемлема классификация тематическая. При разработке си­
стем классификации очень важно также учитывать межжанровые связи. Классификации 
долж но предшествовать составление указателей, которые всегда имеют подсобный ха ­
рактер.

B. С. М е ц е б е р и д з е  (Тбилиси) познакомил собравш ихся с опытом классифика­
ции и описания грузинских народных прозаических жанров.

Много докладов и выступлений было посвящено характеристике и классификации 
отдельных жанров несказочной прозы, главным образом преданий.

C. Н. А з б е л е в  (Ленинград) в докладе «Отражение действительности в предани­
ях, легендах, сказаниях» развивал уж е высказывавшуюся им мысль, что поскольку у  
преданий и легенд, составляющих основу русской народной несказочной прозы, преоб­
ладают функции неэстетические, в основу разграничения нужно положить принцип 
отражения ими действительности. Легенды всегда отражали действительность сквозь 
призму того или иного верования, былички — явления того ж е порядка, предания ж е  
отражают главным образом обыденные представления о мире. Стадиально предания

132



предшествовали науке, легенды ж е возникали на основе у ж е сложившихся верований и 
исчезали с исчезновением этих верований. Существует и в прошлом была достаточно 
развита такая область народной прозы, как героические сказания, которые уж е целиком 
могут быть отнесены к области искусства, им присущи и устойчивые морфологические 
признаки. С. Л . 3  у х б а (Сухуми) охарактеризовал жанровый состав абхазской народ­
ной несказочной прозы: мифы-былички, легенды, предания, сказания, анекдоты.
Л . П. К у з ь м и н а  (Улан-Удэ) долож ила о прозаических ж анрах рабочего фолькло­
ра Сибири.

И. В. Т р е с к о в  (Нальчик) попытался выделить некоторые своеобразные жанро­
вые признаки сказа и определить его место в системе прозаических жанров. По мнению 
докладчика, сказами следует считать лишь такие рассказы, в которых уж е имеется из­
вестная типизация, худож ественное обобщение. В качестве первоначальной рабочей ги­
потезы он предложил следующую «триаду»: 1) воспоминания о конкретных событиях — 
исторические документы, содерж ащ ие и зерна эстетического начала; 2) после известной 
«обкатки» некоторые воспоминания переходят в другую жанровую категорию — сказы; 
3) некоторые из сказов благодаря общезначимости содерж ания могут становиться пре­
даниями.

Л . Е. Э л и а с о в  (Улан-Удэ) в докладе «Жанровые особенности преданий» на ма­
териале русских сибирских преданий выделил некоторые признаки, свойственные как 
преданиям в целом, так и отдельным их группам (о первых поселенцах и их взаимоот­
ношениях с  аборигенами, об исторических лицах, топонимические). Л. С. Ш е п т а е в  
(Ленинград) в докладе «Предания о Кудеяре» проследил, как этот цикл, возникший, 
видимо, в период, предшествовавший крестьянским войнам, в дальнейшем испытал из­
вестное воздействие преданий о Ермаке, Разине и Пугачеве. Э. Л и й в (Тарту) дала д е ­
тальную систематизацию сюжетов и мотивов эстонских преданий об озерах, Н. В е л ю с 
(Вильнюс) проанализировал структуру литовских этиологических сказаний. Г. Г. Б о- 
т е з а т у  (Кишинев) в докладе «К  вопросу о классификации и систематизации молдав­
ских народных преданий», говоря, что научные принципы классификации преданий еще 
недостаточно разработаны, указал, на значение народной терминологии для выявления 
национальной специфики фольклорной традиции. Наиболее детально он остановился 
на преданиях топонимических. И. А. П у х о в  (Москва) охарактеризовал якутские пре­
дания как жанр и указал на их значение как исторического источника. Все предания 
якутов он разбил на две основные группы: 1) о древней жизни якутов, 2) о жизни яку­
тов после вхождения их в состав Русского государства. Последние, в свою очередь, де­
лятся на тематические подгруппы. В. С а н г и (М осква) рассказала о преданиях 
нивхов. Н. А. Ш а р а к ш и н о в а  (Иркутск) посвятила доклад легендам бурят о Бай­
кале (на материале русского и бурятского фольклора). В. П. К р у г л я ш о в а  (Сверд­
ловск) рассмотрела соотношение устных рассказов о современности и преданий. По ее 
наблюдениям, устные рассказы являются тем первоначальным тематически-сюжетным 
фондом, из которого предания отбирают материал. Помимо этой первичной генетической 
существует и вторичный вид св я зи ;— у ж е бытующие сюжеты дополняются нбвыми фак­
тами из рассказов.

На конференции закономерно встал вопрос о современном состоянии прозаических 
жанров фольклора и тенденциях их развития. Специально этой проблеме был посвящен 
доклад В. А. З а х а р о в о й  (Минск) «Современное состояние прозаического фолькло­
ра». Основываясь главным образом на записях, сделанных фольклорными экспедиция­
ми Белорусского государственного университета в последние годы, докладчица показа­
ла, что сейчас в Белоруссии живут разного вида предания, причем для современных их 
вариантов характерна четкая установка на историзм и реальность повествования. П о­
пулярным ж анром остается сказка, хотя в новых записях она встречается уж е реже. 
М ало быличек, они сохраняются лишь в памяти старшего поколения. Особого внимания 
заслуж ивает устный рассказ, который продолж ает создаваться. В. А. Захарова подчерк­
нула, что фольклор живет и развивается во взаимодействии с другими формами социа­
листической культуры. Г. А. Б а р т а ш е в и ч  (Минск) проанализировала современные 
записи белорусских сказок. В. В. ;.М и т р о ф а н о в а (Ленинград) говорила о русской 
сказочной традиции в наши дни (по материалам экспедиций в Новгородскую область). 
Сопоставление записей 1963— 1973 гг. с записями, сделанными на Новгородчине в кон­
це X IX — начале XX в., показывает определенную преемственность традиции (общие

133



сюжеты, художественные приемы и др.) и в то ж е время очевидный ее упадок в наши 
дни.

Все выступавшие в прениях подчеркивали, что на конференции были поставлены  
важные проблемы, которые в заслушанных докладах порою рассматривались в новом 
аспекте, что внесло определенный вклад в их разработку. Р яд выступавших отметил 
большое значение доклада К. В. Ч и с т о в а  для. дальнейшего изучения нескарочнон 
прозы. 3 . Я. М о ж е й к о  (Минск) сказала, что по теоретической и методической зн а­
чимости этот доклад выходит за пределы словесного фольклора и представляет большой 
интерес также для этномузыкологов. Были и возражения по отдельным пунктам докла­
да. Так, В. П. Аникин считает, что ж анровую  природу произведений нельзя раскрыть, 
если принимать во внимание только функцию произведения, и что К. В. Чистов непра­
вомерно отрицает наличие эстетической функции'У некоторых прозаических жанров; об 
этом ж е говорила и Г. С. Сухобрус. Г. X. Корогяы.и И. В. Пухов высказали сожаление, 
что докладчик не привлек национальный фольклор, в частности народов Востока. От­
вечая своим оппонентам, К- В. Чистов сказал, что отрицание эстетической функции у 
некоторых жанров приписано ему по недоразумению; он считает, что эстетическая 
функция этим жанрам присуща, все дело в том, какая функция у  них основная. Д оклад  
имел теоретический обобщающий характер, национальный фольклор, так ж е как и 
русский, в нем не рассматривался.

Многие выступавшие подчеркивали большой интерес докладов о поэтике сказки, но 
некоторые из них возражали против основного положения доклада Г. Г. Сухобрус: по 
их мнению, аллегория не свойственна сказке И свидетельствует о распаде сказки как 
жанра.

Говоря о важности классификации, С. Н. Азбелев подчеркнул, что необходимо опре­
делить основные общие признаки, по которым следует выделять жанры, однако и клас­
сификации, не удовлетворяющие строгим научным требованиям, практически бывают 
очень полезны для работы.

По мнению Б. П. Кербелите, нельзя систематизацию и классификацию фольклор­
ных жанров откладывать до того, как будут выработаны общ ие принципы и уточне­
на терминология; исследователям крайне нужны элементарные справочники, которых 
так мало.

В. П. Аникин и В. А. Василенко высказали пожелания, чтобы были опубликованы  
труды конференции или тематические сборники, составленные на основе заслушанных 
докладов и выступлений.

В. М. Гацак, подводя итоги конференции, как положительный факт отметил, что 
впервые на Всесоюзной конференции были рассмотрены основные проблемы изучения 
прозаических жанров фольклора. Доклады имели определенную теоретическую направ­
ленность. Очень ценно, что в них привлекался большой материал по национальному 
фольклору, выдвигались новые проблемы и аспекты исследований. Сейчас важ но со ­
вершенствовать методы исследования. Н уж ен эксперимент, четко запрограммированный, 
теоретически и технически оснащенный, необходимо брать предмет исследования в раз­
витии.

В заключение В. М. Гацак отметил три обстоятельства, способствовавших успеш но­
му проведению конференции: 1) конференция была очень хорош о организована И нсти­
тутом искусствоведения, этнографии и фольклора АН БССР, и участники ее имели воз­
можность ознакомиться с работой белорусских коллег; 2) удачно были объединены  
ученые разных поколений, что обеспечило преемственность научных традиций; 3) в ор­
ганизации конференции помимо белорусского Института участвовали институты АН  
СССР разного профиля — это творческое содруж ество надо закреплять и раз­
вивать.

Закрывая конференцию, К. В. Чистов отметил, что было заслуш ано много интерес­
ных докладов. Еще больше было заявок, что, так ж е как и число выступавших в пре­
ниях, показывает, насколько актуальны и остры выдвинутые проблемы. Очень важно  
изучение межнациональных связей в фольклоре, так как сейчас культурный взаимооб­
мен м еж ду народами нашей страны становится особенно интенсивным. Конференция 
показала, что мы значительно продвинулись в изучении несказочной прозы, однако надо  
повышать теоретический уровень наших исследований, необходимо уточнить термино­
логию, для чего целесообразно создать терминологическую комиссию.

134



В заключение К- В. Чистов поблагодарил Академию наук БССР и Институт искус­
ствоведения, этнографии и фольклора за  прекрасную организацию конференции и за 
гостеприимство.

Д ля участников конференции был дан концерт, на котором продемонстрировали 
св ое  искусство коллективы и отдельные народные исполнители из разных районов Бе­
лоруссии.

В. К. Соколова

ТРЕТЬЯ НАУЧНАЯ КОНФЕРЕНЦИЯ 
«ФОЛЬКЛОР И ЭТНОГРАФИЯ»

С 13 по 15 ноября 1973 г. в 'Ленинградском отделении Института этнографии АН  
СС СР проходила третья научная конференция «Фольклор и этнография» 1, в которой 
приняли участие ученые Ленинграда, Москвы, Риги, Еревана, Тбилиси, Душ анбе, Пет­
розаводска. О бсуж дались проблемы взаимоотношения в фольклоре архаических форм 
мировоззрения, социальных институтов и элементов материальной культуры. Всего было 
прослушано 22 доклада, всесторонне рассмотревших три группы вопросов: 1) мифоло­
гия, верования и фольклор; 2) вопросы этнической истории и фольклор; 3) обрядовый 
фольклор.

К первой группе относятся доклады Р. В. Кинжалова, Л . П. Потапова, С. В. Ару- 
тюняна, И. И. Шангиной, О. М. М уродова, Е. С. Новик, Е. Л. М ороза, В. В. Сенкевич- 
Гудковой.

Р. В. К и н ж а л о в  (Ленинград) в докладе «Проблема реализации мифа в повест­
вовательном фольклоре и изобразительном искусстве» показал, как отражались фоль­
клорные произведения в памятниках изобразительного искусства древнего Востока, 
греко-римского мира и Месоамерики. В результате сравнительного анализа повествова­
тельного фольклора и произведений изобразительного искусства докладчик пришел к 
выводу, что в последних воспроизводится, как правило, иная, зачастую более архаиче­
ская версия мифа. Докладчик объясняет это древними представлениями о принципи­
альном различии м еж ду произнесенным словом и мыслью, запечатленной в изображен­
ном предмете, памятнике. Действительно, слово менялось, а образ, закрепленный в д е ­
реве, камне и т. п., оставался неизменным.

К. В. Чистов, Б. Н. Путилов, К. Д . Лаушкин, Л. В. Хомич поддержали выдвинутые 
в докладе положения, подчеркнув их большое методологическое значение.

Д ок лад Л . П. П о т а п о в а  (Ленинград) «Ритуальное значение мастей коня у на­
родов Саяно-Алтая» был построен, на этнографических, фольклорных, археологических 
и письменных источниках. Докладчик подчеркнул специфику эпоса как истбрико-этно- 
графического источника, указав, что он отраж ает реальную действительность по зако­
нам жанра, в рамках своей структуры и образов, в своей эпической интерпретации. 
Л . П. Потапов показал глубокую древность представлений о ритуальном значении 
масти коней, возникших на основе культа коня у  кочевникоз.

С. В. А р у т ю н я н  (Ереван) в докладе «Мифический образ солнца в загадке о лам­
паде» проанализировал более 50 вариантов загадки, записанных в различных районах 
Восточной и Западной Армении. Метафорические образы в загадке (море, в море — змея, 
в змеиной пасти или на голове драгоценный камень или золото, цветок, яблоко, огонь, 
прекрасная девуш ка) имеют много .типологических параллелей у других народов; они 

говорят о древних космических представлениях, которые нашли отражение в веровани­
ях  и фольклоре армян.

Докладчик полагает, что обра-зы солнца и змеи-дракона семантически ассоцииро­
вались у  армян со старинной лампадой, лампадное масло — с небесным морем, фи­

1 Первая конференция «Фольклор и этнография» состоялась в 1968 г. (о ней см. 
«Сов. этнография», 1968, №  5, стр. 143— 149), вторая конференция — в 1971 г. (см. «Сов. 
этнография», 1971, №  6, стр. 164— 167).

135



тиль — со змеей, огонек лампады — с драгоценными камнями (кораллами, яхонтами  
и т. д .), золотом.

Д ля поэтического образа загадки о лампаде функционально и семантически гото­
вым художественным материалом послужило традиционное мифическое представление  
о небесном светиле.

И. И. Ш а н г и н а  (Ленинград) в докладе «Образ орла в русской крестьянской вы­
шивке и волшебной еказке» рассмотрела взгляды ученых о времени появления в рус­
ской вышивке образа двуглавого орла, встречающегося в двух вариантах —  с опущ ен­
ными и с  поднятыми крыльями. По мнению докладчицы, первый вошел в русскую вы­
шивку намного раньше XV в., второй — с середины XVII в. под влиянием вещей, укра­
шенных русским гербом. ' ' ' V

О.  М.  М у р о д о в  (Душ анбе) в докладе «-Некоторые фольклорные жанры, связан­
ные с древними верованиями таджиков» классифицировал фольклорные жанры, в кото­
рых отразились верования таджиков, следующим образом: 1) демонологические расска­
зы, 2) шаманские рассказы, 3) призывания (муночот), 4) заговоры и заклинания (д у о , 

уланг), 5) благопожелания. Произведения этих жанров встречались как в прозаической, 
так и в поэтической формах и были связаны с обрядами. И х изучение, по мнению д о ­
кладчика, имеет большое теоретическое и практическое значение.

Е. С. Н о в и к  (М осква), выступизшая с докладом «Роль элементов театрализации  
в камланиях шаманов Сибири», видит специфику камлания* в отличие от других маги­
ческих действий, в разыгрывании шаманом «спектакля» со своеобразным «сценарием» — 
устойчивой сюжетной основой и определенным набором действующих лиц. Элементы  
сценария меняются в соответствии с  целью и адресатом камлания, что характерно для  
любой известной формы театра. Диалогическая форма камлания анализируется  
Е. С. Новик в двух планах: 1) в пространственной композиции действа, основанной на 
мизансценировании как способе установления изоморфизма м еж ду объектами микро- 
и макромира; 2) в двустороннем характере коммуникаций м еж ду шаманом и миром 
духов.

Е. Л. М о р о з  (Ленинград) в докладе «Следы шаманских представлений в эпи­
ческой традиции древней Руси» сделал попытку охарактеризовать образ Бояна в 
«Слове о полку Игоревё» в свете представлений шаманского типа. Еще Р. Якобсон  
обратил внимание на изображение в «Слове» трех зон (небо, мировое древо, зем ­
л я). Докладчик приходит к выводу, что творчество Бояна описывается как путе­
шествие по трем космическим зонам, во время которого он превращается в орла, мышь, 
волка. Это напоминает путешествие ш амана во время камлания. Сам набор ж ивот­
ных, последовательность превращений, особая цель путешествия, по мнению докл ад­
чика, сближ ает «Слово» также и со скандинавской мифологией, в частности с  леген­
дой о добывании Одином меда поэзии. Е. Л. М ороз считает, что сущ ествует типоло­
гическая близость представлений, которые леж ат в основе описания творчества Бояна  
и в древнескандинавских мифах; возмож но такж е предположение об  их общ ем проис­
хождении.

В. В. С е н к е в и ч - Г у д к о в а  (П етрозаводск) в докладе «К вопросу об элемен­
тах шаманства в саамском и ненецком эпосах» вслед за языковедами и финно-угрове­
дами К. Нильсеном, Б. Ваклундом, Ю. Тойвореном, П. Хайду и другими относит саамов, 
к самодийскому племени. Это доказывается типологическим анализом саамского и не­
нецкого эпосов, в которых докладчик находит много общих черт, особенно в эпизодах, 
связанных с шаманством. Ш аманское мировосприятие в настоящее время у ж е не нахо­
дит отражения в эпических повествованиях, но оно осталось запечатленным в изобра­
жении на шаманском бубне картины трех миров: небесного — верхнего, земного —
среднего и подземного — нижнего. Это представление лежит и в основе саамского и не­
нецкого эпосов.

По теме «Вопросы этнической истории и фольклор» выступили семь докладчиков.
А. Д . М а ч и н с к и й  (Ленинград) в докладе «Этапы древнейшей истории славян и 

некоторые образы русского фольклора» высказал мысль, что корни мотива оборотни- 
чества и связанного с ним мотива змея-врага в Восточной Европе восходят к середине 
первого тысячелетия до нашей эры. В докладе анализируется образ волка-оборотня в 
древнерусской мифологии и делается вывод о его тотемном характере. А. Д . Мачин- 
ский связывает сакрализацию Дуная с культом рек. Мотив «священной реки Д унай»

136



он относит к VI в н. э. и выдвигает гипотезу об истоках и древнейших этапах эволю­
ции образа Дуная-Богатыря и сюжетно связанного с ним образа поляницы-амазонки.

С. М. А б р а м з о н  (Ленинград) в докладе «Фольклорные мотивы в киргизских 
народных преданиях генеалогического цикла» показывает, что генеалогические предания 
вследствие их насыщенности фольклорным материалом могут служить источником для 
историков, этнографов и фольклористов. В наиболее концентрированном виде фольклор­
ные мотивы представлены в преданиях о происхождении киргизов от 40 девушек («кырк- 
кыз», отсюда народная этимология «кыргиз»), о предках киргизов «правого крыла» — 
братьях Тагае и Адигине и кх сестре Н ааль-Эдже, о происхождении отдельных племен, 
в частности племени бугу (бугу — самец оленя).

В докладе подчеркивалось, что традиционные фольклорные мотивы в генеалогиче­
ских преданиях восходят к эпохе усуньского племенного союза. Так, в преданиях кир­
гизов выступает связь их легендарных предков с животными-тотемами.

Докладчик выявил родство генеалогии преданий с генеалогией героев эпоса «Ма- 
нас», объясняя это как влиянием эпоса на предания, так и историко-культурными свя­
зями киргизов и их предков с племенами и народами Центральной и Средней Азии,. 
Ю жной Сибири и К азахстана.

Л. С. Т о л с т о в а  (М осква) в докладе «Элементы масагето-аланского субстрата в 
каракалпакском историческом фольклоре» показала сложный этногенез каракалпаков и 
других народов Приаралья. Этногенез каракалпаков связан с сако-масагетскими племе­
нами Приаралья (V II— II вв. до н. э .) , говорившими на восточно-иранских языках, а 
также со сменившими их позж е аланами. В раннее средневековье происходит тюркиза- 
ция этих племен. В докладе анализируются те слои исторического фольклора каракал­
паков, которые, по мнению Л . С. Толстовой, восходят к сако-массагетскому и аланскому 
элементам этногенеза. Это преж де всего мотив амазонок, получивший яркое отражение 
в каракалпакском эпосе «Кырк-кыз», в нартском и огузском эпосах народов Кавказа. 
М ожно также отметить и ряд соответствий этих эпосов с эпосом «Ш ахнаме», мотивами 
Авесты и с образами скифо-массагетского фольклора. Л. С. Толстова выявляет целый, 
ряд общ их элементов (сюжетов, о бр азов ), которые в ряде случаев могут служить важным 
аргументом в пользу генетического родства этих народов.

В докладе Р. Т а в е р е (Рига) «Проблема тотемизма в латышском фольклоре» от­
мечалось, что существуют два источника возникновения тотемических мотивов и обра­
зов в фольклоре — с одной стороны, самые древние представления, с другой — заимст­
вования у других народов уж е в качестве художественны х образов и мотивов. П ослед­
нее характерно для латышского фольклора. Сравнительное изучение археологических, 
этнографических и фольклорных материалов дает основание считать тотемами в Латвии 
медведя, некоторых птиц, деревья и рощи. Но, по данным археологии, эти тотемы су­
ществовали еще до заселения данной территории латышами. В латышский фольклор они 
могли войти лишь в преобразованном виде.

В докладе «К изучению мотива гибели великанов» Г. А. Л е в и н т о н  (Ленинград) 
рассмотрел возможность реконструкции этого мотива в славянской традиции, на осно­
вании лексических данных.

А. С. М ы л ь н и к о в  (Ленинград) в докладе «Исторические и бытовые сюжеты в 
чешском фольклоре» говорил о некоторых особенностях исторического, тематического и 
жанрового развития чешского фольклора. Одна из характерных черт чешского народно­
го творчества состоит в своеобразной исторической многослойности фольклора. По мне­
нию докладчика, это вызвано ранним развитием городов и относительно высоким уров­
нем грамотности уж е с XIV— XV вв.

Анализируя сказания о происхождении чешского народа в «Чешской хронике» 
Козьмы П ражского и в «Л егенде Христиана», докладчик приходит к выводу, что в 
этих произведениях получила отражение устная традиция, бытовавшая в предшест­
вующий период. .. ".

А. 3 . Р о з е н ф е л ь д  (Ленинград) в докладе «Великаны в Таджикском фольклоре 
и топонимике» выделила среди разного рода преданий, легенд и сказок в таджикском  
фольклоре самостоятельный цикл о великанах — войт (хойт), од, одж  (адж ). Н екото­
рые из этих терминов зафиксированы и в таджикской топонимике, например калаи оди- 
ёп  —  «крепость одов» (Пенджикентский район). Докладчица высказала предположение, 
что истоки образов великанов в одних случаях следует искать в древних иранских ми­
фах, а в других — в библейских или коранических преданиях.

13 Т



Несколько докладов было посвящено обрядовому фольклору.
К. В. Ч и с т о в  (Ленинград) в докладе «Севернорусские причитания как источник 

для изучения истории семьи» показал, что анализ причитаний помогает проследить эв о­
люцию форм крестьянской семьи. В 40—60-х годах XIX в. в севернорусских губерниях 
было записано более 50 текстов похоронных и рекрутских причитаний, в которых нашли 
отражение как «малые», так и «большие» семьи. .В шести из 10 причитаний, в которых 
речь идет о «больших» семьях, упоминаются не только прямые, но и боковые родственни­
ки (двоюродные и троюродные братья и их дети): Привлекают внимание такж е некото­

рые особенности терминологии: «родителями» называют не только отца и мать, но и д я ­
дей и теток; различаются тетки-родственницы и-тетки-свойственницы; родственники — 
члены семьи в одном поколении — объединяюТСЯ'.обращением «братцы» и «сестрицы» и 
т. д. Все это позволяет думать, что социально-психологические нормы, связанные с 
большой семьей, продолжали еще активно бытовать.в 40—60-х годах XIX в. Характерно, 
что в причитаниях, записанных в 70—90 годах, в тех ж е губерниях, рисуются исключи­
тельно малые семьи, иногда несколько усложненные (включающие недееспособных ро­
дителей, племянников-сирот, неженатых братьев и т. д .) .

Доклад Б. Н. П у т и л о в а  (Ленинград) был посвящен связям фольклора с народ­
ным бытом. Связи эти, по мнению докладчика, до известной степени определяют истоки 
и генезис жанровых систем, фольклорной сюжетики, образности и поэтической структу­
ры, характер и особенности историко-фольклорных процессов. Х удож ественное познание 
и моделирование действительности в фольклоре происходит в значительной степени че­
рез сиА ем у последовательных трансформаций этнографических субстратов, восприни­
маемых в качестве первичных обобщений.

И. М. К о л е с н и ц к а я  (Ленинград) рассказала о русских свадебны х песнях. Ею  
были охарактеризованы простейшие виды русских свадебны х песен, направлявших и 
комментировавших свадебное действие, показано наличие в них эстетического начала, 
близость их аналогичным видам украинского фольклора.

М. Б. Р у д е н к о  (Ленинград) прочла доклад на тему «Отражение в современном  
курдском фольклоре древнего обычая, связанного с участием коня в погребальном о б ­
ряде». Археологические данные и источники другого рода, которые позволяли бы судить 
о древнейшем виде погребального обряда у  курдов, а также о связанных с ним верова­
ниях и культах, отсутствуют. Именно поэтому особую  ценность как источник приобре­
тает обрядовый фольклор, в частности, похоронные песни-причитания. Текст одного из 
записанных докладчицей причитаний позволяет восстановить интересные детали похо­
ронного обряда с участием коня, в настоящее время у ж е нигде не бытующего, а также  
реконструировать своеобразные представления курдов о загробной жизни.

Символика стрелы в свадебном фольклоре монголов была раскрыта в докладе  
Л. Г. С к о р  о д у м о в  о й  (М осква). Л ук и стрелы символизируют в свадебном обряде  
монголов плодородие. Истоки этой символики докладчица видит в охотничьей магии 
эпохи палеолита.

Г. Г. Ш а п о в а л о в а  в докладе «Майский цикл весенних обрядов» предложила  
расширить понятие «майские песни», включив в него семикские и троицкие песни, по­
скольку христианские весенние праздники семик и троица приходились главным обра­
зом на май. Структура и функция майских обрядов и связанных с ними песен особенно  
отчетливо выступает, если, как это сделано в докладе, рассматривать их независимо от 
всего, что привнесло христианство, и постараться связать весь отразившийся в них 
сложный комплекс первобытных верований с фазами луны и солнца. Тогда семикские и 
троицкие обряды окажутся завершающими обрядами весеннего аграрного календаря, 
направленными на «приветствие начал» (весеннее равноденствие, первое весеннее ново­
луние, первый дож дь, первый выгон скота, первая трава, первая зелень деревьев — бе­
резка). Докладчица указала на тесную связь весенней и свадебной обрядности.

В докладе С. Г. Абаш идзе (Тбилиси) — «К вопросу о генезисе „М еха”» говорилось 
о том, что гудой называли изготовленную для сыра шкуру животного, в которой заклю ­
чена по поверью «божественная энергия» — внутренняя добрая сила животного.

В докладе А. А. Б а й б у р и н а  (Ленинград) «Некоторые черты мировосприятия в 
русских колядках» было рассмотрено восприятие времени и пространства в колядках и 
некоторых других произведениях народного творчества, приуроченных к зимнему солн­
цевороту. В колядках эти представления основаны на параллелизме и взаимовыводимо-

138



чми элементов, наиболее важных для характеристики систем вселенной (пространство, 
время, космос, социальная организация, жилище и т. д .) .

К. Д . Л  а у  ш к и н (Ленинград) в докладе «Первобытные представления о сверх- 
«етественном в Карело-финском эпосе» говорил о двух тенденциях в «Калевале», кото­
рые диалектически переплетаются и вступают в «единоборство»: с одной стороны, это 
первобытные представления о сверхестественном, с  другой —  рационалистический и пер­
вобытно-материалистический взгляд на окружающий мир. Докладчик подчеркнул важ ­
ную роль народного поэтического творчества как одного из способов познания мира, 
помогающего, в частности, привести накопленные сведения в организованную  

/систему.
Закрывая конференцию К. В. Чистов подчеркнул важность и плодотворность по­

добн ого  научного обмена. Хочется надеяться, что эта хорошая традиция будет продол­
ж ен а.

Г. Г. Шаповалова

ДВА СИМПОЗИУМА ПО ПРОБЛЕМАМ 
РАННИХ ЭТАПОВ 
ЭТНИЧЕСКОЙ ИСТОРИИ 
НАРОДОВ ВОСТОЧНОЙ АЗИИ

Коллективом сотрудников Института этнографии и Института Дальнего Востока АН 
'СССР готовится капитальная монография «Этническая история китайцев и проблемы 
формирования китайской нации». При подготовке этого труда обнаружилась недоста­
точная разработанность ряда проблем, особенно касающихся наиболее ранних этапов 
этнической истории. Было решено провести несколько симпозиумов, каждый из которых 
долж ен быть посвящен определенному этапу в развитии восточноазиатских этносов, и 
пригласить для участия в них специалистов различных профилей — антропологов, ар­
хеологов, этнографов, лингвистов, историков из различных учреждений страны. 31 мая — 
1 июня 1973 г. в Москве состоялся первый симпозиум, посвященный вопросам древ­
нейшего заселения Восточной Азии. О важности и политической актуальности подго­
тавливаемой работы говорили на открытии симпозиума директор Института Дальнего 
Востока М. И. Сладковский и заместитель директора Института этнографии
С. И. Брук.

В докладе М. И. У р ы с о н а  «Проблема прародины древнейшего человека в свете 
палеоантролологичеоких и археологических данных» были сообщень! результаты изуче­
ния древнейшей палеолитической культуры Олдувай (Танзания) и связанных с нею 
палеоантропологических находок. В течение ряда десятилетий наука находилась под 
гипнозом двух выдающихся открытий в Азии —  питекантропов на Яве и синантропоз 
в Китае. Многие исследователи были убеждены  в том, что эти гоминиды были древ­
нейшими на Земле. Однако находки в Танзании свидетельствуют о том, что питекантро­
пы и синантропы были в действительности очень далекими потомками тех поистине 
древнейших людей, которые почти за  '2,5 млн. лет до существования яванских и китай­
ских гоминид создали в Африке самую раннюю культуру в истории человечества — 
•олдувайскую культуру. Таким образом, гипотеза Дарвина о том, что «черный конти­
нент» был колыбелью человечества;', спустя более чем сто лет получила свое научное 
подтверж дение. ■

Д оклад на тему «Первичные очаги расообразования» был прочитан В. П. А л е к ­
с е е в ы м .  И спользуя археологические данные о территориальном подразделении нижне­
палеолитической эйкумены, он рассматривает палеоантропологические материалы как 
.аргумент в пользу дискретного расообразования. Докладчик выделяет два первичных 
очага расообразования: западный й восточный. Восточная Азия была заселена в ниж- 

;нем палеолите, но, по мнению В. П. Алексеева, не входила в область прародины чело­

139



вечества. Ее заселение произошло на каком-то отрезке ранней четвертичной истории из-- 
областей Центральной, Восточной и Ю жной Африки, которые составляли зону выделе­
ния человека из животного мира.

С докладом «Одонтологические данные по вопросу о двух первичных очагов расо- 
образования» выступил А. А. З у б о в .  Имеющиеся в настоящее время одонтологические 
материалы показывают, что современному делению человечества на три больших расо­
вых ствола, по-видимому, предшествовало деление на два первичных ств ол а— за п а д ­
ный и восточный. П озж е, вследствие широкого- расселения человечества и освоения им- 
новых территорий, имела место дивергенция исходных типов на южные и северные- 
формы в пределах каж дого первичного ствола. При этом в тропических областях на за ­
паде и на востоке оба первичных ствола могли-дать в силу адаптации к сходным усло­
виям внешне сходные по основным адаптивный-.'признакам (цвет кожи, ширина носа,, 
форма волос) расовые особенности, которые принято относить к негроидному или эква­
ториальному комплексу. Таким образом, западная (африканская) и восточная части 
экваториальной расы, по-видимому, возникли, независимо друг от друга. Нейтральный, 
кеадаптивный характер многих особенностей зубной системы при этом не менялся и со­
хранил черты исходных расовых общностей. Так, по ряду важнейших одонтологических  
признаков европеоиды близки к негроидам Африки, а монголоиды обнаруживаю т много  
общих одонтологических черт с австралийцами и меланезийцами. Новые материалы, под­
тверждающие подобную точку зрения, получены нами во время работы в Индии. М ундо- 
язычные и дравидоязычные племена Восточной Индии, которые в своем расовом типе 
имеют выраженный веддоидный комплекс, оказались по одонтологическому типу весьма 
близкими к представителям восточного первичного ствола, в частности к монголоидам, 
Таким образом, веддоидные особенности, многие из которых внешне совпадаю т с чер­
тами негроидного комплекса, возникли, вероятно, на основе восточного расового ствола, 
независимо от западного (африканского) центра негроидных особенностей. О донтоло­
гические материалы дают, по мнению А. А. Зубова, новые ценные аргументы в пользу 
идеи двух центров расообразова-ния, высказанной в разное время и в разных вариан­
тах несколькими исследователями (Ф. Вейденрейх, Я. Я. Рогинский, Г. Ф. Д ебец ,
А. Тома). Эти данные, как полагает А. А. Зубов, позволяют более детально и точно 
определить состав первичных расовых стволов и проследить миграции масс населения, 
ведущего свое происхождение от того или иного ствола.

Доклад Г. П. Г р и г о р ь е в а  был посвящен проблемам заселения Азии. Новейш ие  
представления о расселении человека по территории Азии основаны на недавно выде­
ленных вариантах палеолитической культуры. Как и в Европе, ашельские памятники 
на территории Азии могут быть сгруппированы в -зависимости от присутствия рубил или 
ж е рубил в сочетании с колунами и чопперами. Ашельские памятники Ближнего Востока 
и Индии, а именно те, которые характеризуются рубилами, имеют сходство с африкан­
скими памятниками ашельского времени и отличны от этого ж е типа памятников Север­
ной Европы и Кавказа. Д ал ее к Востоку от Индии таких памятников нет. И х м ож но  
непосредственно связать с расселением ашельского населения из Африки, начавшимся 
около миллиона лет назад. Памятники с колунами и чопперами, сочетающимися с ру­
билами, до сих пор в Ю го-Восточной Азии неизвестны. Однако там есть другие, до не­
которой степени сходные по формам с каменными орудиями Африки олдувайского пе­
риода. В ашельскую эпоху культура азиатского материка была неоднородной. В куль­
туре его западных областей можно обнаружить сходство с африканским ашелем и даж е  
прямое происхождение от него. Китайские памятники ашельского времени (Чж оукоу- 
дянь) нельзя с уверенностью связывать с африканским прошлым человечества, как 
нельзя и называть их совершенно оригинальными.

Примерно в начале последнего оледенения или в конце последнего межледниково- . 
го периода в Европе наблюдаются существенные перемены в составе каменных орудий, 
означающие начало эпохи каменного века — мустьерской. Однако свойственные ей осо­
бенности сохранились только на части азиатского материка — Ближнем Востоке.
В Ю го-Восточной Азии и в Африке изменения каменного инвентаря не позволяют го­
ворить о начале какой-то новой эпохи. В Азии и Африке продолж ается развитие ашеля 
или эволюционируют памятники такого рода, как Чжоукоудянь (не получившие спе­
циального обозначения в отечественной литературе ввиду их спорности).

140



Таким образом, при всей сложности культуры каменного века Юго-Восточной Азии 
мож но считать, что своеобразие ее складывается достаточно рано, возможно, в ашеле, 
т. е. во время первоначального заселения Азии, и бесспорно для времени пост-мустье.

Был заслуш ан также доклад Н. Н. Ч е б о к с а р о в а  об антропологическом соста­
ве древнейшего населения Восточной Азии в эпоху позднего палеолита, мезолита и не­
олита. Докладчик отметил, что на современном уровне наших знаний гипотеза об аф ­
риканской прародине представляется все более и более вероятной. Сейчас можно было 
бы принять точку зрения, согласно которой гоминиды заселили Восточную Азию очень 
поздно, около 500 тыс. лет назад. Затем наблюдалось непрерывное развитие, которое, 
вероятно, сопровож далось неоднократным проникновением древних людей с более за ­
падны х смежных территорий. В восточном очаге расообразования —  возможно, не толь­
ко в междуречье Хуанхэ — Янцзы, но и в более южных районах — формировались 
предки монголоидов и восточных п о п у л я ц и й  экваториальной большой расы (австралои­
д о в ), а в западном очаге — европеоиды и негроиды.

В докладе «Проблема генезиса древнекитайского очага земледельческого неолита» 
Л. С. Васильев анализировал данные археологии о культуре эпохи неолита, развившей­
с я  в бассейне р. Хуанхэ и междуречье Хуанхэ — Янцзы, рассматривая их в контексте с 
современными представлениями о центрах «неолитической революции» и о взаимовлия­
нии культур как одного из решающих стимулов их эволюции. Неолит бассейна Хуанхэ 
появляется на несколько тысячелетий позж е «неолитической революции» в ближнево­
сточной зоне. Он выступает в достаточно развитом виде, обладая всеми основными 
.признаками, свойственными евразийским культурам расписной керамики (возделывание 
злаков, домаш нее скотоводство, развитый погребальный обряд, специфическая техника 
изготовления и росписи керамики). Н аряду с этим археологические исследования по­
следних десятилетий свидетельствуют о существовании в бассейне Хуанхэ нескольких 
локальных культур или вариантов: М ацзяяо (Ганьсу), М яодигоу (Хэнань), Бань- 
:по (Ш эньси). Типологический анализ приводит автора к выводу, что М ацзяяо 
хронологически и генетически предш ествует крашеной керамике в среднем течении 
Х уанхэ. Вопрос о формировании неолитического населения Великой Китайской равни­
ны, по мнению JI. С. Васильева, не мож ет решаться без учета возможных контактов 
земледельцев развитого неолита, мигрировавших в поисках новых земель, с монго­
лоидными охотниками и собирателями. В связи со своей концепцией Л. С. Василь­
ев ставит под сомнение достоверность радиокарбонных датировок, свидетельствую­
щих о том, что культура Баньпо предш ествует М ацзяяо более чем на полторы 
тысячи лет.

В докладе М. В. Крюкова «Неолитическое население бассейна Хуанхэ в IV —III ты­
сячелетиях до н. э.» была предпринята попытка обобщить значительный археологиче­
ский материал, свидетельствующий о том, что в IV— III тысячелетиях до н. э. в бассей­
не Х уанхэ и ее притоков сущ ествовало несколько культур неолитического типа, мате­
риальные остатки которых, наряду с палеоантропологическими данными, позволяют 
судить о ранних этапах этногенеза китайцев. Интерпретация этих данных вызывает 
столкновение различных, порой взаимоисключающих, точек зрения. Наиболее спорной 
была проблема соотношения отдельных локальных типов культуры Яншао (Баньпо и 
М яодигоу) и соседней с ними культуры крашеной керамики М ацзяяо. Д о  недавнего 
времени эта проблема решалась либо на основании типологического сопоставления наи­
более характерных элементов керамики, либо по данным относительной хронологии. 
В частности были установлены случаи, когда в яншаоских стоянках слой Баньпо пере­
крывается слоем М яодигоу. Результаты определения абсолютного возраста культурных 
остатков неолитического времени^ Опубликованные в 1972 г., свидетельствуют о том, 
что слой Баньпо, появляющийся в, бассейне р. Вэйхэ не позднее конца V в. до  н. э.,— 
древнейший из всех известных вЦгёстоящее время локальных вариантов, представляю­
щих культуру крашеной керамики'в Северном Китае. В IV тысячелетии на смену ему 
приходит культура М яодигоу, а, восточнее (пров. Ц зянсу) получает развитие культура 
Цинляньган. Лишь в III тысячелетии до и. э. на территориях, прилегающих к ареалу 
распространения Яншао с запада, появляется культура М ацзяяо — последняя в серии 
культур крашеной керамики севера Китая. Результаты абсолютной датировки культур 
китайского неолита по С14 полностью вписываются в имеющиеся сейчас данные от­
носительной хронологии их локальных вариантов. Без учета этих результатов любая схе­

141



ма формирования неолитического населения на территории бассейна Х уанхэ сомни­
тельна.

В докладе А. Б. Д о л г о п о л ь с к о г о  рассматривались связи обширной нострати- 
ческой языковой общности, в состав которой входит ряд семей Старого Света, с тибе,- 
то-бирманской семьей языков (в реконструкции П. Бенедикта). По мнению автора, го­
ворить о родстве этих семей нельзя, хотя контакты м еж ду ними, бесспорно, имели мес­
то, о чем свидетельствует некоторое число ностратических заимствований в тибето-бир­
манских языках, относящихся, впрочем, к периферийным областям лексики. Поскольку 
сравнение тибето-бирманских праформ с китайскими у  П. Бенедикта отсутствует, д о ­
кладчик не рассматривал китайские материалы'и'^нё касался вопроса о хронологической 
глубине контактов с ностратическими языками. V '

В докладе С. Е. Я х о н т о в а  «Языки Восточной и Ю го-Восточной Азии в IV — I 
тысячелетиях до н. э.» на основе метода глоттохронологии была нарисована картина 
формирования и распределения лингвистических семей и входящ их в них групп. По мне­
нию докладчика, сино-тибетские языки уж е были распространены около 5 тыс. лет назад  
ст Непала и Ассама на юге до верхнего течения Хуанхэ на севере. В Индокитае рас­
пространялись аустроазиатские языки, а в Китае к югу от Янцзы — языки, позднее  
давшие начало группе мяо-яо (предположительно родственные аустроазиатским ). Ауст- 
ронезийокие языки были характерны для островов от М еланезии до Тайваня и, вероят­
но, чао«ги побережья Китая. Уже существовала та-йская группа языков (возмож но, не­
задолго до этого времени отделившаяся от ауетронезийской). .

В конце IV и в III тысячелетии до н. э. народы, говорящие на сино-тибетских язы­
ках, появляются в Бирме; сначала это карены, потом группа нага-чин. В III —  II тыся­
челетиях до н. э. складываются важнейшие группы тибето-бирманских (тибетская, иц- 
зу) и мон-кхмерских (монская, кхмерская, вьет-мыонгская) языков. Вьет-мыонгская. 
группа, вероятно, имеет тайский субстрат.

Примерно за тысячу лет до нашей эры происходят первые крупные передвижения  
тайских народов. Ли заселяют Хайнань; дун-ш уйская группа продвигается на север, в 
Гуйчжоу. Центром формирования группы мяо был юг современной провинции Гуйчжоу. 
Несколько позж е в Индокитае появляются аустронезийские народы — предки чамов и 
малайцев.

Уже после начала новой эры произошло отделение бирманцев от ицзу и переселение 
их в Бирму, а также-распространение тайских языков в Л аосе, Тайланде, Бирме и Ас­
саме.

* * *

5—6 февраля 1974 г. состоялся второй симпозиум, который был посвящен теме «Эт­
ническая история древнего Китая во II— I тысячелетиях д о  н. э.».

С докладом «Население бассейна Хуанхэ во II— I тыс. до н. э.» выступил М. В. К р ю ­
к о в .  Он отметил, что анализ материалов археологических раскопок на территории 
Северного Китая в 1950— 1960 годы и появление первых серий радиокарбонных датиро­
вок памятников этого района позволяют составить достаточно конкретное представле­
ние об основных группах населения в бассейне р. Хуанхэ в период, предш ествующ ий. 
формированию иньской этнополитичеекой общности. В III тысячелетии до н. э. неоли­
тическая культура Яншао, возникшая в нижнем течении р. Вэйхэ, распространяется в 
юго-восточном направлении, приходя в соприкосновение с культурой Цюйцзялвн (бас­
сейн р. Ханьш уй). Зона контактов этих двух культур, резко различающихся по особен­
ностям ведения хозяйства и, надо полагать, по этнической принадлежности их создате­
лей, явилась тем ареалом, где в середине II тысячелетия до  н. зак л ады вается  раннеинь- 
ская общность. По мере расширения сферы своей гегемонии иньцы сталкиваются с дру­
гими группами населения, сложившимися севернее и восточнее среднего течения р. Х у­
анхэ: с кочевыми племенами —  создателями культуры ордосской бронзы и с «восточны­
ми варварами», обитавшими на полуострове Ш аньдун и на смежных территориях к югу 
от него.

В своем докладе «Возникновение и генетические связи иньской цивилизации» ■ 
Л. С. В а с и л ь е в  основное внимание уделил культурным достижениям, принесенным 
в бассейн Хуанхэ с запада. Докладчик полагает, что иньская цивилизация в Китае слэ-

142



жилась на местной неолитичеокой основе в результате заимствования с запада ряда  
важнейших культурных достижений (преж де в сего — техники бронзолитейного произ­
водства). Что касается механизма этого заимствования, то J1. С. Васильев допускает  
здесь две альтернативные возможности: или «миграцию идей», или проникновение на 
среднекитайскую равнину групп населения из евроазиатского степного коридора.

В докладе «Современные представления о происхождении китайского языка» 
М. В. С о ф р о н о в поставил проблему типологической характеристики языка иньских 
надписей. При современных знаниях об этом языке наиболее полные сведения можно 
получить преж де всего о порядке значимых элементов. Этот порядок представляет со­
бой структуру, части которой находятся в отношениях строгой зависимости. При этом 
структура в целом, а не какой-либо из ее членов, может быть положена в основу ти­
пологической характеристики языка. На территории Восточной Азии существуют языки 
двух типов: северный с последовательностью объект — глагол и южный с последова­
тельностью глагол —  объект и другими структурно связанными с ним чертами. На осно­
вании анализа языка иньских надписей могут быть сделаны этнолингвистические выводы 
при следующ их двух допущениях: 1) структура порядка значимых элементов стабильна 
во времени, и ее изменения происходят лишь в результате активных контактов с язы­
ками других типологических классов, 2) современное географическое распределение 
языков северного и южного типов в Восточной Азии существовало уж е во время созда­
ния иньских надписей. В языке иньских надписей основным порядком значимых эле­
ментов является порядок глагол — объект и структурно связанные с ним черты, что 
относит этот язык к ю жному типу. Однако наличие альтернативного порядка в отдель­
ных надписях свидетельствует о наличии лингвистических контактов с языками север­
ного типа.

В докладе А. М. К а р а п е т ь я н ц а  «О происхождении китайской письменности» 
рассматривалась проблема ее генетических связей. С этой целью автором было прове­
дено сопоставление китайской письменности с шумерской и египетской, которое показа­
ло, что египетская письменность возникла, скорее всего, под влиянием шумерской, а 
китайское письмо, с типологической точки зрения, в некоторой степени приближается к 
шумерскому. Однако близость эта объясняется стадиально, а не генетически. Влияние 
шумерского письма на процесс возникновения китайского исключается автором ввиду 
недоказанности существования контактов м еж ду этими народами, а предполагаемое 
промежуточное звено — протоиндийское письмо — типологически резко отличается от 
китайского. В Китае, в отличие от Египта, не наблюдается внезапного перехода от  
пиктографии к идеографии и имеются вместе с тем все виды дописьменной и ранне­
письменной передачи информации (узелковое письмо, зарубки, рисунчатое письмо, раз­
личные иллюстрированные схемы).

В докладе В. В. И в а н о в а  «О древнейших контактах китайского языка с индо­
европейскими» рассматривались языковые данные, свидетельствующие о наличии таких 
контактов. Н аиболее достоверны материалы, свидетельствующие о китайско-тохарских 
контактах. Имя правителя Ю э-чжи анализируется в связи с историей соответствующего 
тохарского слова со значением «бог», греческого «царь». Заимствование общетохарско­
го названия слова «мед» (*m iet) древнекитайским языком можно связать с  историей 
пчеловодства в Центральной и Восточной Азии. П редположение Паллиблэнка о влия­
нии индоевропейских представлений 6 конях и колесницах на китайские согласуется с 
такими фактами, как использование в Китае иероглифа, обозначающего колокольчик 
на упряжи. Современные данные об 'одомашнивании лошади в Западной Евразии го­
ворят о заимствовании из языков этого ареала термина, который представлен в алтай­
ских языках в виде монгольского ‘слова mrin, а в китайском в форме ма (японское 
ум а) при наличии подобного ж е термина в западны х индоевропейских языках (кельт­
ском и германском). Бирманское 'tftrd указывает на древний характер этого заимство­
вания в тибето-китайском. К скотоводческой терминологии, заимствованной из индоев­
ропейского китайским языком, примыкают слова «собака» и «молоко».

Д оклад И. И. П е й  р о с а  и С. А.. С т а р о с т  и н а «О генетическом сравнении ки­
тайского и тибетского языков» был посвящен рассмотрению степени генетического род­
ства китайского языка с языками тибето-бирманской группы. Авторы не согласны с 
мнением некоторых исследователей, в частности П. Бенедикта, что китайский язык наи­
более обособлен в пределах китайско-тибетской семьи. Одной из основных причин

143



такой оценки является, по мнению докладчиков, неудовлетворительность прежних ре­
конструкций древнекитайского языка. Реконструкция С. А. Старостина позволила по- 
новому осветить генетические связи китайского языка.

В докладе показано, что древнекитайский язык близок к классическому тибетскому, 
приведено значительное число звуковых соответствий м еж ду этими языками и тем самым 
доказано родство м еж ду ними. Кроме того, докладчик рассмотрел вопрос о происхож ­
дении двухтоновой системы древнекитайского.-языка. Приведено такж е значительное 
число новых китайско-тибетских словарных сопоставлений.

В докладе П. М. К о ж и н а  был поставлен вопрос о происхождении иньских ко­
лесниц. По мнению докладчика, колесница не могла быть заимствована иньоким Кита­
ем  из ближневосточно-восточносредиземноморскйх районов. Проникновение колесницы 
в Китай проходило через Центральную Азию,' где- местные народы видоизменили ее.
В Китае колесница была освоена уж е в условиях развитого бронзолитейного производ­
ства, в период формирования ранней государственности. Будучи первоначально явлением, 
чуждым иньской культуре, колесница претерпела ряд технических инноваций. Расцвет  
локального типа древнекитайских колесниц наступил лишь в чжоуское время.

С докладом «К  вопросу о  происхож дении монгольско-маньчжурско-корейского оча­
га древнего земледелия» выступил В. С. С т а р и к о в .  Докладчик считает, что этот 
очаг земледелия возник независимо от севернокитайского и отличался рядом специфи­
ческих особенностей (например, применение плуга и лош ади в качестве тяглового ж и­
вотного).

Я. В. Ч е с н о в  в докладе «Земледельческие культуры как источник по этногенезу 
народов Восточной Азии», опираясь на работы Н. И. Вавилова, старался раскрыть по­
нятие земледельческой культуры с тем, чтобы затем сопоставить его с понятием хозяй­
ственно-культурных типов и историко-этнографических областей. Земледельческие 
культуры оказываются ценным историческим источником, в том числе и по проблемам  
этногенеза. Рассматривая историю земледелия в бассейне Х уанхэ, Я- В. Чеснов показы­
вает, что на раннем этапе здесь главенствующую роль играли связи с  приморскими 
районами Восточной и Ю го-Восточной Азии, откуда были получены просяные растения. 
Эти связи позднее привели к распространению риса. Данные, характеризующие Юго- 
Восточную Азию как центр своеобразной развитой,земледельческой культуры, получены 
также из других рай он ов — Ю жной и да ж е  Передней Азии. Рис вместе с целым комп­
лексом хозяйственных черт (например, разведением буйволов) достиг Ассирии по край­
ней мере в IX в. до  н. э. Объективная картина, которую вскрывает история земледель­
ческих культур, полагает докладчик, дает основание для этногенетических интерпрета­
ций, например, южномонголоидных элементов в физическом типе древних китайцев.

Д . В. Д е о л . и к  в докладе «Соотношение центральной и южной части Восточной 
Азии во II и I тыс. до  н. э.», высказал мнение о том, что очаг раннего классового об ­
щества, возникший в середине II тысячелетия до н. э. в бассейне Хуанхэ, не оказал вли­
яния на более южные территории. Такое влияние, правда, очень поверхностное, начина­
ет распространяться на юг лишь с V III—VII вв. до  н. э. Ситуация в этом регионе су­
щественно отличалась, к примеру, от северо-причерноморской, где археологически про­
слежено влияние эллинской культуры на все слои общества, в том числе и на его 
основную часть — трудовое население.

В докладе Р. Ф. И т с а «Ю жная периферия иньской цивилизации» был поставлен 
вопрос о том, что «неожиданно» резкий подъем бронзовой культуры в долине р. Х уан­
хэ, возможно, станет объяснимым, если учесть вероятные генетические связи ее с ю ж ­
ными районами. Доказательством таких связей, по мнению докладчика, является теория
С. Е. Яхонтова о том, что формирование языков китайско-тибетской семьи происходило  
в Красном бассейне (провинция Сычуань), откуда в дальнейшем они проникли в доли­
ну р. Хуанхэ. В пользу этого предположения говорит и наличие высокоразвитой неоли­
тической культуры Даси, чьей преемницей стала культура Ба, а затем бронзовая куль­
тура Шичжайшаня, созданная предками тибето-бирманских народов, в частности ицзу.

Д оклад А. М. Р е ш е т о в а  был посвящен основным проблемам этнической исто­
рии древнего Китая эпох Инь и Ч ж оу. По мнению докладчика, во II— I тысячелетиях 
до н. э. существовала древнекитайская этнолингвистическая общность. Формированию  
на ее основе единого древнекитайского этноса, равно как и нескольких этносов, не спо­
собствовала общая ситуация. П реж де всего мешало отсутствие единого централизован-

.144



него государства как проявления общности территории, этого важного условия вычле­
нения этноса из этнолингвистических первобытных общностей, в которых этнической 
структурной единицей было племя или группа племен. П оэтому формированию единого 
этноса противостояла другая, весьма сильная тенденция к партикуляризму, уходящ ая  
своими корнями в старое племенное деление, в специфику раннеклассового общества 
в Китае с его сильными общинно-территориальными связями. При анализе этническо­
го развития Китая эпохи Инь и Ч ж оу не следует переоценивать уровень социально- 
экономического развития Китая. По существу, Китай этого периода переживал этап пе­
рехода от первичной, доклассовой формации ко вторичной, классовой. Факторы, влияю­
щие на этническое развитие, надо рассматривать как явление историческое, могущее 
обеспечить то или иное направление этнических процессов. Д ля центральнокитайских 
царств м ож но скорее говорить о зарож дении и формировании политического и экономи­
ческого, а не культурного единства. К сожалению, д о  сих пор ученые еще мало занима­
лись проблемой развития общности культуры и экономики в древнем Китае. Языковое 
единство рассматривается обычно как само собой разумеющ ееся явление. Переоцени­
вается степень централизации власти иньокого и чжоуского ванов. На самом деле их 
власть проявлялась преимущественно в ритуальной сфере. Ияьская и чжоуокая коали­
ции не были стойкими этнополитичеокими образованиями. Новейшие исследования го­
ворят в пользу значительных этнокультурных связей этих коалиций с соседями, осо­
бенно южными и западными. В Инь и Ч ж оу были сильны процессы ассимиляции. П о­
жалуй, мож но говорить, что только к концу III в. до н. э. впервые возобладала тенден­
ция к формированию более или менее прочной китайской этнической общности.

*  *  *

Прош едш ие рабочие симпозиумы привлекли внимание широкого круга ученых, ра­
ботающ их в научных центрах Москвы и Ленинграда, которые принимали активное 
участие в обсуждении докладов, высказывали в своих выступлениях новые положения, 
дополняя или даж е пересматривая точки зрения основных докладчиков. С докладами  
и в прениях выступали этнографы, антропологи, археологи, лингвисты, историки. Осо­
бенно активно в дискуссии по докладам участвовали Г. Г. Стратанович, А. А. Воронов, 
Ю. X. Сирк, Э. А. Н овгородова и др.

Несомненно, что творческий характер симпозиумов во многом способствовал разра­
ботке ряда сложных вопросов, связанных с этнической историей народов Восточной 
Азии.

Основная ценность этих симпозиумов состоит в том, что они позволили специали­
стам ряда смежных наук — этнографии, археологии, антропологии, лингвистики — встре­
титься и обменяться мнениями, информацией о новейших данных, результатами собст­
венных недавних исследований. Благодаря этим встречам ученых уровень наших знаний 
об этнической истории Восточной Азии в древности существенно повысился. Симпозиу­
мы наметили наиболее преспективные пути решения ряда дискуссионных вопросов, а 
главное, позволили правильно оценить соотношение автохтонных элементов и черт, свя­
занных с внешними влияниями в формировании физического облика древнего населения 
Восточной Азии, в его языковом и культурном развитии.

Хочется высказать пожелание, чтобы материалы прошедших симпозиумов были на­
печатаны.

В. И. Гохман, А . М. Решетов

КОРОТКО ОБ ЭКСПЕДИЦИЯХ

С 27 июня по 5 августа 1974 г.- уйгуро- графии АН СССР провел свой пятый
дунганский отряд Среднеазиатской этно- полевой сезон в республиках Средней
графической экспедиции Института этно- Азии. Отряд работал в следующем со-

10 Советская этнография, № 6 145



ставе: А. М. Решетов (начальник отряда), 
Е. В. Ревуненкова, 3 . А. Лист вино в а и 
А. А. Свиридов. В работе отряда прини­
мали участие также научный сотрудник 
отдела дунгановедения АН Киргизской 
ССР М. Хасанов, научный сотрудник И н­
ститута языкознания АН Казахской ССР 
Г. М. Исхаков и зав. сектором этногра­
фии Института истории им. Ш. Батырова 
АН Туркменской ССР А. Оразов. Цель 
экспедиции — этнографическое изучение 
уйгуров (западная группа расселения). 
Отряд работал в Туркменской ССР (Турк- 
мен-Калинский и Байрам-Алинский рай­
оны Марийской обл.), Узбекской ССР  
(Ленинский и Пахта-абадский районы  
Андижанской обл.) и Киргизской ССР  
(Карасуйский район Ошской обл .). Ч ле­
ны экспедиции собирали также сравни­
тельный материал у  белуджей, туркмен, 
узбеков и , немцев. Дополнительные све­
дения были получены в Шахриханоком  
городском М узее Андижанской обл. и в 
Самаркандском Государственном М у­
зее истории культуры Узбекской ССР 
им. А. Икрамова.

Основное внимание уделялось сбору 
материала по современным этническим 
процессам у  уйгуров для завершаемой в 
этом году коллективной монографии «Эт­
нические процессы у национальных и эт­
нографических групп Средней Азии и К а­
захстана». В связи с этой темой, в част­
ности, были просмотрены архивы загсов  
в вышеназванных районах Туркменской 
и Узбекской ССР.

Одновременно был собран значитель­
ный материал для «Историко-этнографи­
ческого атласа Средней Азии и К азахста­
на» по темам «Земледелие», «Ж ивотно­
водство», «Хозяйство». По этим разделам  
опрос информаторов преимущественно 
вели Г. М. Исхаков и А. А. Свиридов. 
По дорелигиозным верованиям и народ­
ной медицине опрос информаторов про­
водили преимущественно Е. В. Ревунен­
кова и 3 . А. Листвинова. Получены так­
ж е данные по традиционной и современ­
ной материальной культуре и семейно­
брачным отношениям. А. А. Свиридовым 
и Г. М. Исхаковым были сделаны фото­
съемки на цветную и черно-белую плен­
ку, 3 . А. Листвиновой —  ряд зарисовок  
наиболее интересных интерьеров старых 
и современных уйгурских домов, а также 
различных предметов материальной куль­
туры. Членами отряда, как и прежде  
были собраны этнографические коллек­

ции для М узея Антропологии и Этногра­
фии им. Петра Великого в Ленинграде.

Собранные материалы обрабаты ва­
ются.

А . М. Решетов

' • • V .  *  *  *

В м ае — июне 1974 г. по плану работ  
Сектора" народов Средней Азии и К азах­
стана" .'Института этнографии АН СССР  
я собирала этнографический материал' 
в городах Таджикистана — Д уш анбе,
Ура-Тюбе, И сфаре и Кулябе, продолж ая  
исследование этнографических особенно­
стей таджикского городского населения, 
начатое ранее в городах Д уш анбе, Рега- 
ре и О рдж оникидзеабаде.

Цель работы — сбор материала для мо­
нографии «Этнографические особенности  
социальных слоев городского населения 
Таджикской ССР».

М атериал собирался методом непосред­
ственного наблюдения, путем бесед с ин­
форматорами, изучались такж е архивы 
городских загсов названных городов Т ад­
жикистана.

Основное внимание было уделено про­
блемам брака и семьи. В связи с этим ис­
следовались статистические материалы  
архивов загсов, на основании которых 
рассчитываются показатели однонацио­
нальной и смешанной брачности населе­
ния изучаемых городов (с  момента полу­
чения статуса города каждым из н и х), 
В Д уш анбе получены статистические м а­
териалы за 1970 г.; в Ура-Тюбе за 1937, 
1940, 1945, 1950, 1955, 1960, 1965, 1970; 
в И сфаре — за 1952, 1955,1960,1965,1970; 
в К улябе —  за 1934, 1940, 1945, 1950,.
1955, 1960, 1970 годы. Важным источни­
ком для выявления социального пол ож е­
ния вступающих в брак являются также- 
книги Записей актов о регистрации бра­
ков.

Д ля изучения структуры семьи были- 
использованы домовые книги, которые в 
старых городах, таких как Ура-Тюбе,, 
составлены в границах старинных квар­
талов (гузаров). Домовы е книги, отра­
жающие изменения, происходящ ие в чис­
ленности и социальном положении членов- 
каж дой семьи, даю т конкретный мате­
риал и о национальном составе семьи.

Полученные сведения позволили выя­
вить существенные различия в степени  
бытования традиционной обрядности,, в- 
положении женщин в семье и общ естве,

146



во взаимоотношении м еж ду членами 
семьи старшего и младшего поколений. 
Собранные материалы (полевые записи, 
статистичеокие сведения и фотопленки) 
обрабатываются.

Л. Ф . Моногарова

* * *

В апреле —  мае 1974 г. по плану рабо­
ты Сектора этнографии Института исто­
рии им. А. Дониш а АН Таджикской ССР  
мною изучалась традиционная иррига­
ция в Ю жном Таджикистане (в грани­
цах бывших Кобадианского, Курган-Тю- 
бинского и Кулябского бекств).

Цель полевых исследований — сбор ма­
териалов для «Историко-этнографическо­
го атласа Средней Азии и Казахстана» по 
теме «Хозяйство» («Ирригация»).

Собранные материалы позволяют гово­
рить о преемственности хозяйственных 
традиций местного оседлого земледель­
ческого населения. Поливное земледелие  
имеет в изучаемом регионе древнюю тра­
дицию. В частности, основные ороситель­
ные каналы в XIX веке (и часто в на­
стоящее время) проходили и проходят  
по руслам древних каналов.

И сходя из данных полевых исследова­
ний, мож но выделить три типа орошения, 
характерных для изучаемого региона: 
высокогорный, предгорный и долинно- 
равнинный. Особенность традиционной 
ирригации в данном регионе заключается 
в том, что в зависимости от рельефа зем ­
ледельцы сочетали разные элементы вы­
шеупомянутых типов орошения. Высоко­
горный тип орошения (часто в сочетании 
с предгорным) преобладал в Кулябском  
бекстве, а долинно-равнинный (в сочета­
нии с предгорным) — в Кобадианском и 
Курган-Тюбинском.

В Ю жном Таджикистане повсеместно 
распространены одни и те ж е способы  
распределения воды на полях: способы  
полива «напуск» и «напуск по полосам» 
в основном применялись для полива зер­
новых культур, «затопление» —  для риса; 
«струйчато-бороздковый» и « п о /и зв и л и ­
стым грядкам» — для огородно-бахчевых  
культур, хлопчатника и джугары; «ли­
манный» применяли редко и только для 
зерновых, клевера и других трав на рав­
нине по обоим берегам рек Кафирнигана 
и Вахш а. Однако в зависимости от рель­
ефа местности, структуры почвы и этно­
графических традиций в возделывании

различных земледельческих культур соче­
тание этих способов полива различно.

Полевые материалы (записи, схемы по­
лива и фотопленки) обрабатываются.

И. Мухиддинов

С 15 мая по 21 июля 1974 г. Киргизская 
группа Среднеазйатской экспедиции И н­
ститута этнографии АН СССР в составе 
Г. Н. Симакова, Л. А. Фирштейн и 
6 .  А. Афанасьева работала в Киргизии.

Цель экспедиции — сбор полевого ма­
териала для «Историко-этнографического 
атласа Средней Азии и Казахстана». М а­
териал собирался, в основном, для перво­
го выпуска атласа «Хозяйство» (разделы  
«Земледелие» и «Ж ивотноводство»), а 
также по темам, относящимся к мате­
риальной и духовной культуре киргизов.

Г. Н. Симаков и Л. А. Фирштейн рабо­
тали в Таласском районе, а также на 
Тянь-Шане, в Нарынской области. Здесь  
они побывали в Тогуз-Тороуском и Ак- 
Талинском районах.

Г. Н. Симаков собирал материал по те­
мам «Ж ивотноводство» («Типы животно­
водческих хозяйств») и «Игры, развлече­
ния и зрелища у киргизов», Л. А. Фирш­
т ей н —  по темам «Земледелие» («Спосо­
бы молотьбы, перевозки и хранения уро­
ж ая») и «Ж ивотноводство» («Молочное 
хозяйство», «Способы обработки молоч­
ных продуктов и типы маслобоек»). П о­
лучены также данные по теме «Традици­
онная и современная пища киргизов».

Г. Н. Симаков и Л . А. Фирштейн сфо­
тографировали предметы быта, типы ж и­
лищ, одеж ду и т. п. Всего ими снято бо­
лее 20 катушек пленки. Собрана коллек­
ция предметов для М узея этнографии на­
родов СССР (утварь, предметы приклад­
ного искусства, одеж да, конская упряжь, 
земледельческие орудия, предметы, свя­
занные с охотой и т. д .) — всего около 
70 предметов.

Б. А. Афанасьев, работавший около м е­
сяца в Иосык-Кульской области (г. Прже- 
вальск, сел. Покровка, Тюп, Николаевка, 
Ананьево, Семеновна, Григорьевна, Теми- 
ровка, Долинка, Чолпон-Ата), собирал 
материал по теме «Хозяйство» у  местно­
го русско-украинского населения.

Собранные материалы обрабатываются.

J1. А. Фирштейн

10* 147



КРИТИКА
И БИБЛИОГРАФИЯ

К Р И Т И Ч Е С К И Е  С Т А Т Ь И  И О Б З О Р Ы

Н. М. К е й з е р о в ,  Г. В. М а л ь ц е в

СОВРЕМЕННЫЕ БУРЖУАЗНЫЕ ТЕОРИИ ПРОИСХОЖДЕНИЯ
ПОЛИТИЧЕСКОЙ ВЛАСТИ

В современных условиях обострилось противоборство двух идеоло­
гий на международной арене. В документах и материалах XXIV съезда 
К П С С 1, решениях апрельского и декабрьского (1973 г.) Пленумов 
ЦК КПСС, Постановлениях ЦК КПСС по идеологическим вопросам пе­
ред общественными науками поставлена задача усиления непримири­
мой наступательной борьбы против буржуазной ревизионистской иде­
ологии.

Противоборство двух мировоззрений охватывает весь мир, все ос­
новные области общественной жизни: экономику, политику, идеологию, 
культуру. Большую остроту в настоящее время приобретает идеологи­
ческая борьба в сфере общественных наук, в том числе и по вопросам 
происхождения человеческого общества; особенно много споров возник­
ло вокруг комплексной научной проблемы — происхождения политиче­
ской организации.

Обращаясь к критическому анализу современных буржуазных тео­
рий генезиса политической власти, следует подчеркнуть, что в этой об­
ласти ныне весьма активизировались представители различных облас­
тей буржуазной общественной науки: исторической, социологической, 
философской, юридической, этнографической и т. д.

В процессе дифференциации буржуазного обществоведения усили­
вается интерес к проблемам первобытности. В этом отношении приме­
чательна политическая антропология, претендующая на исследование 
происхождения и функционирования политических институтов.

Вместе с тем, нельзя не обратить внимание на то, что некоторые ан­
тропологи на Западе до сих пор отрицают необходимость исторического 
подхода к общественным явлениям. Например, в Англии последователи 
А. Рэдклиф-Брауна склонны утверждать относительную иррелевант- 
ность прошлого для настоящего 2. Общество, согласно их точке зрения, 
можно понять, лишь изучая его нынешнюю структуру, выясняя харак­
тер связи между частями этой структуры, функции институтов, дейст­
вующих в целях интеграции общества и т. д. Подобный отрыв струк­
турно-функционального анализа от исторического, как показывает опыт 
англо-американской этнографии, приводит к утрате критерия социаль­
ного прогресса в оценке отдельных обществ и политических институтов. 
В итоге оказывается, что нет народов передовых и отсталых, а просто 
есть народы с разными культурами. Все существующие в рамках одной

1 «Материалы XXIV съезда КПСС», М., 1971, стр. 205.
2 «H istory and social anthropology», N. Y., 1968, p. X II— XIII.

148



исторической эпохи политические организации трактуются сугубо пози 
тивистски, как равноценные. В свое время К. Маркс, критикуя Г. Гуго, 
основателя немецкой исторической школы права, резко осудил такой 
псевдонаучный объективизм 3.

Смысл исторического монизма, утверждаемого марксистско-ленин­
ской теорией, состоит в том, что человеческую историю во всем ее бес­
конечном мн.огообразии можно представить себе как закономерное 
единство, позволяющее применить к каждой общественно-экономиче- 
кой формации, к любой эпохе научные критерии социального прогрес­
са, в основе которого лежит степень освобождения человека и общест­
ва от стихийного и неконтролируемого действия природных и соци­
альных законов. Д аж е в рамках единой эпохи отдельные синхронно су­
ществующие элементы исторического процесса, оцененные по данному 
критерию и масштабу, могут оказаться весьма неравноценными. Воз­
можно, что одни компоненты общественной системы, действительно, 
развились и ушли вперед (собственно прогресс), другие — затормозились, 
законсервировались в определенном состоянии (стагнация), третьи — 
деградировали или совершили движение вспять, к отсталым формам и 
процессам (регресс) и т. д. Противоречие между современной техноло­
гией и политическими структурами нынешнего капитализма ярко пока­
зывает, насколько вопиюще неравноценными могут стать отдельные 
элементы развивающейся общественной системы. Сугубо дифференци­
рования в этом смысле оценка разновременных факторов историческо­
го процесса, явлений, последовательно сменяющих друг друга и обра­
зующих линии мировой истории,— эпох, общественно-экономических 
формаций, культур и т. д. В качестве доминирующей тенденции, общего 
вектора движения истории прогресс существовал всегда, определяя из­
вестную последовательность и дистанцию между указанными явления­
ми, характеризуя их по отношению друг к другу как передовые или от­
сталые, развитые или примитивные, новые или устаревшие. В конечном 
счете историческое значение отдельных формаций, эпох, культур может 
быть полностью осмыслено лишь в сравнении и на основе единого кри­
терия социального прогресса, в общем контексте мировой истории.

Системное и сравнительно-историческое исследование культур об­
наруживает довольно широкий диапазон различий между ними, выра­
жающих неодинаковость, специфичность и вместе с тем их неравноцен­
ность с точки зрения общечеловеческого прогресса. Империалистические 
страны, используя определенные преимущества, долгое время проводи­
ли колониальную политику угнетения народов, отставших в своем раз­
витии, насаждали великодержавные порядки в мире, тормозили истори­
ческий процесс. Они до сих пор не отказываются от методов*колониа- 
лизма там, где есть малейшая возможность их применять. Возникно­
вение социалистической общественной системы привело к утверждению 
нового типа отношений к отсталым народам, который получил широкую 
поддержку со стороны демократических сил во всем мире. Поскольку 
«уровни культуры народов и различия между ними — весьма изменчи­
вы» *, каждый народ в принципе способен и должен иметь возможность 
ликвидировать свою отсталость, выйти на новые, передовые рубежи раз­
вития. При этом он может использовать не только технологические и 
иные достижения более развитых культур, но, что более важно, изве­
стные современному человечеству общественные законы, обеспечиваю­
щие сравнительно быстрое .продвижение вперед. Народам, освободив­
шимся от колониальной зависимости, социализм дает возможность со­
вершить рывок к социальному прогрессу.

Д ля  многих представителей современной буржуазной антропологии 
главным является то, что культура существует, действует, интегрирует

3 К. М а р к с  и Ф. Э н г е л ь с ,  Соч., т. 1, стр. 87.
4 «Основы этнографии», М., 1968, стр. 6.

149



(неважно, каким образом!) общественную систему, и этого достаточно, 
чтобы признать ее абсолютно равноценной всем другим одновременно 
развивающимся в мире культурам. Этот прием типичен для сторонни­
ков так называемого культурного релятивизма. «Отрицание идеи про­
гресса и поступательности в истории человечества „культурные11 реля­
тивисты оправдывали невозможностью суждений о том, что является 
прогрессивным. Все относительно: то, что прогрессивно для одних, мо­
жет быть регрессом для других. История понималась как количествен­
ные изменения в рамках уникальной традиции. Человеческое общество 
в целом понималось как сумма уникальных культур и цивилизаций» 5.

Подобные теоретики часто делают вид,'будто они внушают «прими­
тивным» народам гордость за свою культуру, тогда как на самом деле 
они фактически стремятся лишить их стимула к прогрессивному разви­
тию, к восприятию передовых форм общественной жизни, в особенно­
сти тех, которые открыл миру социализм.

В последнее время социальная антропология на Западе стала мод­
ной и авторитетной наукой и в этом не последнюю роль сыграло, по- 
видимому, то обстоятельство, что ее теории все чаще используются в 
современной идеологической борьбе для блокирования и нейтрализации 
влияния социалистических идей и институтов в развивающихся странах 
Африки, Азии и Латинской Америки. Абсолютизация и восхваление 
«примитивных» общественных и политических форм становится одним 
из идеологических приемов, с помощью которого империализм «оказы­
вает поддержку реакционным кругам, тормозит ликвидацию отсталых 
социальных структур и стремится затруднить развитие по пути к соци­
ализму или по прогрессивному, некапиталистическому пути, открываю­
щему социалистическую перспективу» 6.

Данная идеологическая направленность современной политической 
антропологии и других социальных наук отражается различным обра­
зом в трактовке проблемы генезиса политической власти в обществе. 
Идеологи буржуазии пытаются поставить под сомнение марксистско- 
ленинскую теорию происхождения политической организации общества. 
Примечательно, что если некоторое время тому назад буржуазные спе­
циалисты по первобытной истории почти не выходили за рамки акаде­
мических журналов и изданий, имеющих сравнительно узкий круг чи­
тателей, то сейчас положение существенно изменилось. Стали практи­
коваться выступления, ориентированные на массовую аудиторию. Н а­
пример, в известной французской буржуазной газете «Монд» была опу­
бликована статья Ж- Лапужа, в которой он говорит о том, что среди 
известной части буржуазных специалистов распространено мнение о 
неприменимости марксистской методологии к изучению первобытного 
общества; в то же время Лапуж признает, что исторический материа­
лизм как метод исследования общественных явлений доказал свою пло­
дотворность и правильность применительно к изучению капиталистиче­
ской формации классового общества 7. Подобные попытки поставить под 
сомнение исторический материализм не содержат ничего нового, они де­
лались и раньше. Новизна состоит в известном смещении акцентов. 
Если раньше идеологи буржуазии вообще отрицали применимость мар­
ксистской методологии к анализу общественных явлений, то теперь де­
лаются реверансы в сторону марксизма, подчеркивается плодотвор­
ность диалектико-материалистического метода в изучении капитали­

5 Ю. П. П е т р о в а - А в е р к и е в а ,  Неоэволюционизм и релятивизм в современ­
ной этнографии, Д оклад на VII М еж дународном социологическом конгрессе, М., 1970, 
стр. 6.

6 «М еждународное совещание коммунистических и рабочих партий. Документы  
и материалы», М., 1970, стр. 287.

7 G. L а р о u g  е, M arx chez les couros. Le m arxism e devant les societes prim itives 
d’Emmanuel Terray, «Le M onde». 12.VIL1969, p. 6.

150



стической формации, ее отдельных этапов (например, первоначального 
накопления и некоторых других), за исключением современного этапа 
развития капитализма, и — как это ни парадоксально — первобытнооб­
щинного строя.

Известный французский политолог М. Дюверже, признавая заслугу 
марксизма в интерпретации политической власти под углом зрения клас­
совой борьбы, в то же время отвергает марксистско-ленинскую трак­
товку происхождения политической организации человеческого обще­
ства 8.

Чем объяснить противоречивость и непоследовательность такой по­
зиции? На наш взгляд, весьма важной причиной является ставшая уже 
традицией в буржуазной науке идеалистическая и антиисторическая ин­
терпретация происхождения политической организации общества. Эта 
традиция игнорирует социально-экономические и классовые критерии 
и опирается на широко распространенную фальсификацию первобыт­
ной истории в буржуазной науке, о которой говорил К. Маркс: «... чи­
тая истории первобытных общин, написанные буржуазными авторами, 
нужно быть настороже. Они не останавливаются даже перед подлога­
ми» 9.

Буржуазные теории происхождения политической власти выполня­
ют идеологическую функцию апологетической защиты существующего 
при капитализме политического строя. Например, из усиленно прокла­
мируемой буржуазными учеными идеи извечности политической орга­
низации следуют далеко идущие практические выводы.

Следует, однако, подчеркнуть, что в произведениях основоположни­
ка французской политической социологии Ш. Монтескье содержался 
исторический подход к пониманию процесса возникновения власти. Он 
писал, критикуя внеисторизм Гоббса: «Гоббс неправ, когда приписы­
вает первобытным людям желание властвовать друг над другом. Идея 
власти, господства настолько сложна и зависит от такого множества 
других идей, что она не может быть первой во времени идеей челове­
ка» 10. Но современная буржуазная социология сделала шаг назад от 
подобных элементов исторического, рационалистического подхода к 
анализу политической власти, антиисторическая традиция взяла верх. 
Антиисторический подход способствует созданию своеобразного психо­
логического отношения к политическим учреждениям как к чему-то не­
зыблемому. Политическая власть в буржуазном обществе представля­
ется в этом случае своего рода реликвией, освященной древностью про­
исхождения, а посягательство на нее рассматривается как подрыв ве­
ковых устоев человеческого общежития. Кроме того, изображение по­
литических учреждений как существующих вечно дает возможность 
уйти от вопроса о причинах их возникновения, игнорирует роль клас­
совой борьбы в их генезисе.

Философские истоки взглядов современных буржуазных социологов 
на политическую власть коренятся в неопозитивистском отождествле­
нии биологических закономерностей с социальными, при котором поли­
тическая организация и власть трактуются как универсальные явления, 
присущие в одинаковой степени животному миру и человеческому об­
ществу. Успешное развитие сравнительно новых отраслей современно­
го естествознания — генетики, молекулярной биологии и в особенности 
этологии (науки о поведении животных) — в значительной мере стиму­
лировало тягу представителей современной буржуазной политической

8 М. D u  v e r g e r ,  Introduction, a la politique, Paris, 1964, p. 32— 40.
9 К. М а р к с  и Ф.  Э н г е л  ь'с, Соч., т. 19, стр. 463. В то ж е время К. Маркс и 

■Ф. Энгельс отмечали элементы исторического подхода к анализу политической орга­
низации у  идеологов бурж уазной революции.

10 Ш. М о н т е с к ь е ,  Избранные произведения, М., 1965, стр. 166.

151



науки к использованию биологических данных для объяснения сущно­
сти и происхождения политики и ее институтов.

В буржуазной политологии, так же как и в этнографии, биологизм 
н е  п р е д с т а в л я е т  с о б о й  о т д е л ь н о й  теории или четко выделившегося ме­
тодологического направления. За  ним стоит скорее всего усиливающая­
ся склонность политологов чаще и шире привлекать материалы и вы­
в о д ы  с о в р е м е н н о г о  естествознания для анализа политических проблем. 
Этот процесс сам по себе закономерен, но он сплошь и рядом сопровож­
дается попытками ошибочной трактовки соотношения биологического 
и социального. Ныне все чаще появляются, политические теории, осно­
ванные на биологическом эволюционизме-,: на представлении о человеке 
как существе, деятельность которого направляется прежде всего врож­
денными инстинктами, психологическими и .физиологическими реакция­
ми. Говорят о том, что политическая наука должна быть создана заново 
как биополитика и предлагают отказаться от концептуальных схем и 
методов естественных наук, требующих поисков фундаментальных за ­
кономерностей мира и обобщения эмпирических наблюдений. Вместо 
них-де следует применять биологические схемы, фиксирующие во време­
ни результаты длительного эволюционного процесса. Новая биополити­
ка должна рассматривать человека главным образом в качестве биоло­
гического организма, каким он стал в процессе биологической и куль­
турной эволюции и. В другом случае предлагают некую эволюционную 
политическую этику, для которой выживание вида есть конечная норма, 
а политика выступает как адаптивный процесс коллективного выжива­
ния 12.

Уже упоминавшийся французский политолог М. Дюверже считает, 
что большое значение биологическим факторам в политической жизни 
придают сторонники двух направлений: «социального дарвинизма» и 
всевозможных расистских концепций, которые берут на воооружение 
теоретики фашизма и неофашизма — ожесточенные противники норма­
лизации международных отношений и разрядки напряженности. Одна­
ко, отвергая расистские идеи о естественной предназначенности одной 
расы подавлять другую, Дюверже считает, что нельзя отрицать биоло­
гическую основу политики. Изучение общества животных, согласно его 
точке зрения, показывает, что и здесь проявляется политическая орга­
низация власти. Следовательно, она возникает раньше человека. Д ю ­
верже предлагает поэтому расширительно толковать формулу Аристо­
теля о человеке как «животном политическом» 13.

Бывший сотрудник 3. Фрейда, американский психиатр Р. Уэлдер, 
развивая подобные взгляды на организацию «власти» в сообществах 
животных, предлагает различать статусы господствующих и лидирую­
щих особей. И тот и другой связаны с определенными привилегиями в 
смысле доступа к пище, самкам, с возможностью без риска для себя н а­
падать на других животных. Но различие между лидером и господству­
ющими особями обнаруживается, например, в случае опасности для 
стада. Господствующее животное может уходить первым. Здесь проис­
ходит, замечает Р. Уэлдер, примерно то же, что во время гибели «Ти­
таника», когда спасли, как известно, больше мужчин из первого класса, 
чем детей из третьего. Лидер же уходит последним, он рискует собой 
ради сохранения стада. Установив подобным образом наличие в сооб­
ществе высших животных «политических» институтов лидерства, при­
вилегии, ответственности и т. д., Р. Уэлдер обобщает: «Иерархия среди

11 Т. Т h о г s о п, B iopolitics, N. Y„ 1970, p. 3, 82— 83; F. W i l l  h о i t e, E th o logy  
and the tradition of political thought, «The Journal of Politics», .1971, vol. 33, №  3.

12 P. C o r n i n g ,  The b iological bases of behavior and their im plications for poli­
tical theory, N. Y., 1969, p. 60— 68.

13 M. D u v e r g e r ,  Указ. раб., стр. 32.

152



людей проявляется таким же способом, хотя, конечно, с гораздо боль­
шими вариациями и сложностями» и.

М. Дюверже предлагает, различать «социально-политические инсти­
туты» в обществах насекомых (пчелиный улей, муравейник, термитник) 
и у высших позвоночных, где политические учреждения образуют опре­
деленную систему доминирования, воплощенную в руководителе (во­
ж ак  стаи птиц, стада слонов, кабанов, оленей и т .д .) .  «Власть» в та ­
ких образованиях основывается на чисто физиологических факторах. 
М. Дюверже использует для аргументации своих положений материалы 
о жизни животных, содержащиеся в трудах М. Сира, А. Пьерона,. 
и др.15.

М. Дюверже считает также, что иерархия в мире животных достав­
ляет вожакам существенные преимущества в рамках биологических 
объединений, напоминающие в этом отношении те, которые политиче­
ская власть дает человеку в обществе. В то же время он отмечает су­
щественные различия между человеческим обществом и миром живот­
ных, что требует осторожности в проведении аналогии между ними. 
Отношения граждан к политической власти, по мнению Дюверже, стро­
ятся по схеме «дети — родители», порождающей многочисленные па- 
терналистические метафоры вроде «король — отец подданных», «госу­
дарыня-матушка», «полковник — отец солдатам» и т. д. Например, Б .де 
Жувенель, рассматривая вопрос о происхождении власти, анализирует 
концепцию, согласно которой власть отца является первой формой вла­
сти, осуществляемой в рамках семьи над домочадцами и в более широ­
ком плане, когда отцы семейств образуют совет общины 16.

Остановимся на некоторых концептуальных и методологических ас­
пектах биологизации проблемы происхождения власти в человеческом 
обществе. Современные политологи довольно часто ссылаются на кон­
цепцию, предложенную видным современным биологом К. Лоренцом, 
согласно которой человеческое поведение обеспечивается и мотивиру­
ется прямо или косвенно спонтанными инстинктами, идентичными с 
инстинктами животных. Рассматривая исторический генезис власти 
среди людей, некоторые ученые придают особое значение отмеченной 
К. Лоренцем связи между «агрессивным» и «территориальным» ин­
стинктами. Агрессия, по его определению, есть инстинкт животных и 
человека, направленный против особей того же вида. К. Лоренц выска­
зывает мнение, что территория — предмет борьбы внутри вида, а рас­
пределение животных на обитаемом пространстве — наиболее важная 
функция внутривидовой агрессии ” . Этот так называемый «территори­
альный императив» и врожденную агрессивность буржуазные идеоло­
ги нередко изображают в качестве основных факторов политикй, видят 
в них ключ к пониманию всей социальной и политической истории 18. 
Биологическая схема используется для фальсификации истории, обос­
новывает попытки представить человека как изначально «агрессивное 
существо». Подобные взгляды встречают возражения со стороны ряда 
буржуазных социологов. Один из них отмечает, в частности, что концеп­
ция Лоренца «имеет много общего с предположением, которое домини­
ровало в западной политической мысли, от греков до шестнадцатого' 
столетия, будто существует неизменная и вечная природа человека...» ” . 
Многое и в самом деле свидетельствует о том, что западная политиче­

14 R. W a e l d e r ,  The concept .o f. justice and the quest for an absolutely just society, 
«The Journal of Crim inal Law, C rim inology and P olice Science», 1966, vol. 57, №  1, p. 4.

15 M. S i r e ,  La v ie socia le des anim aux, Paris, 1960; H. P i ё г о n, Psychologie zoo- 
logique, Paris, 1941.

16 B. de J о u v e n e 1, Du pouvoir; Paris, 1947, p. 86— 92.
17 K. L o r e n z ,  On aggression , N. Y.— Toronto —  London, 1969, p. IX, 35.
18 R. A r d  r e y ,  The territorial im perative, London, 1967, p. 103.
19 F. W i 11 h о i t e, Указ. раб., стр. 623.

153



ская мысль стоит ныне перед перспективой нового возрождения естест­
венного права, современную модель которой пытаются, как правило, 
строить на основе биологических эволюционных теорий.

Политические проблемы, рассматриваемые в свете биологической 
эволюции и с применением ее масштабов времени, так или иначе утра­
чивают исторический характер. У биолога, имеющего дело с эволюци­
ей видов на протяжении многих миллионов лет, с очень медленными и 
незаметными для многих поколений людей изменениями, совершенно 
иное ощущение времени, чем у историка. Для него современный чело­
век мало чем отличается от своего дикого предка, а нынешняя культу­
р а — от культуры первобытной. «Мы н§Должны забывать,-— пишет ан­
глийский биолог Дж. Хаксли,— что человек чрезвычайно юн. Он юн не 
только в том смысле, что тысячелетия на шкале эволюционного време­
н и — небольшой срок, но и в том смысле, что он еще очень несоверше­
нен, и такова вся человеческая культура, включая европейскую» 20. 
Другой биолог, Д. Моррис, в книге, многозначительно озаглавленной 
«Человеческий зоопарк», как бы продолжая эту мысль, утверждает, что 
современные политики, администраторы и другие облеченные властью 
лица должны стать хорошими биологами. Человечество, говорит он, 
сможет выжить, если достаточно ясно поймет, что человек есть живот­
ное, примитивный охотник племени, под маской цивилизованного че­
ловека борющийся за свои древние, наследственные качества в новой 
чрезвычайной ситуации 21.

Необходимо указать, что буржуазные теории, в которых политиче­
ские явления рассматриваются как атрибут животного мира, имеют су­
щественный методологический порок, который заключается прежде все­
го в том, что для характеристики отношений политической власти при­
водятся признаки, ровно ничего не дающие для понимания специфики 
власти как особого исторически обусловленного общественного явле­
ния.

В какой-то мере доминирование биологического было присуще пер­
вичным объединениям людей. Во всяком случае «первобытное стадо»— 
переходная форма от чисто зоологического объединения предгоминид 
к обществу людей, как отмечалось в советской литературе, может быть 
охарактеризовано в качестве биосоциального образования 22. Уже в 
«первобытном стаде», отмечал В. И. Ленин, был преодолен «зоологиче­
ский индивидуализм». Большинство советских этнографов согласны с 
точкой зрения, что существовало несколько этапов в становлении пер­
вобытного коллектива людей как социального23. «Характеризуя племя 
как социальный организм первобытности,— пишет Ю. В. Бромлей,— 
следует особо подчеркнуть, что его целостность в значительной мере 
обеспечивалась определенными органами власти. Но эта власть еще не 
имела политического характера» 2\  Власть в институционализирован­
ной форме (в данном случае представленная в особых органах и лицах, 
а следовательно, в специфических функциях и нормах реализации 
и т. д.) есть, стало быть, продукт довольно зрелой стадии исторической 
социализации человека, когда господство неподконтрольных или слабо­
контролируемых зоологических инстинктов ушло в прошлое. Политиче­
ский характер власть приобретает в результате качественного измене­
ния характера общественных отношений, причем данный процесс ста­
новится наиболее заметным в эпоху зарождения общественных классов. 
Появление крупных социально-политических общностей людей (госу­

20 J. H u x l e y ,  The hum an crisis, W ashington, 1963, p. '19— 20.
21 D. M о r r i s, The human zoo, N. Y.— San-Francisco, 1969, p. 248.
22 Ю. И. С е м е н о в ,  Категория «социальный организм» и ее значение для исто­

рической науки, «Вопросы истории», 1966, №  8, стр. 94.
23 «Проблемы этнографии и антропологии в свете научного наследия Ф. Энгельса». 

М., 1972, стр. .16— 24; Ю. В. Б р о м л е й ,  Этнос и этнография, М., 1973, стр. 15.
24 Ю. В. Б р о м л е й ,  Указ. раб., стр. 15.

154



дарств) совпадает со временем вступления человечества в историю 
классовых формаций. Очевидно, что закономерности, лежащие в осно­
ве социального развития и происхождения политики, существенно от­
личаются от биологических законов развития человека как вида и в 
особенности законов, которым подчиняется жизнь его организма. В свое 
время, подвергая критике так называемую органическую теорию поли­
тического строя, К. Маркс писал: «... не существует такого моста, кото­
рый от общей идеи организма вел бы к определенной идее государст­
венного организма, или политического строя, и этот мост никогда нель­
зя будет перекинуть» 25.

В буржуазной социологии существуют различные точки зрения по 
частным вопросам возникновения политической организации. Француз­
ский ученый А. Кювийе, перечисляя типы политической организации, 
в качестве первого из них называет «клан, или род, существовавший в 
первобытном обществе» 26. Из его концепции следует, что политика со­
путствует человечеству с первых шагов его истории. «Политическими 
отношениями,— пишут английские авторы,-— являются те, в которых 
лица и группы осуществляют власть или авторитет для поддержания 
социального порядка в пределах одной территории» 27. Поскольку такой 
порядок существует, очевидно, уже в стаде предгоминид, постольку, 
считают они, можно говорить об изначальном характере политики в 
жизни человечества. Однако некоторые представители буржуазной на­
уки понимают, что сегодня нелепо отрицать идею развития обществен­
ных учреждений и поэтому предлагают несколько иное решение пробле­
мы. По утверждению современных последователей Э. Дюркгейма, на­
пример, Ж. Гурвича и др., правовые и политические явления существо­
вали, хотя и в неразвитой форме, в качестве составных компонентов 
других общественных явлений, уже на ранних стадиях первобытного 
общества. Подобная позиция создает лишь видимость исторического 
подхода, ибо применительно к родовому строю, каким он был в эпоху 
своего расцвета, ни о политической власти, ни о праве вообще говорить 
нельзя. Не исключено, однако, что в период интенсивного разложения 
этого строя и формирования раннеклассовых отношений могли возни­
кать и действительно возникали древнейшие формы некоторых поли­
тических и правовых институтов, активно способствовавших процессу 
классообразования.

В концепции французского правоведа Л. Дюги политические кате­
гории произвольно и неправомерно перенесены на доклассовое общест­
во. Политическая власть, по мнению Л. Дюги, всегда и повсюду носит 
один и тот же характер: в примитивном состоянии, в орде, где она при­
надлежит вождю или группе стариков, или в общине, где она принад­
лежит главам семейств, или в больших современных странах, где она 
принадлежит более или менее сложной совокупности лиц или групп — 
князей, регентов, королей, императоров, парламентов и т. д. Отсюда 
Л. Дюги делает вывод, что природа политической власти всегда неиз­
менна, есть разница лишь в степени ее проявления 28. Модификации 
концепции Л. Дюги воспроизводятся в трудах современных буржуаз­
ных социологов, причем некоторые из них прямо указывают на перво­
источник, породивший их теорий.

По мнению французского -политолога Ж. Фрейнда, политика есть 
неотъемлемый атрибут человеческого существа как такового; не может 
быть такого состояния общества, которое было бы неполитическим 
или предшествовало бы политической организации. Обычно сторонники

25 К. М а р к с а  Ф.  Э н г е л ь  с,'Соч., т. 1, стр. 232.
26 А. С u v  i 11 е г, M anuel de socjologie, vol. 2, Paris, 1960, p. 603.
27 «Studies in African segm entary system s», London, 1956, p. 1.
28 Л . Д ю г и ,  Конституционное право. Общая теория государства, М., 1908, 

стр. 24— 25.

155



взглядов об изначальности, вечности политических явлений предпочи­
тают не упоминать о существовании этнографического и исторического 
материала, опровергающего их умозрительные построения. В отличие 
от них Ж- Фрейнд ставит под сомнение исторические, в том числе этно­
графические и археологические, данные о сравнительно позднем воз­
никновении политических учреждений, рассматривает существование 
мавзолеев и захоронений вождей как аргумент в пользу своей точки 
зрения 2Э, хотя, как известно, памятники и ритуалы, связанные с инсти­
тутом политической власти, относятся к поздним этапам распада перво­
бытного общества, когда возникла частная собственность и начался 
раскол общества на классы. ,

Взгляд Ж. Фрейнда страдает полной .бездоказательностью. То же 
можно сказать о проводимых им аналогиях между семьей и политиче­
ской организацией. Семья рассматривается им как прототип и элемен­
тарная модель политической структуры (триада: «Отец—вождь, мать— 
министр, дети — подданные»).

Своеобразную теорию происхождения и развития политической вла­
сти в социальной группе выдвигает американский автор J1. Тайгер.

По его мнению, в любом обществе, будь то древнее или современное,, 
власть — это доминирование социально активной группы мужчин (муж­
ского союза). Оперируя данными и выводами современной социальной 
антропологии, Л. Тайгер пытается в то же время использовать данные 
биологических наук, в особенности этологии. Он принимает, например, 
тезис об изначальности «территориального императива» и переносит 
этот принцип в область политики. Основная функция политики, по Тай­
геру,— поддержание порядка и права в границах территории группы. Тер­
ритория— это арена, на которой действует право, а право представляет 
собой накопление принятых решений и традиций господствующих муж­
чин30. Л. Тайгер считает доказанным, что в центре политических групп, 
занимающих определенную территорию, находится иерархия взрослых, 
обычно старших, м уж чин31. Политические, как и всякие культурные 
формы, всегда выражают «генетически запрограммированные поведен­
ческие склонности». Женщины всех возрастов и не достигшие зрелости 
мужчины находятся в подчинении у взрослых мужчин, которые защ и­
щают их, когда кто-либо нападает на группу, и укрепляют социальный 
порядок в случае внутренних возмущений. Взрослые мужчины либо 
сами определяют направление групповой реакции на возникающие труд­
ности, либо присоединяются к тем индивидам, которые уже имеют план 
действий и широкую поддержку, необходимую для его осуществления. 
Таким образом, не только политическая власть (проблема лидеров и 
последователей), но и весь политический порядок в группе — это в ос­
новном мужское дело. Войны и агрессия, «уточняет» Л. Тайгер,— это 
не человеческая, но мужская проблема 32.

Следуя своей основной концепции, Л. Тайгер много внимания уделя­
ет проблеме мужских (военных и др.) союзов в древних обществах. В их 
положении он видит проявление извечной «генетической запрограмми­
рованности» особого статуса взрослых мужчин в человеческой группе,, 
в их власти — естественную политическую власть, отвечающую врож ­
денным поведенческим склонностям людей. В действительности, эти до­
вольно распространенные и пока недостаточно изученные институты 
древности имели прежде всего социальные корни. Они не были изна­
чальными органами власти группы, а многие общества вообще не имели 
особых мужских, военных, закрытых для непосвященных организаций. 
Там, где они имелись, их возникновение и функционирование можно оп­

29 J. F г е u п d, L’essence du politique, Paris, 1965, p. 25— 49.
30 L. T i  g e r ,  M en in groups, London, 1970, p. 60.
31 Там же, стр. 62.
32 Там ж е, стр. 84.

156



ределенно связать с началом социальной дифференциации первона­
чально гомогенного первобытного коллектива. В некоторых случаях муж­
ские союзы противопоставляли себя родовым органам и вождям, систе­
ме традиционных обычаев и порядков. «В эпоху разложения первобыт­
ного общества тайные общества являются по существу зародышевыми 
органами власти аристократической верхушки, оружием, с помощью ко­
торого достигалось ею господство и угнетение рядовых общинников» 33. 
В Африке членство в «тайном обществе Поро» у менде или «тайном об­
ществе Огбони» у йоруба давало мужчине большую власть над сопле­
менниками, возможность действовать в одних случаях как «полицей­
ский», в других— как «судья» и т. д.34. Именно мужские союзы чаще 
всего были органами, задачей которых было поддержание общественно­
го порядка в целях господства над массой простых членов общества.

Заслуживают критического рассмотрения теории, в которых делает­
ся попытка проследить развитие политических явлений от элементарных 
форм к более сложным. Такова, например, доктрина известного фран­
цузского юриста Ж- Бюрдо, который говорит о переходе от предгосу- 
дарственных, коллективных форм власти к государственным под влия­
нием объективных и субъективных факторов 35.

Ж- Бюрдо считает, что наличие власти коллектива препятствует со­
циальному прогрессу самой группы, подавляет ее инициативу и поэтому 
руководитель группы должен «вылечить власть» от паралича безлично­
сти: нельзя смешивать власть с тем, кто ее осуществляет. Индивидуали­
зация власти — это концентрация и воплощение права в одном руково­
дителе или в руководящем меньшинстве. Первобытное общество, по 
мнению Бюрдо, вышло из состояния оцепенения только тогда, когда 
вместо власти коллектива, первобытной демократии, возникла едино­
личная власть вождя 36.

Ж- Бюрдо учитывает новейшие бесспорные данные этнографии и 
истории, свидетельствующие о том, что в отдаленные времена не суще­
ствовало политической классовой дифференциации внутри человеческой 
группы, не было государства, но дает этим фактам идеалистическую 
интерпретацию. По его мнению, возникновение власти детерминирова­
но «идеей права». В архаическую эпоху, утверждает Ж- Бюрдо, сущест­
вовал агрегат человеческих существ, в котором власть не была индиви­
дуализирована, не существовало ее дифференциации, а в некоторых 
племенах, как отмечают исследователи, непосредственно наблюдавшие 
их быт, вообще отсутствовали руководители 37. Это позволяет, по мне­
нию Ж. Бюрдо, выделить догосударственные формы, так называемые 
безличные, или анонимные формы власти. Такая власть рассеяна в мас­
се индивидов: обычаи, верования, групповые представления навязыва­
ются обществом индивиду непосредственно.

Держит власть и осуществляет ее в этом случае сама группа. Рас­
средоточение власти в группе препятствует социальному прогрессу, по­
этому она концентрируется в руках вождя в интересах общего блага 
и обеспечения правопорядка. Это, утверждает Ж- Бюрдо, является пред­
посылкой интенсификации жизненного ритма группы. Впоследствии 
личная власть воплощается в государственных институтах. В этих по­
ложениях превратно интерпретируются не только причины происхожде­
ния власти, но и ее социальная сущность. Суммируя отмеченные в марк­
систско-ленинской науке признаки власти, необходимо отметить, что

33 А. М. X а з а н о в, Ф. Энгельс и некоторые проблемы классообразования, в кн. 
«Проблемы этнографии и антропологии в свете научного наследия Ф. Энгельса», М., 
1970, стр. 155.

34 Т. О. Е 11 i a s, The nature of 'African custom ary law, London, 1956, p. 97.
35 J. B u r d e . a u ,  Droit ccm stitutionel et institu tions politiques, Paris, 1966, p. 15.
36 J. В u r d e a u, Traite de science politique. Pouvoir politique, Paris, 1966.
37 B. S p e n c e r ,  F.  G i l l e n ,  The northern tribes of Central Australia, London, 1903,

p. 21.

157



власть есть присущее обществу и определяемое его базисом волевое 
отношение между людьми (а в классовом обществе — между классами). 
Применение ее носителем особой системы средств и методов обеспечи­
вает выявление и доминирование властной воли через общественные 
организации в целях управления и обеспечения соблюдения социальных 
норм38. Политическая власть — особая разновидность власти в классо­
вом антагонистическом обществе — выражается в политическом господ­
стве одного класса.

Известный французский философ-идеалист А. Бергсон выдвинул свое­
образную концепцию происхождения, власти. Он считает, что власть 
вождя в первобытном обществе ничем неубграничена, она существует с 
согласия членов общества, которым свойственен своеобразный инстинкт 
«повиновения». Первопричина власти —1 потребность быть руководимым, 
которую испытывают люди и на основе, которой вырабатывается при­
вычка к повиновению, оказывающая давление на их волю 39.

В буржуазной социологии весьма широкое хождение имеет теория 
религиозного происхождения власти, сакрализация которой начинается 
уже в неолите и продолжается на следующих этапах. Очевидный факт 
подчинения индивида общественным установлениям буржуазная социо­
логия объясняет влиянием религии 40.

Марксистско-ленинская теория, как известно, исходит из того, что в 
условиях первобытнообщинного строя, действительно имеет место под­
чинение индивида правилам общежития; существуют органы управле­
ния. Однако ввиду отсутствия антагонистических классов в этот период 
нет необходимости в институтах систематического государственного 
принуждения. Ф. Энгельс отмечал добровольное и сознательное выпол­
нение правил общежития членами родовой общины, высокий авторитет 
их органов управления 41. И если буржуазная наука оказывается неспо­
собной установить тот исторический рубеж, где рождается государство 
и появляются правовые нормы, то для марксистской науки этот рубеж 
четко определен разделением общества на классы эксплуататоров и 
эксплуатируемых.

В буржуазной правовой науке существует тенденция объяснять 
сложный процесс возникновения государства и права теми или иными 
человеческими качествами, рассматривать его через призму отдельной 
человеческой личности. Так, Ж. Гурвич полагает, что функции руково­
дителя первоначально были очень неотчетливыми, он предводительство­
вал только на войне. Но постепенно личность вождя стала центром, во­
круг которого вращалась вся общественная жизнь. Ж. Гурвич считает, 
что уже на заре человечества существовала юридическая регламента­
ция поведения, связывающая права с обязанностями, однако право тес­
нее, чем когда-либо, было связано с религией и моралью 42.

Ж. Гурвич пытается выработать типологические признаки так назы­
ваемого «традиционного общества», одним из важнейших признаков ко­
торого он считает систему социальных норм, где мораль, традиции и 
право в сочетании с магией занимают одинаковое место43.

Ж- Гурвич выделяет ряд признаков, действительно характерных для 
государственной общественной организации, однако он недопустимо сме­
шивает явления, присущие разным эпохам и ступеням общественного

38 Н. М. К е й з е р о в ,  Власть и авторитет. Критика бурж уазны х теорий, М., 1974, 
стр. 16.

39 Н. B e r g s o n ,  Les deux sources de la m orale et de la religion , Paris, 1937, 
p. 299— 300.

40 J. M o r e a u ,  G.  D u p u i s ,  J. G e о r g  e 1, E lem ent de so c io log ie  politique, Paris, 
1966, p. 12; «Le pouvoir et le  sacre», Paris, 1962.

41 К. М а р к с  и Ф.  Э н г е л ь с ,  Соч., т. 21, стр. 171.
42 G. G u г v i l y h ,  Determ inism es sociaux et liberte hum aine, Paris, 1963, p. 226—

227.
43 Там ж е, стр. 233.

158



развития. Он подводит под рубрику «традиционного» общественный 
строй различных по уровню развития народов Латинской Америки, 
Африки, Азии и др. Такой подход противоречит принципу историзма.

Французский социолог Ж. Кардье отмечает отличие юридических 
и политических институтов в историческом плане, ибо право есть в лю­
бом обществе, в то время как далеко не каждое общество приходит к 
политической дифференциации и образованию государства44. 
Ж . Кардье вслед за Ж. Гурвичем допускает серьезную методологиче­
скую ошибку, когда отождествляет социальные нормы доклассового, 
родового строя с правовыми. Право и государство представляют собой 
результат раскола общества на враждебные классы. В этом общность 
их происхождения и классовой сущности. Однако это не исключает 
специфики появления правовых норм в отличие, например, от государ­
ственных учреждений.

Одна из особенностей современных буржуазных теорий заключает­
ся в том, что объектом критических выпадов против марксистско-ле­
нинской теории является концепция взаимосвязи государства и права. 
По мнению известного английского этнографа Б. Малиновского, право­
вые нужды общества первичны по отношению к его политической орга­
низации, а основная задача политической власти, вызванной к жизни 
этими потребностями,— продвигать в жизнь юридические нормы. 
В одной из своих последних работ он писал: «Политический авторитет, 
как мы знаем, является необходимым даже на примитивных уровнях; 
мы считаем, что он юридически облечен властью устанавливать нор­
мы, принимать решения и проводить их с использованием принуди­
тельных санкций» 45. А. Леви-Брюль утверждает, что главный недоста­
ток марксизма якобы состоит в том, что он не признает существования 
права в любом обществе, и предлагает следующее Определение права: 
«Право есть совокупность обязательных правил, детерминирующих со­
циальные отношения и навязываемых группой, к которой индивид при­
надлежит»46. Это определение отрицает классовый характер права, от­
сюда вся путаница, связанная с констатацией наличия права на тех 
ступенях развития первобытного общества, когда оно не могло еще 
существовать.

Буржуазные социологи порой ощущают несоответствие своих пози­
ций этнографическим и историческим материалам. В связи с этим 
следует отметить тенденцию к пересмотру некоторых традиционных 
для буржуазной науки взглядов на происхождение политической вла­
сти и права, наметившиеся совсем недавно.

Р. Пэнто и М. Гравиц считают необоснованной точку зрения, со­
гласно которой юридические нормы существуют в самых древйих че­
ловеческих обществах47. Они связывают возникновение права с нача­
лом дифференциации между нормами религиозными, моральными и 
техническими, однако отрицают главную причину возникновения пра­
ва, состоящую в разделении общества на классы48, и рассматривают 
возникновение права как результат усложнения процессов обществен­
ной жизни. . .

Среди новых теорий обращает на себя внимание концепция фран­
цузского социолога Г. Бутуля, который считает решение проблемы про­
исхождения и функционирования политических институтов одной из 
важнейших задач политический- науки. В своей работе «Социология по­
литики» он объединил под рубрикой микрополитических организаций

44 J. L. C a r d i e s ,  Le deperissem ent du droit et la  disparition de l’Hom o Juridicus, 
«Les etudes philosophiques», 1965, №  2, P- 174.

45 В. M a 1 i n о w  s k i, Freedom  and civilization , N. Y., 1944, p. 248.
46 H. L e v y - B r u h l ,  Socio log ie  du droit, Paris, 1967, p. 21— 22.
47 R. P i n t o ,  M. Q r a w  i t z, M ethodes des sciences sociales, Paris, 1967, p. 2—3.
48 Там ж е, стр. 74— 77.

159



племена, малые античные государства, корпорации, профсоюзы, касты, 
партии и т. д. Эклектичность такой позиции очевидна. Г. Бутуль считает, 
что исследование примитивных форм племенной организации помо­
жет определить функции современного государства 49. Вождь племени, 
по его мнению, выполняет две задачи: во-первых, надзор за соблюде­
нием традиций, обеспечение общественного порядка и осуществление 
правосудия; во-вторых, использование прибавочного продукта для ор­
ганизации общественных праздников, игр, военных экспедиций. Вторая 
функция, как утверждает Г. Бутуль, получает развитие в экономиче­
ской функции современного государства. .,'

Такого рода аналогии не облегчают, д. затрудняют изучение эконо­
мической политики современного государства, ведут к утрате истори­
ческой дистанции и в конечном счете камуфлируют классовую природу 
современного буржуазного государства.

Сказанное отнюдь не противоречит утверждению, что исследование 
характера власти при племенной организации способствует познанию 
природы власти в обществе. Необходимо, однако, рассматривать каж ­
дый тип общественной власти с учетом исторических условий его воз­
никновения и своеобразия.

Резюмируя критический очерк буржуазных теорий генезиса поли­
тической власти, следует подчеркнуть, что среди них оформились два 
направления. С одной стороны, выделяются концепции, авторы кото­
рых отвергают применимость понятий исторического материализма к 
анализу первобытнообщинного строя. С другой — существует попытка 
экстраполировать категории, применяемые только к классовому обще­
ству (понятие политической власти, права, политики), на первобытную, 
бесклассовую историю человечества. В. И. Ленин называл самой ха­
рактерной чертой буржуазных ученых стремление «принимать катего­
рии буржуазного режима за вечные и естественные»50.

Разнообразие концепций, выдвигаемых в рамках обоих рассмот­
ренных методологических подходов, свидетельствует о том, что буржу­
азная наука до сих пор не нашла адекватного историческому процессу 
решения проблемы генезиса политической власти, переживает глубо­
кий кризис, заостряет и модернизирует антимарксистскую направлен­
ность своих схем становления и развития человечества.

49 G. B o u t h o u l ,  S ocio log ie  de la politique, Paris, 1965, p. 25.
50 В. И. Л e н и н, Поли. собр. соч., т. 1, стр. 222.



О. Р. Б у д и н а, Ю. В. И в а н о в а

ПРОБЛЕМЫ ЭТНОГРАФИИ 
В АЛБАНСКОЙ НАУЧНОЙ ПЕЧАТИ

29 ноября 1974 г. Народная Республика Албания отметила тридца­
тилетие освобождения от фашистской оккупации. В связи с этим ал­
банские ученые подводят итоги своей деятельности со времени освобож­
дения и намечают планы на будущее.

До освобождения в Албании не было ни одной научной организации, 
ни одного печатного органа, музея и т. п., которые систематически зани­
мались бы албанской этнографией. По существу этнографическая рабо­
та в Албании началась в 1947 г., когда в Институте наук (в то время — 
центральном научно-исследовательском учреждении в стране) был обра­
зован Сектор этнографии1. В 1957 г. был основан Тиранский государ­
ственный университет и при нем несколько научно-исследовательских 
институтов; сектор этнографии работал в Институте истории и языкозна­
ния (позже — в Институте истории). В 1973 г. была создана Академия 
наук Народной Республики Албании; научно-исследовательские инсти­
туты вошли в ее состав.

Чтобы создать базу для научных исследований, коллектив албанских 
этнографов с самого начала своего существования проводил работу по 
сбору и систематизации этнографического материала. В результате обра­
зовался довольно солидный, ежегодно пополняемый фонд, который состо­
ит из коллекций вещей, архива полевых материалов, собрания рисун­
к о в 2. Первая этнографическая экспозиция была открыта в Музее архео­
логии и этнографии в Тиране в 1947 г.; в дальнейшем она неоднократно 
обновлялась3. В связи с изучением материального и семейного быта бы­
ли разработаны вопросники и анкеты, которые дают возможность соби­
рать материал по единой схеме. В дальнейшем при составлении Истори­
ко-этнографического атласа Албании это поможет картографировать со­
бранный обширный материал.

Усилия специалистов-этцографов удачно дополняются работой мест­
ных краеведов, благодаря которой научные фонды обогащаются боль­
шим запасом фактического материала.

Наряду с деятельностью Сектора этнографии по накоплению факти­
ческого материала с первых же лет началась научно-исследовательская 
работа. Достаточно упомянуть в этой связи работы старейшего албан­
ского этнографа Рока Зойзи «Следы примитивного календаря нашего 
народа», «Традиции мореходства у албанского народа». «Об обычном

1 П одробнее о работе Сектора..-этнографии с 1948 по 1956 г. см.: Ю. В. И в а н о -  
в а, Научная работа в Н ародной Республике Албании, «Сов. этнография», 1950, № 3; 
е е  ж е ,  «Buletin i In stitutit te shkpncavet» (обзор за 1948— 1950 годы) «Сов. этногра­
фия», 1953, №  1; е е  ж е ,  Научная командировка в Н ародную  Республику Албанию, 
«Сов. этнография», 1957, №  3.

2 A. D о j a k a, A. G j е г g  j i, -Rezultatet e punes пё fushdn e etnografise shqiptare 
g ja te  25 vjeteve, «Studim e historike», 1969, № 4.

3 О деятельности М узея и его коллекциях см. подробнее: Р. З о й з и ,  Ю.  И в а ­
н о в а ,  М узей археологии и этнографии в Тиране, «Сов. этнография», 1959, № 2

1 \ Советская этнография, № 6 161



праве албанского народа»4, серию статей по истории национального 
костюма и многие другие.

Изучение самых различных сторон жизни албанцев нашло отражение' 
и в журнальных статьях о народных музыкальных инструментах5, транс­
портных средствах и коммуникациях в Албании6, о семейных обрядах 
к других обычаях. Было издано несколько альбомов, содержащих образ­
цы народного прикладного искусства: «Искусство в Народной Республи­
ке Албании» (на албанском, русском и французском языках, 1953 г.) 7; 
«Народное искусство в Албании» (отдельные издания на албанском и 
русском языках, 1959 г.), где представлены варианты национальных 
костюмов из различных областей страны",-типы жилых домов, образцы 
художественного тканья и вышивки, худохкёственные изделия из метал­
ла и дерева8; альбом-каталог орнаментальных мотивов на текстильных 
и трикотажных изделиях9.

В 1962 г.— в год 50-летия освобождения Албании от власти Осман­
ской империи — было начато специальное издание «Албанская этногра­
ф ия»10. Кроме того, албанские этнографы печатают свои сообщения и 
научные статьи в журналах «Исторические исследования» и , «Албанские 
исследования» 12 и в тематических сборниках. В настоящем обзоре рас­
сматриваются работы по основным этнографическим темам, опублико­
ванные’главным образом в этих трех изданиях за 1960— 1970-е годы.

Албанские этнографы изучают традиционные занятия и ремесла в 
сельской местности и в городе. В работах, посвященных сельскохозяй­
ственным кооперативам в районе г. Корчи и в области Курвелеш, значи­
тельное место отводится рассмотрению скотоводства и земледелия. О ры­
боловстве в области Брег Бунэе пишет А. Дояка 13. В его статье содер­
жится описание снастей и приемов рыбной ловли. Лесопильному 
промыслу в окрестностях г. Эльбасана, которым занимаются в этом крае 
с XVIII в. и до наших дней, посвящена работа X. Чатипи 14. Ружейное 
дело в г. Эльбасане рассматривается А. Ч ау ш и 15. Описание производ­
ственного процесса и самого оружия хорошо сочетаются в этой работе с 
воссозданием обстановки мастерской ремесленника XIX в. и взаимоотно­
шений между людьми в процессе производства.

Этому же автору принадлежит описание транспортных средств в 
окрестностях г. Эльбасан16. Интересны приводимые в этой статье сведе­
ния о караванных перевозках в старой Албании.

Большая работа по изучению такого обширного раздела материаль­
ной культуры, как народное жилище, нашла отражение в ряде публи­
каций. В изданиях «Албанская этнография» и «Исторические исследова­

4 Rr. Z о j z i, Gjurmet е nji kalendari prim itiv пё popullin t’one; «B uletin  i In stitu tit
t§ shkdncavet» (далее —  Bui. Inst, shk.), Tirand, 1949, № 1; е г о  ж е ,  Traditat e lundri-
mit detar td popullit shqiptar, Tirand, 1959; е г о  ж е ,  МЫ tre drejten kanunore te popullit 
shqiptar, «Buletin per shkencat shoqdrore» (далее —  Bui. shk. shoq.), Tirand, 1956, №  2.

5 Bui. shk. shoq., 1954. Xb 4; 1956, №  2.
6 Bui. shk. shoq., 1953, № 1, 3, 4.
7 Рецензию см.: «Сов. этнография», 1955, №  1.
8 Рисунки выполнены худож ником Д . М бория, текст написан Р. Зойзи.
9 «M otive popullore shqiptare. Tekstili e trikotazhi», Tirand, 1959. Рисунки выпол­

нены И. М устафа. Текст Р. Зойзи.
10 «E tnografia shqiptare» (далее — ESh) ,  Tirand, I— 1962, II— 1963, III— 1966, IV—  

1973; резюме на французском и русском языках.
11 «Studim e nistorike» (д а л е е — SH ), выходит с 1964 г. четыре раза в год, резюме  

на французском языке.
12 «Studia albanica» (д а л е е — SA ), выходит с 1964 г. два раза в год, помещает ма­

териалы на французском, немецком, английском, русском и других европейских языках.
13 A. D о j a k a, Mjetdt е peshkim it пё B regun е Bunds, ESh, III.
14 Н. Q a t i р i, Prodhim i e drurit md апё te sharrds sd ujit пё krahinat e E lbasanit. 

nga sh. i XV IIIe deri пё ditd tona, ESh, I.
15 A. Q a u s h i, D yfekfinjt dhe armet nd E lbasan sh. e XIX-td, ESh, I.
16 A. Q a u s h i, Transporti пё E lbasan gjate shekujsh, ESh, II.

162



ния» имеются статьи, посвященные жилищу в отдельных селах и обла­
стях страны.

Большой, документированный материал по традиционному жилищу 
в селениях области Мюзечея и в окрестностях г. Тираны представлен в 
работах К- Ж е к у 17. Автор исследует строительный материал, технику 
строительства, планировку жилых построек, стремится проследить их 
эволюцию. Описания жилища различных сел снабжены сведениями о 
географии изучаемой местности и ее заселении. В связи с этим в статье, 
посвященной селению Поян, автор останавливается на особенностях 
жилища различных по происхождению групп населения — лялей, косо­
варов (этнографические группы албанцев) и влахов, отмечает исчезно­
вение этих особенностей в современном жилищном строительстве. Этот 
вопрос, важный для изучения культурно-бытовых процессов в этнически 
неоднородной среде, заслуживает дальнейшего изучения.

Нужно отметить, что в статьях К. Жеку, которые, если судить по на­
званию, посвящены изучению жилых построек в одном, иногда в двух 
селах, по.существу дается более широкая картина жилища и его разви­
тия, ибо села, обследованные автором, характерны для определенной 
области или района в целом.

Задачей статьи А. Муки явилась характеристика жилища целой об­
ласти 18. Обладая большим, систематизированным материалом, собран­
ным в селах области Черменика, автор успешно справился с этой зада­
чей. Традиционный жилой дом в этой области имеет черты укрепленного 
жилища; это каменная двух- или трехэтажная постройка с деревянным 
балконом (teliz) на верхнем этаже. Автор рассматривает жилые дома в 
развитии — от более простых к сложным вариантам, объясняя их фор­
мирование влиянием социально-экономических условий. Основой для 
систематизации построек служит число жилых помещений и их назначе­
ние. Изменения, происшедшие в жилище под влиянием перемен в хозяй­
ственно-экономической и социальной сферах жизни после освобождения, 
касаются перераспределения функций помещений в жилом доме. Так, 
нижний этаж освобождается от хлева — там устраивают кладовую или 
дополнительное жилое помещение. Расширяются оконные проемы; при 
этом широко используется стекло, чего не было прежде. Хозяйственные 
постройки на усадьбе исчезают. Все эти и многие другие изменения в 
жилом доме и застройке усадьбы отвечают новому способу хозяйствова­
ния и возросшим культурно-бытовым запросам жителей Черменики. 
Впрочем, изменения в жилище, обусловленные общими для всей страны 
явлениями, наблюдаются и в других областях страны.

Изучению укрепленного жилища — кулы, которое широко бытовало 
в Северной Албании еще в первой половине XX в., посвящено несколько 
статей в различных изданиях19. Нужно сказать, что этот вид постройки, 
в прошлом известный в Южной Албании и других горных районах Бал­
канского полуострова, уже привлекал к себе внимание исследователей. 
Однако в данных публикациях содержится как новый фактический ма­
териал, так и дальнейшее развитие историко-архитектурного анализа. 
Нам представляется вполне-справедливым, что укрепленное жилище 
Северной Албании рассматривается как определенный результат в раз­
витии народного жилища именно этой зоны, а не простое заимствование

17 К. Z h e k u ,  Shtepia е ban im it пё fshatin M ullet dhe zhvillim i e saj, ESh, I; е г о  
ж е ,  Tiparet karakteristike t6 arkitektur.es se  fshatit Linze, ESh, II; е г о  ж е , Shtepit6 e 
banim it пё fshatin e P ojanit (M yzeqe), ESh, III; е г о  ж е ,  D isa sht6pi banimi karakte­
ristike пё fshatrat Fark6 dhe Lunder, ESh, IV.

18 A. M u k a, B anesa popullore e. ■Сегтеткёв, SH, 1974, №  1.
19 P . T h o m o ,  B anesa popullore 'e 't ip it  киНё пё M at dhe пё Mirdite, ESh, IV- ( c m . 

такж е SH , 1970, №  1); е г о  ж е ,  B anesat e fortifikuara пё М а1ёвтё e Gjakov6s, SH, 1973, 
№  3. K. Z h e k u .  Kulla krutane, «K onferenca e dyt6 e studim eve albanologjike», vol. II, 
Т напё, 1969; E. R i z a, B anesa e fortifikuar Gjirokastrite, «M onumentet», 1971, №  1;
A. M e k s i, Arkitektura e kull5s si Ьапеэё, там ж е.

И* 163



«звне. На обоснование, в частности, этого положения направлено изу­
чение укрепленного жилища в областях Мати, Мирдита, Гьякова, пред­
принятое П. Томо; оно основано на обширном полевом, а также литера­
турном материале. Для выявления эволюции укрепленного жилища цен­
ной находкой являются новые экземпляры дома-чардака, известного 
в ряде областей Северной Албании в XIX — начале XX в. Ж аль, правда, 
что не указано время постройки этих домов, что в данном случае сущест­
венно, так как постройки могли быть как последними экземплярами 
отжившего типа, так и поздними сооружениями, повторяющими в какой- 
то мере старую традицию. Некоторая неясность возникает в связи с ха­
рактеристикой, которую дает П. Томо доМу-чарда/о/. Автор справедливо 
утверждает, что название чардак не связано ни с общим характером 
укрепленного жилища, ни с употреблением камня и дерева в качестве 
строительных материалов (стр. 75). Однако создается впечатление, что 
П. Томо не считает укрепленность жилища и наличие верхнего этажа из 
дерева отличительными признаками того типа дома, который жители 
районов Северной Албании, где он бытовал в XIX — начале XX в., назы­
вали чардаком. Нам кажется, что материалы самого П. Томо и других 
авторов, писавших о доме-чардаке, характеризуют дом-чардак именно 
этими чертами20.

При изучении эволюции укрепленного жилища в Северной Албании 
(в частности, перехода от дома-чардака к куле) П. Томо считает необ­
ходимым учитывать совокупность условий экономического и социально­
го характера. Несомненно, комплексный подход в изучении факторов, 
влияющих на развитие народного жилища, на примере многих исследо­
ваний показал свои преимущества. Действительно, ни существование 
кровной мести или отсутствие общественной безопасности, ни распро­
странение в Северной Албании нового оружия (кстати, эта причина име­
ла узкое локальное значение21), взятые изолированно, не могут в доста­
точной мере обосновать эволюцию типа жилища. Автор прав, указывая 
на общий уровень экономического развития края (в частности, на мате­
риальный достаток населения) как на необходимое условие дальнейшего 
усложнения жилого дома. Но неверно противопоставлять экономические 
условия социальным, которые в значительной мере определяют характер 
усложнения жилища. Не случайно ведь при сходных экономических воз­
можностях в одних областях развиваются дома с открытыми галереями, 
балконами, многими надворными постройками, а в других—-дома-кре­
пости.

С темой «Жилище» тесно связано изучение домашней утвари, прово­
дившееся в связи с работой над атласом. В «Албанской этнографии» 
опубликованы статьи А. Дояки по материалам областей Дукагьини и 
Либерия22. В них дается обстоятельное описание предметов домашнего 
обихода, подсчитано среднее число предметов в крестьянском доме, от­
мечен процент вещей домашнего, кустарного и фабричного производства. 
Таким образом, автор останавливается не только на материальной осна­
щенности домашнего быта, но и на связях семьи с внешним миром, на 
изменениях, вызванных перестройкой в социальной и экономической 
сферах жизни.

20 P. T h o m  о, B anesat е fortifikuara пё M a ss in e  е G jakoves, f. 75; О. Р. Б у д и н  а, 
Народное жилище Северной Албании (деревянные постройки), «Культура и быт н а ­
родов зарубеж ной Европы», М., 1967, стр. 122— 130; П. А. Р о  в и н с к и й ,  Черногория 
в ее прошлом и настоящем, т. II, ч. 2. СПб., 1901, стр. 42— 46; М. K r a s n i q i ,  Shtepia 
shqiptare пё K osov6 , «Gjurmime albanalogjike», Prishtine, 1971, №  1, f. 43.

21 О. P. Б у  д и н а ,  Указ. раб., стр. 129— 131; к сожалению, П. Тома (Указ. раб., 
стр. 85) отметил у  Будины только одну эту причину перехода от укрепленного ж или­
ща типа чардак  к жилищу типа к ул а , оставив в стороне остальные причины.

22 A. D o  j a k a ,  Епё dhe orendi td D ukagjinit, ESh, I; е г о  ж е ,  Епё dhe orendi 
1ё БаЬёпвё, ESh, II.

164



Одна из наиболее интенсивно разрабатываемых тем этнографии — 
национальный костюм. В этой области много сделал Р. Зойзи23. Истори­
ческий подход к изучению объектов материальной культуры дал возмож­
ность ученому выявить основные исходные формы народного костюма, 
наметить линии его развития, определить генетическую преемственность 
современного костюма, оттенить общее и особенное в культуре албан­
ского и соседних балканских народов. Такова его обширная работа о 
гуне  (gune) — общеалбанском элементе мужского и женского костюма. 
Распашная безрукавная верхняя одежда типа гуны известна у всех бал­
канских народов. В Албании она примерно с начала XVIII в. стала за­
меняться другими видами одежды (в некоторых местностях ее локаль­
ные варианты сохранились до сих пор). Из повседневного костюма она 
превратилась в праздничный, позднее — в церемониальный, ее последнее 
назначение — погребальная од еж да24.

Историческая трансформация албанского национального костюма 
освещена также в работах А. Гьергьи. Эта исследовательница описала 
костюм эпохи Георгия Кастриоти-Скандербега, изучила одежду населе­
ния отдельных областей Албании, останавливаясь на изменениях, кото- 
>ые время вносит в повседневный быт народа. Она выявила также инте- 
>есные параллели в албанской и румынской традиционной одежде25.

Наряду с работами по отдельно взятой теме албанские этнографы 
проводят комплексное изучение той или иной группы населения. В числе 
этих работ — этнографическое описание сельскохозяйственных коопера­
тивов. На примере кооператива им. Асима Зенели (вблизи г. Гьирока- 
стры, Ю жная Албания) 26 показано, как благодаря закреплению за 
кооперативом пастбищ в близлежащих горных и низменных районах 
отгонное скотоводство горцев превратилось в полуотгонное (со стойло­
вым содержанием скота зимою и заготовкой кормов); основание нового 
поселения на плоскости позволило кооператорам заняться поликультур- 
ным земледелием и превратить свое хозяйство (в прошлом скотоводче­
ское) в комплексное.

Традиции земледельческого населения окрестностей г. Корчи (Юго- 
Восточная Албания) и изменения, происшедшие в производственной дея­
тельности и быту в связи с кооперированием крестьянских хозяйств, от­
ражены в обширном исследовании А. Гьергьи27.

Этнографические описания локальных групп населения составляют 
также местные краеведы28.

23 Rr. Z o j z i ,  Mbi veshjet tradicionale td popullit tond, SH, 1965, №  4. См. также 
серию его статей более ранних изданий: Bui. Inst, shk., 1950, №  1— 3; 1951, № 1, 2; «Ви- 
letin  i U n iversitetit shtetdror td Tirands. Serie shkencat shoqdrore» (далее — Bui. Un. 
sh t.), 1958, №  3.

24 Rr. Z o j z i ,  Guna пё veshjet tradicionale td popullit shqiptar dhe td popujve td 
tjera td B allkanit, ESh, III. На эту ж е тему им был представлен доклад на Первый 
конгресс балканских исследований (София, 1966): Rr. Z o j z i ,  La «guna» dans la tra­
dition vestim entaire des peuples balkaniques (текст доклада напечатан также в SA,
1966, №  1).

25 A. G j e r g j i ,  Тё dhena mbi veshjen пё Shqipdri пё sh. XIV— XV, SH, 1967, 
№ 4 ; e e ж  e, V eshja e vllehdve td r-relhit td Korges. ESh. Il l ;  е е  ж е ,  Dy variante td vesh- 
jes sd grave nd rredhin e siperm e '.td Shkumbinit. ESh., IV; e e ж  e, Veshja nd qytetin e 
Korqes giatd sh. XIX, SH, 1965, №,&; е е  ж е ,  Vdrejtje rreth, veshjes sd grave nd Zadrimd, 
SH , 1970, №  1; е е  ж е ,  Mbi d isavarialogji shqiptaro-rum une nd veshjen popullore, SH,
1967, № 2. На эту ж е тему А. Гьергьи представила доклад на Первый конгресс бал­
канских исследований: A. G j e r g j i ,  A nalog ies albano-rum aines dans les costum es po­
p u la te s , Tirana, 1966 (текст доклада.напечатан такж е в SA, 1966, № 1).

26 F. Н а х h i u, K ooperativa blegtorale-bujqdsore «Asim  Zeneli» (1947— 1959), 
ESh, II.

27 A. G j e r g j i ,  Provd per njd studim  etnografik nd kooperativdn bujqdsore «Shkdn- 
dia» (rrethi i Rorgds), ESh, I, II.

28 M. P r e n u s h i ,  Veshtrim  ethnografik mbi krahindn e Kallm etit, ESh, II; K. U 1- 
q i n i, Doke, veshje, zeje e besim e nd Mat, Bui. Un. sht., 1960, № 4.

165



Албанские археологи, языковеды и другие ученые в последнее деся­
тилетие обсуждают вопросы этногенеза и этнической истории албанцев. 
Известный вклад в эту проблематику внесли этнографы. На симпозиуме, 
посвященном этногенезу албанцев (Тирана, 1969), выступила А. Гьергьи 
с сообщением об общих элементах в одежде различных иллирийских 
племен2Э. Она рассказала о нательной рубахе, сборчатой юбочке, верх­
ней плащевидной одежде, головных уборах и обуви. Все названные эле­
менты костюма изображены на документированных памятниках илли­
рийской эпохи и упомянуты в трудах античных авторов. Каждому из них 
автор находит аналогии в современном традиционном костюме албан­
цев, а также у других балканских нарЪдов — в Югославии и Ру­
мынии.

Нельзя не согласиться с выводом А, Гьергьи о том, что типологиче­
ское сходство в одежде иллирийцев и албанцев указывает на иллирий­
скую культуру как на базу формирования многих элементов албанской 
культуры. Верно и то, что вскрытые аналогии в одежде древних насель­
ников Балкан выявляют связи, существовавшие между иллирийцами и 
их соседями на протяжении длительного времени (стр. 161). Однако 
А. Гьергьи слишком увлекается, на наш взгляд, идеей возникновения 
каждого, исходного элемента одежды на определенной ограниченной 
территории, связанной с определенным этносом (в данном случае илли­
рийским), и последующего заимствования его другими этносами. Ведь 
речь идет о самых простых, даже примитивных формах. Четырехуголь­
ный некроеный плащ, скрепленный застежкой, рубаха прямого покроя 
встречаются у стольких народов, что вряд ли есть необходимость искать 
центр их возникновения и пути распространения. Отнюдь не убедительно 
предположение автора о том, что кельты заимствовали юбочку как при­
надлежность мужского костюма у иллирийцев, а от них в свою очередь 
ее унаследовали шотландцы (стр. 156). По мнению авторитетных ученых, 
шотландская юбочка возникла в XV в. и генетически связана с плащом 
(нижняя его часть превратилась в юбку, а верхняя — в короткий плащ- 
плед) 30. Албанский и греческий фустан (или, как его чаще именуют, 
фустанелла) имеет иную генетическую основу: это гипертрофированный 
подол рубахи (на что указывает сама А. Гьергьи), превратившийся в 
самостоятельный элемент костюма.

Гораздо более плодотворным представляется другое исследование 
А. Гьергьи — о соотношении албанского и иллирийского орнамента. Со­
общение на эту тему она сделала на I Симпозиуме иллирийских иссле­
дований (Тирана, 1972 г.) 3‘. Рассмотрению подверглась одна группа 
орнаментальных мотивов — геометрических, которые украшают предме­
ты сельского быта еще в наши дни. Для определения возраста указанных 
элементов привлекаются археологические материалы. Наибольшее число 
совпадений относится к предметам эпохи поздней бронзы и раннего 
железа по всей зоне расселения иллирийских племен. Тезис о непосред­
ственной связи албанской средневековой культуры с иллирийской раз­
вит во многих работах албанских археологов32.

При изучении этнической истории албанцев последующих периодов — 
средневековья и нового времени — основной темой является характерис-

29 A. G j е г g j i, E lem ente te perbashkdta td veshjes sd v iseve td ndryshm e ilire dhe 
vazhdimdsia e tyre nd veshjet tona popullore, «Jliret dhe gien eza  shqiptareve»-, Tirand, 
1969.

30 A. C a m p b e l l ,  H ighland dress, arms and ornam ent, London, 1969; Y. F. G r a n t, 
H ighland folk w ays, London, 1961.

31 A. G j e r g j i ,  Pdrkime m idis ornam entikes popullore shqiptare e asai ilire, SH 
1973, .Ms 1.

32 S. A n a m a 1 i, Mbi kulturen e hershme shqiptare, SH, 1969, № 2.

166



тика локальных этнографических групп. Прежде всего здесь нужно на­
звать работу Р. Зойзи «Областное деление албанского народа»33.

На протяжении многих веков албанцы не составляли единого госу­
дарственного образования; с XV до начала XX в. они были включены в 
различные административные единицы Османской империи, границы 
которых не совпадали с этническими. Неустойчивость политического 
положения, слабость внутренних экономических связей наряду с естест­
венной изоляцией (расселение преимущественно в горной и предгорной 
зоне) — все это было причиной формирования небольших этнических 
групп внутри единого албанского этноса. Территорию расселения каж ­
дой такой группы принято называть крайной.

Краины имели различия в говорах, в особенностях костюма и других 
бытовых традициях и вошли в сознание народа каждая под своим соб­
ственным именем.

Как любое историческое явление, краины были подвержены времен­
ным изменениям. Под влиянием самых разнообразных событий полити­
ческой, экономической и общественной жизни несколько соседних краин 
тесно сближались, но при этом в каждой из них сохранялись какие-то 
свои, ей одной присущие черты быта и собственное имя. Автор предла­
гает называть такое переходное историческое образование «группой эт­
нографических областей» (стр. 16). Иногда же в результате каких-либо 
политических или общественных коллизий крупная краина дробилась 
на более мелкие. Большая заслуга Р. Зойзи заключается в том, что он 
подметил эту динамику исторического развития областных групп, в то 
время как до него исследователи смотрели на этнографическое (област­
ное) деление народа как на неизменяемое явление.

Малые краины исследователь возводит к социально-экономическим 
образованиям XIII—XV вв.— периоду феодальной раздробленности Ал­
бании.

Автор перечисляет этнографические области, существовавшие в 
XVII—XVIII вв. В южной зоне расселения албанцев — к югу от р. Шкум- 
бини — в силу целого ряда исторических причин довольно оживленные и 
разносторонние связи между отдельными краинами привели к тому, что 
уже в XVII—XVIII вв. для Южной Албании утвердилось общее наиме­
нование Тоскрия или Тоскния (Tosk§ria, Тоэкёша) и имя тоски (toskit) 
для ее населения. На севере Албании этот процесс шел медленнее. В те­
чение XVIII в. в результате сближения этнографических групп вся зона 
к северу от р. Шкумбини стала именоваться Гегнией или Гегрией (Geg- 
nia, Geg§ria), а ее население — гегами (geg6t).

Деление Албании на Гегнию и Тоскрию несколько условно, как услов­
на и граница между ними по р. Шкумбини: между двумя названными об­
ластями лежит зона переходных говоров и культурных вариаций. Эти две 
части страны не являются этнографическими областями, что справедливо 
подчеркивает сам автор статьи, определяя их как две большие группы 
этнографических областей (стр. 20). Вызывает некоторое сомнение по­
пытка Р. Зойзи найти признаки, которые характеризуют каждую из 
групп в целом и отличают их одну от другой (стр. 19). Поиски эти пока 
не принесли убедительных результатов. По нашему мнению, в современ­
ном культурно-бытовом ком-пдёксе можно выделить черты, особенности, 
традиции или областные, илц общеалбанские, или общебалканские но 
отнюдь не специфически «гцгийские» или «тоскские». Наиболее реаль­
ны лишь языковые различия: в современном албанском языке различа­
ются тоскский диалект и группа близких между собой гегийских диа­
лектов.

33 Rr. Z o j z i ,  Ndam ja krahinore e popullit shqiptar, ESh, I. Доклад на эту же те­
му был прочитан на I Конференции по албанологии (Тирана, 1962): Nendamjet е vjetra 
krahinore td popullit shqiptar, «Konferenca e рагё e studimeve albanologjike», Tirane, 
1965.

167



Р. Зойзи справедливо считает, что в результате интенсификации со­
циально-экономических связей между краинами, особенно заметной с се­
редины XIX в., в период национального возрождения, на базе древней 
этнической общности албанцев возникли условия для формирования ал­
банской нации. Это нашло выражение, в частности, в распространении 
общего для всего народа этнонима вЬщгрё^аг (мн. число shq ipe ta^ t)  и 
общего названия страны — Б й ^рёп  или Shqipni.

В общественной жизни Албании в настоящее время очень актуальны 
проблемы семьи и брака. Для подлинной победы новых отношений в се­
мейном быту необходима большая воспитательная работа среди населе­
ния. Положению женщин и другим вопроса'м становления современной 
семьи посвящены многие статьи в научной, периодической печати, напи­
санные историками, философами, экономистами. Большие задачи стоят 
и перед этнографами. С конца 1960-х и в .1970-е годы их усилия направ­
лены на изучение семьи. Семья рассматривается как социально-эконо­
мическая единица общества; главное внимание обращается на преодоле­
ние пережитков прошлого в современной семье и установление равно­
правных отношений между поколениями и полами. Описываются также 
семейные обычаи и обряды в прошлом и настоящем.

Статья Р. Зойзи «Аспекты перехода от патриархальной семьи к соци­
алистической» 3i трактует имущественно-правовые проблемы. Автора 
интересует главным образом одна форма семьи — большая патриар­
хальная семья деспотического типа, во главе которой стоял старший по 
возрасту мужчина. Такой тип семьи — носитель наиболее консерватив­
ных традиций. Равные права граждан, в том числе и имущественные, 
установленные законодательством Народной Республики Албании, 
уничтожили саму основу, на которой строилась большая патриархаль­
ная семья. Однако, по наблюдениям автора, полному утверждению семьи 
социалистического типа в Албании мешают пережитки патриархальных 
отношений в сознании людей, и не только в деревне, но и в городе, не 
только у крестьян, но и среди рабочих и служащих. Эти пережиточные 
явления Р. Зойзи подробно охарактеризовал в другой своей раб оте35. 
Так, в районах, где преобладала в прошлом мусульманская религия, з а ­
метно ограниченное участие молодых замужних женщин в кооператив­
ном производстве; вековые традиции отхожих промыслов среди христи­
анского населения Южной Албании привели к тому, что сельское хозяй­
ство лежало почти целиком на женщинах, и ныне они составляют 
основной контингент полеводческих бригад. О путях преодоления тра­
диций отхожих промыслов и о привлечении мужчин к полевым работам 
(через профессиональную сельскохозяйственную ориентацию учеников 
средних школ на селе) рассказывает А. Дояка в статье, посвященной 
положению женщины в крайне Загори 36.

Для борьбы с пережиточными явлениями в быту необходимо просле­
дить причины их возникновения; надо знать исторические события, яв­
ления общественной жизни, бытовые особенности, которые закрепляли 
эти традиции и придавали им высокий авторитет в глазах народа. Этой 
цели служит небольшая по объему, но чрезвычайно насыщенная ф акта­
ми статья К. Нова об обычном праве краины Либерии (так называемый 
Sharti i Jdriz Sulit) и положении женщин согласно этому п р аву 37.

Основные демографические аспекты современной крестьянской 
семьи осветила А. Гьергьи на материалах своих полевых работ в окре­

34 Rr. Z o j z i ,  Aspekt te kalim it nga  fam ilija patriarkal пё fam ilien e re socia iiste  
ESh, IV.

35 R. Z o j z i ,  M beturina te fam iljes patriarkale qe i behen pengesd em ancipim it te  
plote te gruas shqiptare, SH, 1969, № 1.

36 A. D о j a k a, P ozita  e gruas пё fam ilje dhe пё shoqefi пё кгаЫпёп e Z agorise. 
SH, 1969, № 1.

37 R. N o v a ,  P ozita e gruas sipas её drejtds гакопогё te Labdrise, ESh, IV.

168



стностях Люшни и Фиери38. В этой зоне ныне преобладают семьи, со­
стоящие из двух поколений: родители с детьми, среднее число членов 
семьи от 4 до 10 человек, что совпадает с общими показателями по 
стране.

Очень важно проследить, на каких принципах создаются новые семьи 
в современной Албании, как происходит выбор брачного партнера. 
В прошлом право выбора почти всегда принадлежало старшим по воз­
расту: родителям (в горских обществах — только отцу, мать не имела 
права голоса в этом вопросе), в семейной общине — главе семьи (в этом 
случае от решения вопроса устранялся даже отец юноши или девушки). 
Чрезвычайно усложнялись брачные связи строгой родовой экзогамией 
и конфессиональными различиями.

Во многих этнографических работах рассказывается о новых прин­
ципах заключения брака в наши дни — на основании взаимной склонно­
сти молодых людей. Специальным исследованием на эту тему установ­
лено, что наибольшее число браков по выбору самих молодоженов имеет 
место среди рабочих и служащих, в то время как в крестьянском быту 
новые принципы при выборе супруга внедряются медленнее 39.

Население страны придерживалось в прошлом четырех религиозных 
направлений: ислама суннитского толка (большинство населения), исла­
ма шиитского толка (немногочисленная, но авторитетная секта бекта- 
шей), католицизма и православия. Разумеется, это не может не оказы­
вать и в наши дни известного влияния на психологию людей. Поэтому 
чрезвычайно интересны сведения о заключении браков между предста­
вителями разных вероисповеданий40. Из всех браков, заключенных с 
1950 по 1968 г. в г. Шкодре (в прошлом — центр пропаганды католиче­
ского духовенства и одновременно центр фанатичного мусульманства),, 
смешанными в конфессиональном отношении оказалось немногим более 
1,5%; в г. Гьирокастре (где преобладали мусульмане, а меньшинства 
придерживалось православия) этот показатель составил 4,3%. Анализ 
данных на таком крупном предприятии, как текстильный комбинат в Ти­
ране, показал, что с 1960 по 1969 г. выходцы из разных религиозных 
групп составили 14,5% всех брачных пар.

Значительная группа журнальных статей посвящена семейным обря­
дам, большая часть их описывает свадебную церемонию в различных 
областях Албании41. Накопление конкретного материала далеко еще не 
завершено. Но и сейчас уже можно отметить узловые моменты, важные 
для выявления этнической специфики свадебного обряда. Так, в ряду 
элементов, возникших в эпоху родового строя, хорошо известных в этно­
графической науке, для Албании характерен институт кумовства, кото­
рый влечет за собой запрещение браков между семьями и группами 
семей, из которых происходят брачащиеся и кумовья.

В документальных записях, касающихся недавнего прошлого, отчет­
ливо проступает облик большой семьи (семейной общины) как элемен­
тарной ячейки общества в хозяйственном и правовом отношении.

38 A. G j е g  j i, D isa problem e пё lidhje m e zhvillim in e fam ilijes se sotm e fshatare,. 
SH , 1973, № 4 .

39 A. D о j a k a, D isa ndryshhpe, пё lidhjet m artesore pas glirimit, ESh, IV (см. так­
ж е  SH , 1969, №  4 ).

40 М. T i r t j a, Mbi m artesat . ё  Ьёга pas qlirimit m idis personash nga besim e te
ndryshm e, ESh, IV (см. также S H ,1970 , №  2).

41 М. M у  f t a r, Dasm a e m alesisd sd G jakoves, ESh, I; L. M i t r u s h i, Dasm a пё 
la let e M yzeqese, ESh, II; K. S h ' t . j e f n i ,  Doke m irditore (darsm a), ESh, II; Q. A 1 u- 
s h i, Dasm a пё M at, ESh, IV; K. D irk  a, Kerkime mbi V iletin  si institucion i hershdm  
m esjetar пё vendin tond, ESh, IV; см. также статьи в других журналах: A. D о j а к а,. 
D asm a game, SH , 1966, №  2; Sh. H o x h  a, Fejesa e m artesa пё Lumd, Bui. Un. sht., 1960,
№  4; V. X h a 9 к a, Lindja dhe m artesa пё D evoll, Bui. Un. sht., 1959, №  1; R r. Z о j z i.
D asm a пё krahindn e Skraparit, Bui. Un. sht., 1958, №  2.

169>



Не получило еще достаточного освещения соотношение выкупа за 
невесту (paja), уплачиваемого семьей жениха (первоначально он состо­
ял из традиционного свадебного костюма невесты) и приданого невесты 
(prika), приготовляемого ее семьей, которое становилось отдельной соб­
ственностью замужней женщины в семейной.общине ее мужа. Со време­
нем содержание их дополнялось, а стоимостное выражение увеличива­
лось, сюда включались и наличные деньги. Ценна в этой связи публика­
ция образцов письменных договоров о выкупе и приданом (1819— 
1843 гг.), извлеченных из монастырских архивов42. В некоторых районах 
Албании, особенно в горной зоне, пайя  значит.ельно превосходила прику, 
следовательно, семья жениха несла основные- расходы, почти буквально 
«покупала» невесту. В других местах (главным образом на юге страны 
и среди горожан) картина была противоположная: чтобы выйти замуж, 
девушка должна была иметь солидное приданое. Эти различия связаны 
с сословными, экономическими, а также демографическими факторами.

Несколько публикаций посвящено обрядам, совершаемым при рож­
дении ребенка, при первом подстригании волос и т. д.43 Эти публикации 
носяг пока только информационный характер. При дальнейшей разра­
ботке темы следует, на наш взгляд, обратить особое внимание на инсти­
тут кумовства (в Албании различают три вида его: при венчании, кре­
щении ребенка и подстригании волос). Самостоятельным сюжетом 
является традиция наречения имени. Древнейшими именами следует 
признать те, которые восходят к наименованию животных, растений и 
явлений природы44.

В настоящем обзоре мы остановились на нескольких темах, наиболее 
полно представленных в «Албанской этнографии» и других периодиче­
ских изданиях за последние полтора десятка лет. Кроме того, этнографы, 
а также историки, фольклористы, краеведы обращались к другим этно­
графическим или близким к этнографии сюжетам, среди которых — 
история обычного п рава45 (в последнее время большое внимание уделя­
ется конкретным задачам преодоления его пережитков в сознании лю­
дей46), описание многих традиционных обрядов, развлечений (в частно­
сти, очень подробное описание народных игр, бытующих в окрестностях 
г. Шкодры)47, использование народных традиций в изделиях художе­
ственной промышленности 48 и др.

42 L. М i t г u s h i, Kodiku i M onastirit td Shen K ozm ait pdr kontratat e fajesave, 
ESh, III.  Указанные договоры, как справедливо отмечает автор публикации, могут 
служить также источником для изучения одеж ды  первой половины XIX в. в области  
Мюзечея, а также ономастики и топонимики.

43 М. M e m i a ,  Lind j a dhe kumbaria nd Maldsind e Gjakovds, ESh, II; L. M i t  r u ­
s h  i, Zakone mbi lindjen e fdmijds nder lalet e M yzeqesd, ESh, IV; Sh. H о x h a, Lindja 
nd Lume, Bui. Un. sht., 1961, № 2.

44 ESh, II, f. 262, 263; ESh, III, f. 185— 187.
45 K. U 1 q i n i, Gjurmime etnografike nd trojet e Skanderbegut, Bui. Un. sht., 1961, 

№ 2 ;  J. Z a m p u t i, P ozita shoqnore e grues m aldsore shqiptare sipas kanunit, там ж е, 
Rr. Z o j z i ,  Q uestion concernant le droit contum ier albanais, SA, 1967, № 2; е г о  
ж е , Aspekte td Kanunit td Skenderbeut td para nd kuadrin e pergjithshem  td sd drejtds 
kanunore, SH, 1967, № 4.

46 A. K o s t a l l a r i ,  Mbi shtrirjen dhe shtesdzim in e sd drejtds kanunore nd Shqipdri 
dhe mbi disa geshtje qe lidhen me studim in e saj e me organizim in e luftds kunder mbe- 
turinave td sd vjetres, ESh, IV.

47 E. В u s h a t i, Lojnat popullore td rrethit td Shkodres, ESh, III; A. F i с o, Kerki- 
me folklorike nd krahinen e Zagorise, Bui. Un. sht., 1961, №  2.

48 J. В i h i k u, Pdr nje shfrytezim  md td drejtd td m otiveve tona popullore nd tek- 
-stile e artizanat, ESh, IV (см. также SH, 1970, № 1, f. 155—-162).



Н А Р О Д Ы  С С С Р

Сельские поселения Прибалтики X III— XX вв. М., 1971, 250 стр.

Создание региональных историко-этнографических атласов —  большая и интерес­
ная задача, стоящая сейчас перед многими этнографическими учреждениями нашей 
страны. Эти важные обобщ ающ ие труды требуют от работающих над ними коллекти­
вов разностороннего изучения многообразных источников, в результате которого перед 
исследователями возникают новые серьезные проблемы. К числу таких проблем отно­
сится еще мало разработанная этнографами проблема сельского расселения —  пробле­
ма сложная, комплексная, затрагивающая широкий круг вопросов, связанных как с 
этнической, так и с социально-экономической и политической историей региона.

Рецензируемая книга —■ серьезная попытка характеристики сельского расселения, 
типизации сельских поселений — необходимый этап подготовки к картографированию.

Книга представляет собой сборник, в который вошли 10 статей (4 посвящены Эсто­
нии, 4 —  Латвии и 2 —  Л итве). Авторы пользуются в основном историческими источни­
ками —  хрониками, актами, инвентарями — сопоставляя их данные с более поздними 
планами и картами отдельных местностей. Ш ироко использован и ономастический ма­
териал, позволяющий авторам, например, установить существование преж де единства 
поселений, впоследствии рассеянных. О собое внимание обращено на изменение харак­
тера землевладения и землепользования.

Статьи, посвященные Эстонии и Латвии, рассматривают, как правило, с большой 
степенью подробности сельское расселение в отдельных частях этих республик в огра-1 
ниченные отрезки времени. Так, в статье С. Аннист «О заселении прихода Ряпина в 
X V I— XVII вв.» рассмотрен характер расселения в небольшом пограничном районе на 
Ю го-Востоке Эстонии на протяжении примерно ста лет — с 1582 по 1690-й г. (стр. 13); 
в этом смысле содерж ание статьи несколько уж е, чем можно предполагать по ее назва­
нию). Этнический состав населения прихода в ту пору не был однороден; здесь жили 
эсты, финны, латыши и в небольшом количестве —  русские. Автор прослеживает сгу­
щение на протяжении столетия сети поселений, представлявших собой в большинстве 
малодворные деревни кучевого плана (меньше было деревень рядовых или, как С. Ан­
нист называет эту значительно разреженную  разновидность рядовой планировки, «це­
почечных») .

Более обширная территория и притом на большем отрезке времени рассмотрена в 
статье Г. Троска и Н. Шлыгиной «Особенности развития крестьянских поселений в 
Вильдиском районе Эстонии». Авторы убедительно показывают древность многодвор- 
ных поселений. Распад деревень они справедливо связывают с исчезновением общинных 
отношений у  эстонских крестьян. Разбирая множество примеров, они приходят к вы­
воду, что поселения «рассеянной» планировки, в которых расстояние м еж ду дворами 
колеблется от нескольких сот метров до 1— 1,5 км, сложились не потому, что, как ут­
верждали некоторые авторы, «эстонец любит самостоятельность», а в силу особенно­
стей землепользования, при котором «дворы, не связанные общими пахотными землями, 
бцлп  объединены довольно слабо» (стр. 59, 81). Традиции расселения деревнями были 
настолько сильны, что и поселения-однодворки стремились объединиться в группу с 
общим названием, а обычай располагать дворы по краю пашни приводил к рассеянной 
планировке деревень. М ожно спорить с авторами по частным вопросам (например, об 
их «полном праве» говорить, что перед нами единое многодворное поселение, ^гаже если 
его дом а отстоят друг от друга на 1—>1,5 км  —  стр. 28), но в целом древность деревень 
линейного или кучевого плана компактной или разреженной застройки нужно признать 
доказанной. Однодворные ж е поселения появились значительно позднее и получили 
широкое распространение уж е в XX в.

В статье Г. Троска «Деревни Северной Эстонии в XIX в.» рассматриваются тенден­
ции развития этих поселений в условиях проникновения капитализма в сельское хозяй­
ство. Автор выявляет деревни различной планировки — кучевые (компактные и разре­
ж енны е), рядовые и «цепочкой»,'редкие уличные —  и отмечает общ ую тенденцию, с 
одной стороны, к росту числа дворов, в деревне, с другой —  к менее компактному рас­
положению дворов. Последнюю тенденцию он связывает с аграрной реформой. Вполне 
обоснованным представляется вывод, что особенности планировки селений —  не этни­
ческий, а социальный признак, ао'казатель степени развития капиталистических отно­
шений (стр. 114). .

И. Лейнасаре в краткой статье-«О поселениях крестьян и их собственности на зем ­
лю в Латвии в период раннего феодализма» анализирует сведения «Хроники Ливонии» 
Генриха Латвийского и некоторы х. средневековых актов, останавливаясь на терминах 
«вилла» и «виллула», которыми обозначались поселения крестьян-общинников в отли­
чие от «каструм» —  феодального замка с его замковым округом («кастеллатура»). П о­
селения в данном случае рассматриваются только в социальном плане, но не в аспекте 
географическом и собственно этнографическом. Это видно хотя бы из формулировки 
на стр. 121: «...основной формой поселения крестьян в Латвии была территориальная 
-община с ее традициями коллективной собственности».

171



Более позднему периоду посвящена статья Д . Лиепиня «О типах поселений латыш­
ских крестьян в XVII в.». Сосредоточив внимание в основном на Северной Латвии 
(В идзем е), автор показывает, что уж е в XVII в. там бытовали как небольшие деревни, 
так и однодворки. Соотношение этих типов селений в различных районах Видземе не­
одинаково, но существовали районы, где одиночные дворы составляли до 90% всех 
сельских поселений (рис. 1). Главную тенденцию развития поселений автор видит в уве­
личении процента однодворок за счет распада деревень. П роцесс этот шел в Видземе  
быстрее, чем в районах с  ливским населением, но. дел о  здесь, как подчеркивает автор, 
не в этническом составе населения, а в экономических и природных условиях (стр. 141).

Та ж е территория рассматривается в статье Л. Терентьевой «Крестьянские поселе­
ния Северной Латвии (Видземе) эпохи капитализма (1860— 1917 гг.)». Л. Терентьевз 
не видит в развитии видземских селений столь цвньгх тенденций к преобладанию одно- 
дворных, как Д . Лиепиня. П одробно проанализировав обильный конкретный материал 
по микрорайонам, она устанавливает преемственнЪ.стц многих поселений и приходит 
к выводу, что «процесс развития поселений был ..вовсе не так прямолинеен, и в ходе  
его происходил не только распад деревень, но ' и образование новых многодворных 
поселений, дворы которых оказывались связанными общими формами землепользова­
ния» (стр. 200). Сложным представляется нам и. вопрос о «ваках» —  «пагастах», кото­
рые автор склонен, кажется, противопоставить деревням, как особый тип поселения 
(стр. 189, 192, 194). Если отправляться от воспринятого латгалами восточнославянского 
термина «погост», то следует преж де всего отметить, что термин этот не однозначен. 
Он обозначал и определенную административно-территориальную единицу, включавшую  
обычно несколько селений, и само поселение — центр этой территории1. Это следовало  
как-то отразить и на приложенной автором интересной схеме (рис. 13).

Вторая статья Л. Терентьевой — «Крестьянские поселения Латгалии эпохи ф еода­
лизма (ХУШ  — первая половина XIX в.)» возвращает читателя к периоду д а ж е  более 
раннему, чем указано в заголовке, поскольку автор касается и водочной реформы, ока­
завшей большое влияние на планировку поселений Восточной Латвии, длительное время 
не составлявшей единого административного целого с другими латвийскими землями  
(стр. 201, 216— 217). На обильном, новом для науки материале показано развитие ти­
пов поселений, в этой провинции более разнообразных (поскольку более сложным был 
и этнический состав ее населения). Отмечая, в частности, влияние русских соседей, 
автор приходит к выводу, что в эпоху феодализма еще не возникли условия для хутор­
ского расселения. Дробление крестьянских хозяйств вело в тогдашней обстановке лишь 
к увеличению числа дворов в деревнях (стр. 219). Н уж но отметить, что эта статья — 
единственная в сборнике, в которой рассматривается не только планировка поселений, 
но и состав крестьянских дворов.

Ю. Юргинис статью «Внутреннее устройство литовской крестьянской деревни в 
XIV— XVII вв.» начинает с анализа Помезанской правды (1340 г .), судебника Казимира  
(1486 г.) и подробно освещает влияние на устройство деревень водочной реформы вто­
рой половины XVI в. М ожно спорить с автором по поводу того, насколько правомерен 
его вывод о численности дворов в деревне (указанная на стр. 220  численность в ^ д в о ­
ров представляется для XIV в. несколько завышенной), но ценность привлечения ран­
них письменных источников к изучению более поздних крестьянских поселений не­
сомненна.

Статья И. Буткявичюса «Уличные деревни в Литве» во многом соприкасается со 
статьей Ю. Юргиниса. Автор выделяет типы уличных (полосовые, двойные, свободные) 
и линейных деревень, связывая их происхождение с землепользованием, регулируемым  
волочной реформой. В статье даны не только карты микрорайонов, но и картосхема  
распространения намеченных автором типов поселений на всей территории республи­
ки, что особенно важно, если учесть, что рецензируемый сборник является в значитель­
ной мере подготовительной работой к атласу региона.

Мы видели, что в книге собраны продуманные этюды к будущ ему интересному раз­
делу атласа. Н адо сказать, что не все региональные атласы в настоящее время вклю­
чают такой раздел. В частности, разработка его пока не ведется для атласа «Украина, 
Белоруссия, Молдавия», в северной своей части соприкасающегося с атласом П рибал­
тики. М ожет быть, следовало бы в дальнейшем заняться этой проблемой хотя бы для 
пограничных территорий.

Но вернемся к сборнику. Ознакомив читателя с его содержанием, хочется обратить 
внимание на некоторые недочеты этой полезной книги. Представляется, в частности, 
не вполне удачным заглавие: «Сельские поселения...». В задачу авторского коллектива, 
кажется, не входило дать полный очерк сельских поселений. Ни в одной статье не осве­
щены сколько-нибудь подробно, например, мызы —  селения дворян —  они лишь иногда 
упоминаются. Не рассматриваются и поселения бобылей. В этом смысле заглавие шире 
содержания книги, в которой рассматриваются только крестьянские поселения. Н асколь­
ко нам известно, именно таково было первоначально заглавие — «Крестьянские поселе­
ния...» —  оно было бы более точным.

В трех последних статьях недостаточно подчеркнуто наличие деревень рядового  
плана. В некоторых случаях авторы не видят четкой грани м еж ду рядовой и уличной 
планировкой (можно встретить, например выражение: «поселение рядовой или да ж е

1 М. Г. Р а б и н о в и ч ,  Поселения. Очерки русской культуры X III— XV вв., М »  
1970, стр. 234—235.

172



уличной планировки» —  стр. 179) или прямо относят к уличным деревни прибрежно­
рядовой планировки (стр. 237). М еж ду тем, уличную планировку всегда отличает по­
л ож ение усадеб  по обеим сторонам улицы-дороги «лицом» (большей частью —  ф асада­
ми домов) друг к другу, Если ж е дворы стоят друг к другу «в затылок» и дома обра­
щены фасадами в одну сторону, то это —  рядовая планировка, даж е если бы они и рас­
полагались через дорогу. С этой точки зрения планировка, о которой говорится на 
стр. 244, по-видимому, рядовая, а не уличная, как утверждает автор.

Имеются повторы, которые легко было бы устранить. Так, в статьях Ю. Юргиниса 
и П. Буткявичюса (стр. 226— 228, 231— 232) повторяется характеристика планировки 
деревень в связи с водочной реформой, ее можно было дать лишь в одной из статей.

Не всегда выдержана единая транскрипция названий, например: Кайвены — Кайве- 
ни, Силъяни —  Сильяни (стр. 154— 155, и рис. 4 ). Картосхемы республик и отдельных 
областей сделаны «немыми». М еж ду тем, указание названий хотя бы крупных горо­
дов, пуансоны которых сейчас легко спутать с условными обозначениями иного по­
рядка (например, на стр. 193, 236, 244), намного облегчило бы пользование картосхе­
мами для тех, кто не занимается специально Прибалтикой.

Все эти мелкие замечания мы делаем в н адеж де на то, что они пригодятся в 
дальнейшем издании материалов и исследований о поселениях Прибалтики. Этот ин­
тересный и полезный труд, значение которого выходит за  пределы Прибалтийского ре­
гиона, несомненно, долж ен быть продолжен.

М. Г. Рабинович

Декоративное искусство Дагестана (Автор-составитель Д . Ч и р к о в ) .  М., 1971, 
277 стр., 165 илл.

За последние годы оживился интерес к быту и культуре народов Дагестана. Этому 
«способствуют произведения дагестанских писателей и поэтов, издаваемые на русском 
языке, труды историков, этнографов, археологов и искусствоведов. Однако до сих пор 
отсутствовали популярные издания, посвященные местному декоративному искусству. 
И вот первая такая книга издана. Это альбом, составленный Д . А. Чирковым. Введение 
принадлежит перу народного поэта Дагестана Р асула Гамзатова.

Текст дан на трех языках: русском, французском и английском.
В альбоме четыре раздела. Первый — посвящен керамике Дагестана: здесь воспро­

изведены древние сосуды, поливная распирная посуда XVIII-XX вв. из села Испик, 
керамические сосуды с ангобной росписью и резным узором из села Сулевкент. П ред­
ставлено много оригинальных расписных кувшинов, тарелок, а также мелкая пластика 
(глиняные игрушки) из села Балхар. Автор показывает своеобразие форм и декора­
тивные особенности керамики каж дого центра гончарного производства Дагестана.

Во втором разделе, самом большом по объему, рассматривается художественный  
металл. В иллюстрациях этого раздела воспроизводятся древние и средневековые изде­
лия, вещи кубачинских и гоцатлинских мастеров, изготовленные в X V III—XX вв. и в 
наши дни. Много различных женских серебряных украшений работы аварских, куба­
чинских и лакских мастеров: ажурные серьги, подвески, массивные женские поясные 
пряжки XIX в., покрытые зернью, чернью и сканью; здесь показано и богато отделан­
ное оруж ие XIX в.

В этом ж е разделе даны работы народных мастеров декоративно-прикладного ис­
кусства Д агестана, много раз экспонировавшиеся на всесоюзных и всемирных выстав­
ках: Г. Кишева (перечница в форме кубачинского водоносного кувшина «муч1ал» и 
флакон для д у х о в ), Р. Алиханова (туалетная тарелка, сервиз для вина, декоративная 
ваза «Ю билейная»), Г. М агомедова (декоративный кувшин, вазы, флакон для духов, 
браслет с эмалью ), А. Абдурахманова (пудреница, декоративная ваза в виде кувшина 
«муч1ал»), М. Д ж ам алудинова (декоративный кувшин), М. М агомедовой (серебряный, 
с цветной перегородчатой эмалью, переплет книги Р. Гамзатова «Мой Дагестан») и др.

В следующ ем разделе альбома представлены резной камень и дерево. Здесь при­
ведены фотографии ступок для цеснбка, каменной подставки для прялки, мерок для 
муки, а такж е инкрустированных, мельхиором изделий из дерева, изготовленных унцу- 
кульскими мастерами —  курительрЫх трубок, ступок, солонок, тарелок. Интересны д е ­
коративные панно с изображениями .животных.

Последний раздел посвящен" ковроделию, вязанию, ткачеству. В нем воспроизве­
дены образцы узорного ткачества, вышивки X V III— XIX вв., ковровые изделия аварцев, 
даргинцев, лезгин и других народов Дагестана и т. д. Д . А. Чирков показывает специ­
фику и художественны е особенности ковроткачества, вязания и вышивки, характерные 
для каж дой народности, прослеживая при этом то общ ее, что присуще искусству всех 
народов Дагестана (стр. 203).

Всего в альбоме помещено 165 иллюстраций различных предметов декоративного 
искусства Дагестана из собраний крупнейших музеев СССР —  Государственного Эр­
митажа (Л енинград), Государственного исторического музея (М осква), М узея народ­

173



ного искусства (М осква), М узея искусства народов Востока (М осква), Дагестанского  
музея изобразительных искусств (М ахачкала), и также частных коллекций С. Хану- 
каева, Д . Чиркова, Д . Митлянского, А. Власовой, Д . Маркевича и др.

Прекрасно оформленный, хорош о изданный альбом представляет интерес для ис­
кусствоведов, этнографов, историков, художников, а также для широкого круга чи­
тателей.

К сожалению, в тексте, написанном Д . А. Чирковым, допущены серьезные ошибки 
в датировке древних и средневековых предметов, а,, также в изложении развития кера­
мического производства и художественной обработки металла. Так, расписную кера­
мику IV тыс. до  н. э., найденную в селе Гинчи, Д.' А. Чирков считает наиболее харак­
терной для Дагестана, а сосуд середины I тыс. до -н. э. (рис. на стр. 19) выдает за об­
разец типичной керамики эпохи бронзы.

Кувшин (стр. 21, рис. 2 ), названный автором-‘.«Поросенок», в подписи к иллюст­
рации неверно датирован III-VI вв. н. э., а в тек.сЪе"'- он отнесен к еще более раннему 
времени: «для Нагорного Дагестана I— III вв.— пишет Д . Чирков,— типичны небольшие 
светло-красные кувшинчики с головой свиньи» (с т р .'20). М еж ду тем среди огромного 
керамического материала I-III вв. н. э., а также- памятников III-VI вв. н. э. (Таркин- 
ский, Карабудахкентский, Хабадинский, Урцекский могильники, Большой Буйнакский 
курган, Урцекское, Верхнечирюртовское городище и ряд других) такие кувшины не 
встречаются. Следовательно, светло-красные кувшины с головой свиньи не были типич­
ны для Дагестана ни в I-III вв. н. э., ни в III-VI вв. н. э. В эти периоды здесь была 
распространена зооморфная керамика совершенно другого облика. Что касается кув­
шина «Поросенок», то он впервые был опубликован Э. В. Кильчевской и А. С. И ва­
новым (найден в сел. Хури) С Указав примерную датировку е г о — III-VI вв. н. э. 
Э. В. Кильчевская и А. С. Иванов несколько удревнили эту находку. В свете последних  
археологических исследований такую керамику следует датировать X-XII вв. н. э.

Во втором разделе «Изделия из металла» на стр. 85 воспроизведена бронзовая  
литая подвеска (изображение женщины с ребенком на руках), которую Д . А. Чирков 
считает пряжкой пояса. Он датирует ее II-I тыс. до н. э. (!) и относит к коллекциям  
Государственного исторического музея (? ). В действительности эта подвеска датиру­
ется V II-началом V III вв. н. э., найдена она в раннесредневековом Верхнечирюртовском  
могильнике (раскопки 1956 г.), хранится в Институте истории, языка и литературы  
Дагестанского филиала АН СССР.

Об этой подвеске, за которой уж е закрепилось название «мадонна»' (или «Верхне- 
чирюртовская мадонна»), неоднократно писал и2. Она экспонировалась на выставке 
декоративно-прикладного искусства Дагестана в Москве и Ленинграде, в Польше и 
Чехословакии.

Бронзовая пряжка, воспроизведенная на той ж е странице, такж е хранится не в 
Историческом музее, а в Институте истории, языка и литературы Дагестанского фи­
лиала АН СССР. Датируется она не II-I тыс. до н. э., a V IH -X  вв. н. э. и найдена во 
время раскопок Бежтинского могильника в 1958 г.3.

Неточна датировка (конец I тыс. до н. э.) бронзовых культовых статуэток (стр. 81—  
83). В 1940-е гг. такие статуэтки относили к середине I тыс. д о  н. э . 4, а в 1960-е гг. 
на основе новых данных время их бытования было уточнено —  рубеж  II— I тыс. 
до н. э . 5.

Допущены ошибки и в датировке ювелирных изделий, изготовленных в сравнительно 
позднее время. Например, браслет конца XIX в., воспроизведенный на стр. 109, дати­
рован Д . А. Чирковым XVIII в.

Неверно указано время возникновения и расцвета ювелирного дела в Дагестане. 
На стр. 82 говорится, что «...во II в. н. э. получает расцвет ювелирное производство», 
а на стр. 106 читаем: «искусство ювелирной обработки серебра, возникшее в Дагестане  
в эпоху средневековья, было тесно связано с худож ественной традицией бронзового 
литья». Если расцвет ювелирного дела относится ко II в. н. э., значит зародилось оно 
раньше, а следовательно, искусство ювелирной обработки серебра возникло в Дагестане  
не в эпоху средневековья и не во II в. н. э., а в гораздо более отдаленную эпоху.

Неверно утверждение автора, что «с появлением изобразительности в значительной 
мере утрачена декоративность и орнаментальность вещей» (стр. 164). Очевидно, речь 
идет о серебряных изделиях, созданных в последние годы дагестанскими мастерами. 
В альбоме представлены две работы, в отделке которых наряду с традиционным куба- 
чинским орнаментом использованы изобразительные элементы —  браслет с эмалью  
Г.-Б. М агомедова (стр. 153, рис. 57) и декоративная ваза А. А бдурахманова (стр. 155,

1 Э. В. К и л ь ч е в с к а я ,  А.  С. И в а н о в ,  Художественные промыслы Дагестана, 
М., 1959, рис. 26.

2 «Материалы по археологии Дагестана», т. И, М ахачкала, 1961, стр. 261, рис. 11,8;  
«Декоративное искусство СССР», 1969, №  12.

3 Д . М. А т а е в ,  Археологические исследования у  Главного Кавказского хребта, 
«Уч. зап. Ин-та истории, языка и литературы Д аг. филиала АН СССР», т. V II, М ахач­
кала, 1959; е г о  ж е ,  Археологические исследования в Д и до, «Сов. археология», 1961, 
№ 1.

4 А. П. К р у г л о в ,  Культовые места горного Дагестана, «Краткие сообщения: 
Ин-та истории материальной культуры», вып. XII, 1946.

5 «История Дагестана», т. I, М., 1967, стр. 93.

174



рис. 59). На этих изделиях изображения птиц настолько органично вплелись в орнамент,, 
что вряд ли мож но говорить об утрате декоративности или орнаментальности.

В разделе «Резной камень и дерево» камнерезное искусство Дагестана представ­
лено всего двумя предметами — ступкой и подставкой для прялки XIX в. Правда, в ил­
люстрациях к вводной части показан еще кубачинский камин с резьбой (отметим, кста­
ти, что первые пять фотоиллюстраций альбома почему-то не имеют подписей). Но эти 
предметы не раскрывают все особенности и богатство камнерезного искусства народов 
Д агестана, получившего широкую известность по работам ряда исследователей6. Автор 
не всегда удачно раскрывает символику декоративных элементов, а назначение отдель­
ных предметов истолковывает порой неверно. В тексте и в подписях к иллюстрациям 
встречаются неточные термины и выражения, такие как «задымленная керамика», часто 
применяемое Д . А. Чирковым для обозначения расписной керамики Балхара.

Помещенная в альбоме карта художественных промыслов Дагестана дает читателю  
представление о степени распространенности различных промыслов в тех или иных райо­
нах республики. Но почему-то на этой карте не обозначен широко известный центр 
производства худож ественной керамики Дагестана —  село Балхар. Не указаны на карте 
и центры ткачества, хотя они помещены в указателе под номером И . Карта содержит  
и другие неточности.

К числу недостатков рецензируемой книги относится и отсутствие рекомендательной 
или справочного характера литературы по декоративному искусству Дагестана. Судя 
ж е по тексту альбома, автор пользовался такой литературой, особенно работами 
Э. В. Кильчевской и А. С. И ванова,

Эти и другие недостатки сильно снижают значимость альбом? «Декоративное 
искусство Дагестана».

М  М. Маммаев

6 См.: А. С. Б а ш к и р о в ,  Искусство Дагестана. Резные камни, М., 1931; И. А. О р- 
б е л и ,  Албанские рельефы и бронзовые котлы, «Памятники эпохи Руставели», Л., 1938, 
стр. 301—  326; Е. М. Ш и л л и н г ,  Кубачинцы и их культура. Историко-этнографиче­
ские этюды, М .-Л ., 1949; Э. В. К и л ь ч е в с к а я ,  Декоративные искусство аула Кубачи, 
М., 1962; П. М. Д  е б и р о в, Резьба по камню в Дагестане, М., 1966; Э. В. К и л ь ч е в ­
с к а я ,  От изобразительности к орнаменту, М., 1968.

* * *

П еред нами книга-альбом, составленная Д . А. Чирковым, тираж ее 2500 экз. 
Полиграфически она исполнена безупречно: красивы опубликованные в ней фотогра­
фии, интересно задуман макет книги. Когда открываешь первые страницы, искренне 
радуеш ься горячим строкам предисловия. Написано оно поэтом Расулом Гамзатовым. 
На вопрос —  почему ж е так богато и разнообразно искусство Страны гор, поэт отве­
чает: «Просто потому, что он горец! Просто потому, что учили его этому искус­
ству тысячу и семь лет! Просто потому, что в нем живет поэт, композитор, х у д о ж ­
ник!» (стр. 14). Такое предисловие могло бы украсить любой труд, посвященный куль­
туре народов Дагестана. Откроем ж е  книгу и внимательно прочитаем ее текст, по­
смотрим иллюстрации.

Первый раздел —  «Керамика» —  начинается с утверждения, что местное керами­
ческое производство имеет тысячелетнюю историю (с V I—V тыс. до н. э . ) .Э т о  д о ­
кументируется находками В. М. Котовича на поздненеолитической стоянке М алин-Ка­
рат близ села Р угудж а. А далее следует уж е вывод самого автора, пока, к сож але­
нию, ничем не подкрепленный. Д . А. Чирков пишет, что с IV тыс. до н. э. вплоть до  
конца II тыс. д о  н. э. по всему Дагестану встречается «красно-лощеная керамика с 
ангобной росписью» (стр. 17). В действительности это не так. Только на стоянке Гин- 
чи (у  сел. Тидиб) М. Г. Гаджиев нашел древнюю (IV тыс. до н. э.) расписную кера­
мику, которая, кстати, появилась в центральной части высокогорного Дагестана под 
воздействием культур Передней А зи и 1. За огромный период I I I — начало I тыс. д о  
н. э. на остальной территории Дагестана вырабатывалась лишь керамика с темной 
поверхнсстью, украшенная редким налепным орнаментом в виде поясков, выпуклостей 
и несложным углубленным узором - Видоизменялись формы посуды, менялся характер 
декора, но почти всегда местная, керамика была покрыта шероховатой и грубой об ­
мазкой, а не росписью и ангобом 2.

■М . Г. Г а д ж и е в ,  Новые данные о южных связях Дагестана в IV-III тыся­
челетиях до  н. э., «Краткие сообщения Ин-та археологии АН СССР», вып. 108, М., 
1966, стр. 59— 61.

2 В. М. К о т о в и ч, Верхнегунибское поселение — памятник эпохи бронзы горно­
го Дагестана, М ахачкала, 1965; М. 'Г. Г а д ж и е в ,  И з истории культуры Дагестана 
в эпоху бронзы, Махачкала, 1969; М. И. П и к у л ь ,  Эпоха раннего ж елеза в Д агеста­
не, М ахачкала, 1967; В. И. М а р к о  в и н ,  Дагестан и горная Чечня в древности, «М а­
териалы и исследования по археологии СССР», вып. 122, М., 1969.

175



Версия о повсеместном и очень длительном использовании росписи в декорирова­
нии посуды, очевидно, понадобилась автору, чтобы как-то связать прошлое с  настоя­
щим — с расписной керамикой сел Балхар и Сулевкент.

В книге есть и другие ошибки в освещении археологического материала. Так, на 
стр. 19 воспроизведен типичный средневековый сосуд IX— XIII вв. н. э. (они встреча­
ются даж е и в более позднее время), в подписи ж е к рисунку сказано, что это кув­
шин III— I тыс. до н. э. П одобные сосуды  хорош о известны по множеству памятни­
ков (могильники Агач-Кала, Д егва, Кули) 3. Такую керамику, звонкую, со следами  
работы лощилом, покрытую поясками с орнаментом змейкой и имеющую лепестко­
вый слив (по типу эйнохой) все археологи Кавказа относят к албано-хазарскому вре­
мени. Эта керамика не имеет ничего общ его с - керамикой эпохи бронзы и раннего 
ж елеза, т. е. I l l — I тыс. до н. э.

Касаясь общих вопросов развития гончарного.дела в Д агестане, Д . А. Чирков сле­
дует за текстом книги Э. В. Кильчевской и А .,С . Иванова о художественны х про­
мыслах Дагестана, иногда чрезмерно упрощая концепции авторов, но об этом я скаж у  
позднее. Вызывают сомнения многие предлагаемый Д . А. Чирковым датировки. Так, 
например, он пишет, что в VIII в. в Сулевкенте у ж е сущ ествовало «развитое произ­
водство глиняной посуды» (стр. 32), а Э. В. Кильчевская и А. С. Иванов говорят 
о таком производстве только предположительно, относя его к V III— X в в .4. И больше 
веришь им, чем категорическому утверждению Д . А. Чиркова. Автор датирует X III—  
XV вв. появление гончарного круга в Д агестане (стр. 42 ), а вот знаток дагестанского  
ремесла М. М. Маммаев считает, что гончарный круг вошел в употребление с первых 
веков н. э . 5. И когда после подобных «экскурсов» Д . А. Чирков говорит о поселениях 
«начала нашей эры» (стр. 40) у  села Балхар, то у ж е  с сомнением относишься к его 
датам, тем более, что в археологической литературе эти поселения не упоминаются.

Обидно, что, говоря о современном искусстве .гончаров, Д . А. Чирков не привел 
ни одного конкретного имени, не рассказал о мастерстве балхарских женщин. Д а ж е  
глиняные статуэтки, что с такой любовью лепит Зубай дат Умалаева, в книге поданы  
как безымянные. А ведь им посвящена специальная статья искусствоведа И. Ш. Ар- 
бухановой 6.

Балхарские статуэтки Д . А. Чирков совершенно справедливо рассматривает как 
«персонажи лакских народных сказок» (стр. 72), хотя и существует ничем не подкреп­
ленное мнение Д . Митлянского, что их образы навеяны «Змеями-Горынычами, Тяни- 
Толкаями, сиренами», пришедшими у ж е в наше время из русских книжек 7

Второй раздел альбома — «Изделия из металла» — также начинается с небольшого 
археологического экскурса, в котором такж е имеются неточности. Д . А. Чирков пи­
шет, что изделия эпохи бронзы «отличались сложной формой и орнаментом» (стр. 79). 
А это не совсем верно. В эпоху бронзы —  в III— II тыс. до  н. э.—  формы предметов  
были крайне просты. Их орнамент можно назвать Монументальным, но только не 
сложным.

Совершенно несерьезно представлено декоративное искусство Кавказской А лба­
нии. М ожно подумать, что в период с IV в. до й. э.—  VII в. н. э. здесь изготавлива­
лись лишь бронзовые котлы, которые весьма условно принято называть «албанскими». 
А где ж е зооморфные водолеи, кувшины, блюда и чаши, что были найдены в Д а ге­
стане? Известно, что именно в это время сасанидское искусство получило широкое раз­
витие, оно обогащало искусство самых различных народов и само обогащ алось за  их 
счет 8.

Меньше всего возражений вызывают те страницы, на которых Д . А. Чирков опи­
сывает бытовую медную посуду кубачинцев и гоцатлинцев (стр. 90— 104). Здесь только 
можно заметить, что автор совершенно упустил из вида медночеканное производство  
лакцев. Их продукция пользовалась большим спросом как в Дагестане, так и за  его 
пределами 9.

Ю велирному делу в книге отведено большое место. Однако, говоря о глубинных 
истоках дагестанского мастерства, Д . А. Чирков не использовал материалы ряда м о­
гильников (Новолакский, Мугерганский, Агачкалинский, Акушинский и д р .), в которых 
найдено много ювелирных изделий —  прототипов украшений, характерных для настоя­
щего времени.

3 К. Ф. С м и р н о в ,  Агачкалинский могильник —  памятник хазарской культуры  
Дагестана, «Краткие сообщения Ин-та истории материальной культуры», вып. XXXVIII, 
М., 1951.

4 Э. В. К и л ь ч е в с к а я ,  А.  С. И в а н о в ,  Художественные промыслы Д агеста­
на, М., 1959, стр. 25.

6 М. М. М а м м а е в ,  Ремесло Дагестана албано-сарматского и ранне-средневе­
кового времени, Автореферат канд. дис., М., 1970, стр. 7.

6 И. Ш. А р б у х а н о в а ,  Сказочное царство Зубайдат Умалаевой, «Сов. Д а ге­
стан», Махачкала, 1970, № 3.

7 Д . М и т л я н с к и й ,  Маленькие шедевры из Балхара, «Декоративное искусство 
СССР». 1967, №  д  стр. 48.

8 К. В. Т р е в е р ,  Очерки по истории и культуре Кавказской Албании, М .-Л., 1959.
9 Д.-М . С. Г а б и е в. М еталлообработка у  лаков, Автореферат канд. дис., Тбили­

си, 1959, стр. 11, 12.

176



Описывая современное ювелирное дело у  дагестанцев, Д . А. Чирков говорит: «из­
готовлялись они (ювелирные изделия —  В. М .) на заказ лишь как подспорье к заня­
тию сельским хозяйством. В то ж е время это ремесло передавалось из поколения в по­
коление и было профессиональным» (стр. 106). Это замечание не очень удачно пере­
ф разирует мысль Э. В. Кильчевской и А. С. Иванова из упоминавшейся выше книги. 
Цитирую: «Изготовлялись эти изделия (ювелирные — В. М .), как правило, на заказ, 
Ю велирное дело являлось для мастеров лишь подсобным ремеслом к основному заня­
тию сельским хозяйством. Тем не менее, это ремесло было профессиональным и боль­
шей частью передавалось из поколения в поколение» 10. К сожалению, и в дальнейшем 
тексте раздела встречаются подобные «совпадения».

Н еудачна композиция раздела об изделиях из металла. Так работы кубачинских 
мастеров описываются вперемежку с работами аварских мастеров. При этом после­
дую щ ее утверждение порой противоречит предыдущему. Так, например, Д . А. Чирков 
подчеркивает, что чернь на аварские изделия из серебра не накладывалась (стр. 112), 
а  далее пишет о черневых рисунках, которые особенно умело делали мастера селений 
Р угудж а, Согратль, Гамсутль.

И звестно, что ювелирные изделия дагестанцев часто украшаются камнями. Их на­
бор невелик: черный агат, красно-оранжевый сердолик, вишнево-красные альмандины, 
сине-черная ляпис-лазурь (лазурит), лазоревая бирюза, а такж е красный коралл. Кам­
ни и кораллы поступали в основном из стран Востока. Д . А. Чирков в аннотациях к 
рисункам упоминает не характерные для Дагестана топазы, янтарь и проч. Эти камни 
могли быть использованы для украшения в самое позднее время, или ж е они неверно 
определены.

Третий раздел книги —  «Резной камень и дерево» —  довольно беден. Здесь отсут­
ствуют знаменитые кубачинские рельефы, нет известных своей красотой надмогильных 
стел, д а ж е  не упомянута архитектурная резьба по дереву: читатель так и не узнает 
о существовании «корневых столбов» с солярными знаками, о «кукби» —  символиче­
ском изображении женской груди, украшавшей каменными выступами старинные авар­
ские дом а и башни. Искусство резьбы по камню и дереву в альбоме сводится, в основ­
ном, к чесночным ступкам, и лишь несколько страниц посвящены деревообделочному  
мастерству Унцукуля. Но и здесь, как в предыдущ их разделах, фигурируют безликие 
вещи, а две-три деревянные плакетки с инкрустированными изображениями драконов 
и крылатых лис трактуются как подражания средневековым каменным рельефам се­
ления Кубачи, о которых ранее ничего не говорилось.

Последний раздел, «Ковроделие, вязание, ткачество», занимает большую часть 
книги. К сожалению, там, где автор не описывает конкретные изделия, он просто- 
напросто перефразирует отдельные положения из упоминавшейся у ж е книги Э. В. Киль­
чевской и А. С. Иванова. Д ля  этого достаточно сравнить стр. 201, 203, 224, 234, 240, 
242, 254 из альбома Д . А. Чиркова и, соответственно, стр. 69, 71, 81, 83, 81, 74 из работы 
Э. В. Кильчевской и А. С. Иванова.

Итак, рецензируемая книга, изданная с параллельными текстами на английском, 
и французском языках, не дает, к сожалению, ничего нового, не информирует широ­
кого читателя о последних успехах археологов, искусствоведов, этнографов. Она на­
писана на низком научном уровне, к ней не приложен д а ж е  список литературы. Ведь 
чтобы писать популярно, необходимо, преж де всего, хорош о знать материал. На наш 
взгляд, издательство «Советский худож ник» явно поспешило с публикацией этой книги.

В. И. Марковин

10 Э. В. К и л ь ч е в с к а я ,  А.  С. И в а н о в ,  Указ. раб., стр. 51.

Исторические песни XVI11 века. И здание подготовили О. Б. А л е к с е е в а  и 
Л.  И.  Е м е л ь я н о в .  Л ., 1971, 356' стр. Исторические песни XIX века. Издание подго-

Л. В. Д о м а н о в с к и й  , ; .0 .  Б. А л е к с е е в а ,  Э.  С. Л и т в и н .  Л., 1973,товили 
284 стр.

В 1960 г. вышел в свет первый выпуск свода исторических песен в серии «П амят­
ники русского фольклора» —  «Исторические песни X III— XVI веков», в 1967 г.—  второй 
выпуск —  «Исторические песни XVII века», в 1971 г.—  третий —  «Исторические песни 
X V III века». С опубликованием в 1973 г. последнего, четвертого сборника «Историче­
ские песни XIX века» заверш ено первое в истории русской и советской фольклористи­
ки фундаментальное издание исторических песен X III—XIX вв. Настоящее издание, 
наиболее полное по охвату материала и по числу публикуемых текстов: в четырех 
выпусках опубликовано 1665 исторических песен с нотными приложениями (218 нот­
ных примеров). Сборники подготовлены к печати с  учетом современных текстологи-

12 Советская этнография, № 6 177



ческих требований к изданию произведений фольклора: заново просмотрены и крити­
чески проверены тексты печатных источников, выявлены тексты, подлинность которых, 
нуждается в уточнении, дан обстоятельный научный комментарий к песням. Песни- 
напечатаны со всеми известными вариантами или со ссылками на них, благодаря чему 
читатели и исследователи могут получить более полное представление о сюжетном  
составе произведений, о характере разработки каж дого сюжета, о содерж ании песен­
ных циклов. Усилия фольклористов Института русской литературы (Пушкинского д о ­
м а), осуществивших сводное издание исторических песен, несомненно, заслуж иваю т  
признания и высокой оценки.

В рассматриваемых сборниках, как и в предыдущ их, сюжеты песен расположены  
по историко-тематическому принципу. В целом этот принцип соблюдается строго и по­
следовательно. Однако встречаются и отступления. Например, в сборнике «Историче­
ские песни XVIII века» песни о пострижении ■ Ё. .'Л опухиной, относящиеся к концу  
XVII в., расположены после песен о Северной войне, песни о сборе солдат под П ол­
таву предшествуют более ранним песням о взятйи Орешка (Ш лиссельбурга). Песни  
об И. Краснощекове, связанные с событиями русско-ш ведской войны П741— 1743 гг., 
напечатаны перед песнями о Булавинском восстании 1707— 1709 гг. Аналогичные о т ­
ступления от хронологической последовательности мы находим и в сборнике «И стори­
ческие песни XIX века». Здесь песни об  Аракчееве даны после песен о смерти Алек­
сандра I, а песни о походе под Варш аву (1831 г.) расположены после песен о собы­
тиях на Кавказе (40— 50-е годы XIX в .) .

Иногда близкие по сю ж ету песни печатаются в составе разных циклов и, наобо­
рот, сюжеты, далекие по тематике и не имеющие да ж е  внутренней худож ественно»  
взаимосвязи, объединяются в циклы под общим названием. Например, в сборнике  
«Исторические песни XVIII века» песня об осаде Выборга (№  103), по всей вероят­
ности относящаяся к периоду Северной войны, включена в Цикл песен об И. Красно­
щекове; в то время как песня «Краснощеков утеш ает своих солдат» (№  204) почему-то 
не вошла в состав этого цикла. Песня с характерным началом «Нам то не дорого  
было злато, чисто серебро» (№  202 ) включена в группу песен, объединенных назва­
нием «Корабельщики бранят князя», хотя ее место, безусловно, в цикле песен «С ол ­
даты судят Долгорукого» и т. д. В сборнике «Исторические песни XIX века» песня 
о похвальбе французов завоевать Россию (№  47) оторвана от цикла песен «Русские  
войска разбивают французов», в составе которого напечатаны близкие ей по сю ж ету  
песни с теми ж е начальными строками «Похвалялись злы французы». В сборник «И сто­
рические песни XVIII века» мож но было бы включить одну из популярнейших песен  
петровского времени «Как на матушке на Неве-реке», известную в большом количе­
стве вариантов.

В выпуске «Исторические песни XIX века» встречаются неточные ссылки на тек­
сты, напечатанные в предыдущих сборниках. Например, в комментариях к варианту- 
песни №  301, извлеченному из сборника А. П ивоварова', дается ссылка на сборник. 
Б. Н. Путилова 2, хотя в нем опубликован совсем другой вариант, из сборника А. Са­
вельева 3. Вариант песни №  339 был впервые напечатан П. В. Ш ейном не в 1877 г., 
как указано в выпуске, а в 1859 г.

Есть в рецензируемых сборниках и более серьезные недостатки. Так, одна и та ж е  
песня опубликована и в сборнике «Исторические песни X V III века» (№  113), и в сбор­
нике «Исторические песни XIX века» (№  28) под разными названиями и с различным  
комментарием. По непонятным причинам без последних четырех строк приведен текст  
известной песни о Пугачевском восстании (№  504), записанной А. С. Пушкиным, хотя  
в сборнике «Песни, собранные писателями» (М., 1968), откуда перепечатан этот ва­
риант, приводится полная запись текста песни.

Конечно, все эти погрешности и неточности не умаляют той большой работы, ко­
торую проделали составители рецензируемых сборников, подготавливая исторические 
песни к печати.

Сборникам предпосланы содержательные вступительные, статьи, авторы которых 
не ограничиваются, как обычно, тематическим обзором материала, а ставят ряд инте­
ресных проблем, связанных с изучением поздних исторических песен. Однако среди- 
теоретических положений, выдвигаемых ими, есть и спорные. Таково, например, утверж ­
дение JI. И. Емельянова (во вступительной статье к первому сборнику), что варианты 
исторических песен всегда «...отражаю т последовательное изменение одного текста, его 
сложную историческую жизнь в условиях устной традиции» (стр. 10). В связи с  этим 
автор отвергает возможность отдельных редакций и версий сю ж ета. Но, и это как раз 
свойственно историческим песням, первоначальное худож ественное оформление сю ж е­
та может быть различным в зависимости от характера события, положенного в основу  
песни, от среды, от поэтической традиции, от условий, в которых бытует песня. От­
сюда и различия в разработке и трактовке отдельных сюжетных моментов, появление 
различных редакций и версий. Д ля примера сошлемся на два варианта песни об у х о д е  
казаков-некрасовцев с Д она, опубликованных в сборнике «Исторические песни X V III ве­

1 «Донские казачьи песни» (Собрал и издал А. П ивоваров), Новочеркасск, 1885.
2 «Народные исторические песни» (Вступительная статья, подготовка текста и' при­

мечания Б. Н. П утилова), М —  Д ., 1962.
3 А. С а в е л ь е в ,  Сборник донских народных песен, СПб., 1866.

178



ка». Различны их начала, по-разному объясняются причины ухода казаков на Кубань, 
есть отличия и в характеристике самого И. Некрасова. Но сюжет песен один.

Спорные положения есть и во вступительной статье Э. С. Литвин к сборнику 
«Исторические песни XIX века». О дну из причин угасания исторической песни во вто­
рой половине XIX в. автор видит в том, «что историческая песня не успевала обоб­
щить политический опыт борьбы» (стр. 15). Почему ж е в таком случае более ранние 
исторические песни успевали отражать многообразные явления исторической действи­
тельности, в том числе и классовую борьбу? Причина постепенного исчезновения исто­
рических песен в конце XIX в., по-видимому, кроется в художественных возможностях 
исторической песни, пришедших в противоречие с новыми формами жизни трудящихся 
масс, с новыми историческими условиями этого времени. В целом ж е и в статье 
Л . И. Емельянова, и в статье Э. С. Литвин содерж атся интересные и ценные наблю­
дения над судьбами жанра исторической песни, его эволюцией в XVIII и XIX вв.

Рецензируемые работы помогают нам глубж е уяснить смысл и значение политиче­
ских событий X V III— XIX вв., понять те процессы, которые происходили в это время 
в жизни и мировоззрении русского народа. Сборники раскрывают перед читателями 
поэтический смысл и худож ественное своеобразие исторических песен XVIII и XIX вв.

Большую пользу принесут исследователям указатели географических названий и 
исторических имен, упоминаемых в песнях X III— XIX вв., приложенные к сборнику 
«Исторические песни XIX века». Завершение сводного издания исторических песен в 
серии «Памятники русского фольклора.» —  хороший подарок фольклористам, истори­
кам, этнографам и всем любителям народной поэзии.

С. А. Дж анумов

Antoni Kuczynski. Syberyjskie szlaki, W roclaw, 1972, 468 str.

Рецензируемая работа принадлежит перу молодого польского этнографа и социо­
лога — Антони Кучинского. Она посвящена вкладу поляков в изучение материальной 
и духовной культуры народов Сибири.

Интерес Польши к восточным землям, примыкающим к ее основному соседу —  
развивающейся и крепнущей Руси, а такж е к народам, населяющим их, возник еще в 
эпоху средневековья. Оставленные польскими путешественниками, учеными, политиче­
скими ссыльными и военнопленными в течение столетий сведения о Сибири —  значи­
тельный вклад в мировую науку.

А. Кучинский проделал большую работу, вычленив сведения этнографического ха ­
рактера из всей польской литературы о Сибири и расположив их в хронологической 
последовательности.

А. Кучинский не раз бывал в Советском Союзе, где изучал различные материалы 
и документы по этой теме, хранящиеся как в государственных, так и в личных архи­
вах.

Структура работы, состоящей из вступления и пяти глав, строго продумана в со­
ответствии с поставленной автором целью —  отобрать, систематизировать и проанали­
зировать основные польские источники, дающие представление о материальной и д у ­
ховной культуре народов Сибири.

В первой главе «Сибирь во времени и пространстве» автор кратко излагает исто­
рию, ход и характер освоения русскими этого огромнейшего региона и приводит дан­
ные о площади, административном делении, климате, флоре и фауне, естественных 
богатствах Сибири, характеризует численность населения и его этнический состав, 
В заключение главы автор пишет об изменениях, происшедших в Сибири за  годы Со­
ветской власти. А. Кучинским составлена карта постепенного освоения Сибири (X V I— 
начало XIX в .), на которой отражены походы «первых Колумбов С ибири»— Т. Ерма­
ка, В. Пояркова, С. Д еж нева, экспедиции Е. Хабарова, В. Беринга; дана характери­
стика экономического освоения новых земель; роста сельскохозяйственного производ­
ства, ремесла и промышленности й т. п. Автор пишет также о тяж елом положении 
русского и нерусских народов Сибири, об общности их судеб, а такж е о благоприят­
ном влиянии политических ссыльных на материальную и духовную  жизнь народов 
Сибири.

Вторая глава «Истоки исторической традиции и мемуарной литературы» вводит 
нас в курс исторических событйй, .положивш их начало неизменному интересу поляков 
к стране их изгнания, появившемуся еще задолго д о  того, как Сибирь стала их не­
вольной родиной — в период татаро-монгольского нашествия на Европу. Именно тогда 
папа римский Иннокентий IV, напуганный неожиданной, но вполне реальной угрозой 
со стороны воинственных, неведомых дотоле народов, вышедших из глубин Централь­
ной Азии, организовал дипломатическую миссию в Монголию (1245— 1247 гг.) во главе 
со знаменитым Плано Карпини.. Его единственным помощником был поляк Бенедикт 
Поляк, родом из Вроцлава, выполнявший роль писца и переводчика. Описанное ими 
путешествие в ставку монгольского хана Гуюка и отчет, представленный папе, явились

12* 179



первыми документами, принесшими достоверные сведения о территории и населении 
Центральной Азии.

П озднее, в результате постоянных польско-русских столкновений, многие пленные 
поляки попадали за Урал. Некоторые из них, по сведениям источников, оставили после 
себя записки, но до  нас, к сожалению, дош ли лишь немногие из них.

Н аиболее ранний сохранившийся польский документ XVII в. о Сибири и ее наро­
дах (копия его была отпечатана в 1874 г. Г. М арианским) принадлежит перу поль­
ского военнопленного А дама К аменского-Длужика '. Автор рецензируемой книги уж е  
не раз обращался к этому интересному сочинению и считает его ценным источником, 
представляющим большой интерес с точки зрения исторической этнографии коми, хан­
тов, манси, сибирских татар, эвенков, якутов, гиляков, нивхов и других народов.

Кучинский использовал также неизвестные н&шей историографии работы участни­
ка Барской конфедерации (1768) Любича Хоецкого: В них много сведений по истории 
Сибири, о крестьянском восстании Е. Пугачева,'.-а.; такж е различные этнографические 
материалы. Заинтересовали автора рецензируемой, книги работы большого знатока 
общественно-политической жизни Сибири X V III в,. Ф. Ц ецерского 2 (1760— 1832).

«Итак, для тех, кого интересует Сибирь X V III века,—  пишет А. Кучинский в своей  
работе,—  «Дневник» Ф. Цецерского —  это бесценный источник, достойный внимания и 
воспоминания» (стр. 197). ■

Глава третья «Тропы ссыльных в первой половине XIX столетия» посвящена но­
вой польской мемуарной и научной литературе о Сибири. Это описание Сибири Т. Ма- 
шевского, научные труды Ю. Ковалевского, реляции А. Янушкевича, первая польская 
монография о Сибири Ю. Кобылецкого, воспоминания Е. Фелинекой, Р . Блонского 
и др.

Лишь немногие работы из этого списка по достоинству оценены в науке. Завер­
шая список основных работ первой половины XIX в., автор подчеркивает, что он дает  
лишь общее представление о них, чтобы обратить внимание исследователей на эти 
труды, как на наиболее ранние и малоизученные.

В IV главе «Сибирские дороги бродячей науки» автор представляет нам работы, 
относящиеся ко второй половине XIX в. Это труды Я. Черского, А. Чекановского, 
Б. Дыбовского, В. Серошевского, Э. Пекарского, Н. Виташевского, А. Ш иманского,
А. Кона, С. Ястремского, Ф. Кона и других, чьи научные изыскания получили всемир­
ное признание. Работы этих политических ссыльных поляков, сформировавшихся как 
ученые на русской почве, хорошо известны нашей историографии и да ж е, как пра­
вильно замечает автор, изучены у нас намного глубж е, чем в Польше. Видимо, в свя­
зи с этим А. Кучинский довольно подробно изложил нам жизненный и творческий 
путь этих ученых, но почти не касался их политических убеж дений и философского 
мировоззрения.

В V главе «По следам исследователей культуры аборигенов Сибири XX века» автор 
останавливается на малоизвестных нам работах Ю. Талько-Гринцевича (1850— 1936) 
в области этнографии и антропологии Монголии и Забайкалья, на исследованиях 
М. А. Чаплицкой (1886— 1921), занимавшейся выяснением общности культур тюркских 
народов, а также этнологией эвенков и ненцев.

А. Кучинский пишет о польском ученом С. Понятовском (1884— 1944), внесшем 
свой вклад в изучение антропологии нивхов. Оставленный им большой рукописный 
материал, к сожалению, очень пострадал в годы второй мировой войны во время ф а­
шистской оккупации Польши.

Новейшая польская литература о Сибири представлена рядом исследований —  это 
работы Т. Ходзидло, Б. Евсиевицкого, С. Калужинского, а также труды самого авто­
ра рецензируемой книги.

П одводя итоги, следует сказать, что книга в целом удалась. М ожно приветство­
вать автора, который, взявшись за  нелегкую задачу систематизации научных исследо­
ваний поляков в области материальной и духовной культуры народов Сибири, не 
только восполнил многие фактические пробелы в ее историографии, но и, проанализи­
ровав основные работы, определил их ценность с позиций марксистской методологии.

Книга хорошо иллюстрирована: в ней 60 иллюстраций и 7 карт, составленных 
автором. Хорошо оформлен справочный аппарат.

Было бы целесообразно, учитывая большой интерес советских читателей к исто­
рии освоения Сибири, издать русский перевод книги.

Н. И. Плотникова

1 «Dyaryusz w igzienia m oskiew skiego m iast i m iejsc sp isany  przez Adam a Kamien- 
skiego», Poznan, 1874.

2 «Pam igtnik ksigdza C iecierskiego preora dom inikanow wilenskich», Lwow , 1865. 
Его рукопись относится к 1806 г.

180



Н А Р О Д Ы  А Ф Р И К И

La tradition orale. Problem atique et m ethodologie des sources de l’histoire afri- 
caine. Edite par Dioulde Laya. Centre R egional de docum entation pour la tradition orale.
N iam ey —  N iger, 1972, 197 p.

В исторических исследованиях африканистов уж е давно используется устная тра­
диция африканских народов. Так, при воссоздании средневековой истории Судана ши­
роко оперировали данными исторического предания мандеязычных народов француз­
ские ученые М. Д елаф осс и Ш. Монтей; нигерийские историки С. Д ж онсон и С. Биобаку 
строили свои концепции истории народа йоруба в значительной степени на материале 
йорубских исторических преданий; анализ хаусанских преданий позволил Д . А. Ольде- 
рогге прийти к интересным выводам о происхождении народа хауса и его культуры. 
Однако в последние полтора десятилетия интерес как африканских исследователей, так 
и их коллег из других стран мира к устной исторической традиции народов континен­
та резко возрос. В особенности это проявилось после принятия в 1964 г. XIII годичной 
сессией Ю НЕСКО резолюции об издании многотомной международной «Всеобщей 
истории Африки». Именно на этом этапе стала совершенно очевидной необходимость, 
во-первых, какой-то координации разрозненных работ по сбору и изучению историчес­
ких преданий и, во-вторых, выработки общ его подхода к последним, общих критериев 
их оценки и использования в качестве исторического источника. Ю НЕСКО и научные 
учреждения ряда стран Африки посвятили этим проблемам специальные совещания 
экспертов в Ниамее (1967 г.) и в Уагадугу (1968 г.).

Рецензируемая книга содерж ит основные материалы этих двух совещаний. «Н а­
стоящая работа,— пишет во введении редактор книги, нигерский ученый Диульде 
Л аня,—  составлена на основании документов, подготовленных для совещаний в Ниа­
мее и Уагадугу или ж е выработанных на них» (стр. 15). Как отмечает далее Д . Лайя, 
непросто было осуществить уж е сам отбор документов для публикации, поскольку раз­
нообразие представленных на обоих совещаниях материалов отражало и реально су­
щ ествующее разнообразие типов преданий. Тем не менее такой отбор был проделан, 
и сборник материалов обоих совещаний стал первым изданием Регионального цен­
тра документации по устной традиции (CR DTO ), организованного в Ниамее по ре­
комендации совещания 1967 г.

Рассмотрение книги целесообразно начать с последней, четвертой главы, «И збран­
ные доклады», в особенности с ее первого раздела, озаглавленного «Проблематика и 
методология изучения устной традиции» (стр. 95— 136). Здесь сосредоточены работы, 
основные тезисы и методологические посылки которых легли в основу решений сове­
щания в У агадугу. И здесь ж е четко отразились сильные и слабые стороны подхода  
большинства африканских исследователей к изучению доколониального прошлого их 
континента. К сожалению, только в трех из шести напечатанных в этом разделе докла­
дов более или менее пространно изложены точки зрения их авторов. Остальные же 
представляют скорее тезисы, хотя в них и затронуты интересные и важные вопросы, 
например оценка некоторых специфических видов устной традиции (Б. Сомэ «Неко­
торые источники информации для исторического исследования», стр. 115— 122) или 
характеристика ее существенных особенностей, в частности ее локально ограниченно­
го, статичного и этноцентрического характера (Р. П ажар «Размышления об историче­
ском исследовании в Западной Африке», стр. 123— 125).

Д оклад видного вольтийского. историка Ж . К и-Зербо «Устная традиция как источ­
ник по африканской истории», имеющий программный характер, служит как бы общей 
«декларацией принципов» подхода к изучению исторических преданий, разделяемых 
ныне большинством африканских историков (стр. 96— 112).

Вольтийский ученый начинает свое выступление с решительных возражений про­
тив попыток некоторых западных авторов объявить доколониальную историю афри­
канских народов недоступной для исследования из-за скудости фонда письменных 
источников. Эту позицию он определяет словами: «Нет письменных документов —  нет 
и африканской истории!». Но, продолж ает К и-Зербо, этих документов не так уж  и 
мало; скорее можно говорить, что они очень неравномерно распределены географиче­
ски, да  к тому ж е далеко не все у ж е выявлены и собраны. И да ж е  если бы все они 
были у ж е известны, то и тогда картина была бы неполной. И бо речь должна идти об  
истории «многоисточниковой» (poly-sou rces), ведь человек делает историчным все, 
к чему прикасается его созидаю щ ая, рука, подчеркивает К и-Зербо, напоминая тут же  
слова М арка Блока о «невольный •'свидетелях» исторических событий (стр. 98— 99). 
Подлинная история немыслима, Например, без археологических данных, и здесь глав­
ная беда Африки —  это отсутствие' нужных финансовых средств для массовых и си­
стематических археологических работ.

Другой источник, тож е дополняющий письменные материалы, но очень быстро 
исчезающий в наше время,—  устная историческая традиция. К и-Зербо определяет ее 
как «совокупность всех типов свидетельств народа о своем прошлом, передаваемых в 
устной форме» (стр. 100). При этом он подчеркивает необходимость именно сочета­
ния двух элементов: самого свидетельства и его передачи. Дав такое определение, 
автор сразу ж е переходит к полемике с  теми, кто сомневается в возможности исполь­

181



зования предания в качестве исторического источника. В конечном счете, говорит он, 
любое письменное свидетельство, а не одна только устная традиция выполняет в мо­
мент своего появления определенную социальную функцию в рамках породившего его 
общества. В озраж ая тем, кто ссылается на ненадежность устной формы передачи ин­
формации, поскольку смысл передаваемого по-разному может восприниматься в р а з­
личных условиях (стр. 102), К и-Зербо по сущ еству здесь приближается вплотную к 
признанию классовой детерминированности любого невещественного исторического 
свидетельства. Но как раз этого он и не делает, как бы старательно избегая самой 
такой постановки вопроса.

М ожно заметить, что подобная «осторожность» характерна как для данной работы  
Ки-Зербо, так и для трудов многих африканских историков вообщ е. В итоге проблема 
классового характера источника, особенно ощ утям ая.чш гда исследователь имеет дело  
с такими развитыми в социально-экономическом отношении обществами, как скажем, 
ашантийское, йорубское или сонгайское, по сущ еству, полностью отсутствует во всех 
материалах рецензируемой книги. М еж ду тем, не учитывая эту сторону дела, историк 
может прийти к искажающим смысл источника толкованиям его содержания.

Возвращаясь к вопросу об устной форме передачи информации, нуж но сказать, что 
система «гарантий» истинности передачи текста предания все ж е серьезно занимает  
Ки-Зербо (стр. 106— 110). К таким гарантиям он относит, помимо привлечения других 
категорий источников (археологических, лингвистических, этнографических), в первую  
очередь некоторые внутренние особенности традиции, в частности наличие широкого 
круга лиц, заинтересованных в неискаженной ее передаче (стр. 107). Достаточно эф ­
фективным средством контроля может служить и сопоставление вариантов предания, 
сохраняемых в разных родственных линиях и в разных поколениях: именно это за ­
ставляет иселедователя стремиться к максимально полному сбору всех вариантов пре­
дания (там ж е). В этой части доклада вольтийский ученый снова говорит о недопу­
стимости противопоставления народов, располагающих письменными историческими 
источниками, тем, которые имеют лишь устную историческую традицию. Утверждать, 
что только первые достойны иметь историю, тогда как у  вторых была лишь «этно- 
история»,—  значит придерживаться, по его словам, куцой и несвободной от расизма 
концепции (стр. 110) Ч

Заметное место в своем докладе К и-Зербо уделил и слож ном у вопросу датировки 
устного предания. Он в общем признает, что «хронология в течение еще длительного 
времени останется самой трудной проблемой изучения устной традиции» (стр. 105). 
Однако он не соглашается с предлагавшимся в свое время М. Херсковицем делением  
исторических источников на «твердые», т. е. даю щ ие нам достоверное знание, и «рых­
лые», позволяющие говорить лишь о вероятностях. Обоснование такой позиции он ви­
дит в том, что представление о хронологии не чуж до африканской устной традиции. 
Ки-Зербо указывает, например, что учет системы возрастных классов при использова­
нии данных предания дает в ряде случаев возможность с  достаточной достоверностью  
восстановить хронологию событий вплоть до  конца X V III в. Характерно, что, отстаи­
вая возможность плодотворного использования предания в качестве исторического источ­
ника, Ки-Зербо обращ ается к опыту советской науки, ссылаясь на выступления на 
VI М КАЭН (Париж, 1960) М. Г. Левина и В. К. Соколовой, продемонстрировавших, 
как он пишет, «важность устной традиции для истории бесписьменных народов, таких, 
как народы Сибири» (стр. 103).

В заключение Ки-Зербо еще раз подчеркивает необходимость комплексного под­
хода к изучению истории африканских обществ, использования самых различных ка­
тегорий и групп источников. Сбор произведений устной традиции не может при этом  
рассматриваться как самоцель: речь идет, говорит он, цитируя нигерского ученого 
Бубу Хама, об огромной научной задаче — «объяснить нас самих и объяснить наш 
континент» (стр. 111).  Однако здесь ж е, возвращаясь к проблеме хронологии, воль­
тийский ученый, справедливо в целом возраж ая против абсолютизации поиска точ­
ных дат, приходит к сомнительному релятивистскому утверждению, будто по мере 
ускорения исторического процесса «Вильгельм Завоеватель, битвы под Вальми, В ер­
деном и Сталинградом все больше и больше оказываются на едином временном уров­
не». Бесспорно, время сглаживает остроту восприятия исторических событий. Однако 
именно поэтому долг историка заключается в том, чтобы сохранять и показывать по­
следующим поколениям истинное значение событий прошлого, не допуская их «рас­
творения» в безликой массе дат и названий.

Доклад Д . Д ж онса «Деление Западной Африки на регионы в целях исследований 
по африканской хронологии» (стр. 130— 136) был посвящен итогам коллективной ра­
боты ученых разных стран, имевшей целью уточнение косвенными методами хроноло­
гии событий, упоминаемых в преданиях. Это исследование, проводившееся по инициа­
тиве Школы восточных и африканских исследований Лондонского университета в 
1964— 1966 гг., долж но было проверить возможность сколько-нибудь точных датировок  
по материалам генеалогических преданий различных народов. Результаты попыток

1 Ки-Зербо имеет здесь в виду распространенное во французской науке отнесение 
изучения истории доклассовых обществ к сфере не исторической, а этнографической 
науки.

182



■установления средней продолжительности правления, отмечал автор, не могут счи­
таться достаточно убедительными. Например, средняя продолжительность правления 
по Западной Африке в целом составила 12,5 лет. О днако в более развитых политиче­
ских образованиях, таких, как Бенин или Д агом ея, цифра оказалась значительно бо­
л ее  высокой — около 30 лет. Вместе с тем эта работа показала, что, хотя и нельзя пол­
ностью доверять данным о продолжительности правлений, сообщаемым в преданиях, 
есть много способов проверки таких сведений. В частности, наряду с сопоставлением  
исторических преданий сравнительно небольших общностей (племен, патрилиний и т. п.) 
полезные результаты мож ет дать и сравнение таких преданий с  преданиями соседних  
крупных этнических общностей, таких, например, как хауса или ашанти. Видимо, к 
достаточно интересным результатам приведет и предложенное видным историком- 
африканистом Н. Левционом изучение генеалогий цариц-матерей в обществах с ма- 
трилинейным наследованием власти.

Не менее важным итогом этой работы стало то, что на основе полученных и изло­
женных в докладе Д . Д ж онса  данных была разработана та схема регионализации З а ­
падной Африки и определена та последовательность объектов исследования, которые 
вошли в рекомендации совещания в У агадугу. При этом, как видно из доклада, опре­
деляя примерные границы регионов, участники меж дународного исследования стара­
лись установить их на том географическом пределе, до которого распространялись 
представления изучаемого этноса об окружающ ем мире и населяющих его народах.

Детальный согласованный план региональных исследований, построенный на осно­
ве доклада Д ж онса , вместем с информационными разделами о межафриканском сотруд­
ничестве и о сотрудничестве м еж ду африканскими научными учреждениями и ЮНЕСКО 
составил третью главу книги —  «П роблема сотрудничества» (стр. 81— 94). План вклю­
чает 12 проектов работ по изучению исторических преданий отдельных народов или 
групп народов, например фульбе, моси-дагомба, эве-адж а-йоруба-ф он, западных акан. 
Часть проектов относится не столько к этническим общностям, сколько к тем или иным 
субрегионам, характеризуемым определенным культурно-историческим единством. Так 
обстоит дело с «Проектом Организации государств долины реки Сенегал», охватываю­
щим территорию Гвинеи, Мали, Мавритании и Сенегала, или с «Проектом Боргу», вклю­
чающим пространство древней исторической области на стыке границ Дагомеи, Нигера 
и Нигерии. Все они объединены в две группы: одна —  для зоны саванны (8 проектов), 
другая —  для зоны тропического леса и Гвинейского побережья (4 проекта). В плане 
ясно определены темы, которые должны пользоваться бесспорным приоритетом: тор­
говые пути, связывавшие в доколониальное время саванну и лесную зону; группы 
кузнецов и рыбаков в долине Нигера; религиозные движения в бассейне этой реки 
(стр. 87). Такое определение приоритетов вполне обоснованно и логично: как раз тра­
диционные формы и пути экономических связей и положение замкнутых профессио­
нальных групп (обычно определяемых как кастовые, хотя это и не всегда точно) в 
наибольшей степени подвержены быстрому разрушению в ходе модернизации социаль­
но-экономических структур в независимых странах Африканского континента. Изуче­
ние ж е религиозных движений практически означает изучение распространения исла­
ма; это весьма важно, если учитывать, что последний зачастую выступал как идеоло­
гия антиколониальной борьбы.

Характерно, что все проекты могут осуществляться лишь совместными усилиями 
двух или более стран региона, причем такая направленность свойственна не только 
региональному плану работ, выработанному совещанием в Уагадугу. Идеи межафри- 
ханского и м еж дународного сотрудничества исследователей, комплексного подхода к 
изучению исторических преданий, недопустимости ограничения работ только их сбо­
ром и исследованием буквально пронизывают всю книгу. Это неудивительно. Ознаком­
ление с информационными докладами авторитетных специалистов, представлявших 
научные учреждения восьми стран —  Камеруна, Дагомеи, Ганы, Верхней Вольты, Мали, 
Нигера, Нигерии и Того, сразу ж е обнаруживает, что исследования, проводившиеся до  
совещ ания, осуществлялись по разным методикам и поэтому не всегда могли дать  
сравнимые результаты. Если, скажем, сравнивать программы, которыми руководство­
вались в Гане, Верхней Вольте и Нигере, то оказывается, что в первом случае главное 
внимание было уделено изучению общ его социально-экономического и политического 
облика исследованного общ ества, тогда как интерес составителей вольтийской и ни- 
герской программ концентрировался в основном на миграциях, на истории заселения 
тех или иных местностей и создания поселений. К тому ж е исследования в границах 
одной страны не могут дать достаточно полной картины положения дел и в силу хо ­
рошо известного факта разделения этими границами некогда единых этнических общ ­
ностей. Обобщая смысл докладрй,-. составивших вторую главу книги, «Исследования 
устной традиции» (стр. 39— 79)2;-редактор издания с полным основанием делает в 
заключительном параграфе вывоД о невозможности продолжения работ по изучению 
устных преданий народов западноафриканского региона без действенного и система­
тического сотрудничества ученых всех его государств (стр. 76— 78).

В книге отсутствует —  и это, как мне представляется, совершенно правильно —  
жесткая граница м еж ду информационной и методико-теоретической частями. Напри­

2 В числе их авторов были такие широко известные исследователи, как А. Аджайи, 
Д ж . Нкетия, Ф. Н. Агблеманьон, Ж . Руш, М. И зар.

183



мер, первая глава, «Принципы сбора и изучения» (стр. 17—38), формально посвящена 
изложению итогов ниамейского совещания экспертов 1967 г. Но самые рекомендации  
совещания содерж ат обширный материал чисто методического характера. Сюда отно­
сятся, скажем, такие вопросы, как определение предмета исследования и типологии 
устной исторической традиции (стр. 18— 22) или взаимоотношение собственно сбора  
исторических преданий и изучения их (т. е. работы по сути своей преж де всего фоль­
клористической) с исследованиями в области смежных дисциплин — лингвистики, этно­
графии, археологии, музыковедения (стр. 34— 38). 'Отрадно отметить реалистический  
и деловой подход участников совещания к, казалось бы, «чисто технической» стороне  
проблемы: в Ниамее огромное внимание было уделено материально-техническому обес­
печению работ и подготовке местных кадров, необходимых для использования совре­
менных технических средств при фиксации устн ого‘Материала (стр. 26— 33).

Сочетанием информационного и методического-'материала интересны и доклады , 
вошедшие во вторую часть четвертой главы. На н'ервое место среди них следует, ви­
димо, поставить исследование нигерийского историка- -Э. Алагоа «Песнь как источник 
исторической информации» (стр. 176— 188), где рассматриваются как общ ие вопросы  
методики использования данного вида устных источников, так и отраж ение в песнях 
исторических событий, происходивших в одном из княжеств народа идж о в дельте  
Нигера. В работе упоминавшегося уж е ученого Б убу  Хама «Традиционная история 
фульбе Даллоль Бобойе» (стр. 150— 175) привлекают внимание преж де всего два 
обстоятельства: во-первых, приводимый текст предания, в свое время записанный са ­
мими его хранителями, воспроизводится информатором по памяти на основании этой  
записи, единственный экземпляр которой погиб во время пож ара у ж е после второй 
мировой войны; во-вторых, наряду с изложением предания и его интерпретацией ис­
следователь приводит два варианта одного из отрывков, представляющих соответ­
ственно фульбскую и сонгайскую версии предания, что делает возмож ной их перекре­
стную проверку. Наконец, работа западногерманского африканиста Ю. Цвернемана 
«Основание По: опыт истолкования преданий одного из городов народа касена» 
(стр. 138— 149) демонстрирует возможности успешного восстановления на основе 
устной исторической традиции картины миграций населения в пограничных с Ганой 
областях Верхней Вольты. Эти три доклада убедительно показывают как сравнительно 
широкие возможности извлечения исторической информации из предания, так и сла­
бые стороны этой информации, в первую очередь, конечно, отсутствие устойчивой и 
надежной хронологии.

Завершая обзор, мож но сказать, что, ознакомившись с книгой «Устная традиция. 
Проблематика и методология источников по африканской истории», читатель получит 
достаточно полное представление о современном состоянии работ по сбору и изуче­
нию исторических преданий народов Западной Африки, об общ ей перспективе даль­
нейшего развертывания этих работ и о том, как эта перспектива оценивается видными 
представителями мировой африканистики. В книге рассмотрены основные аспекты в а ж ­
ной и очень сложной проблемы, проанализирован огромный фактический материал. 
В итоге те, кто занимается историей народов Африканского континента, получили и 
высшей степени полезный обобщающий труд, причем, что особенно ценно, обращенный 
главным образом в будущ ее, к предстоящим исследованиям.

Л . Е. К уб б ел ь



УКАЗАТЕЛЬ СТАТЕЙ И МАТЕРИАЛОВ, 
ОПУБЛИКОВАННЫХ В ЖУРНАЛЕ В 1974 ГОДУ

Статьи
№  стр*

А в е р к и е в а Ю. П., Б р о м л е й  Ю. В. IX М еждународный конгресс
антропологических и этнологических н а у к ..............................................1 3

А б р а м з о н  С. М. ,  С и м а к о в  Г. Н.,  Ф и р  ш т е й н  Л. А., Новь киргиз­
ского с е л а .................................................................................................................... 5 29

А л е к с е е в  В. П. Антропология в Академии наук за 250 лет . . . .  4 3
А н д р и а н о в  Б.  В. ,  И т и н а  М.  А. ,  К е с ь  А. С. Земли древнего орош е­

ния юго-восточного Приаралья: их прошлое и перспективы освоения 5 46
А н н а к л ы ч е в  Ш. К истории формирования рабочего класса Туркмени­

стана  5 17
Б а р я к т а р о в и ч  М. К вопросу об изменении этнического самосознания

(на материалах Ю г о с л а в и и ) ............................................................................ 2 51
Б о р о з н а  Н. Г .[Виды женских Ювелирных украшений у народов Сред­

ней Азии и К азахстана (в связи с подготовкой Историко-этнографи­
ческого а т л а с а )  1 32

Б о г и н а  Ш. А. Межэтнические отношения в США (XIX в.) . . . .  4 63
Б р о м л е й  Ю.  В. —  см.  А в е р к и е в а  Ю.  П  1 3
Б р о м л е й  Ю. В. Этнография в Академии наук СССР в послевоенные

г о д ы .......................................................... ..............................................................................................2 20
В а с и л ь е в а  Г. П. Современное состояние народного декорнтивно-при-

кладного искусства т у р к м е н  5 60
Г а н ц к а я  О. А. Этнос и семья в С С С Р  3 20
Г и р е н к о  Н. М. Колониальный режим и традиционные социальные инсти­

туты (на примере Т а н з а н и и )  1 53
Д а х ш л е й г е р  Г. Ф. К истории объединения казахских земель в К азах­

ской С С Р  6 13 I
1 Д р о б и ж е в а  Л . М. Об изучении социально-психологических аспектов

национальных отношений (некоторые вопросы методологии) . . .  4 15 '
З е л е н ч у к  В. С. Этнографическое изучение населения Молдавии 6 3
З л а т к о в с к а я  Т. Д . Элементы фракийской культуры в традиционном

изобразительном искусстве и фольклоре молдаван  6 25
И т и н а  М.  А. —  см.  А н д р и а н о в  Б.  В  5 46
К е с ь А .  С. — см.  А н д р и а н о в  Б.  В    5 46
К л е м е н т ь е в  Е. И. Развитие языковых процессов в Карелии (по мате­

риалам конкретно-социологического исследования карельского город­
ского населения) . . ■. . ■  ‘ 4 26

К о л е в а Т. А. Весенние девичьи обычаи у некоторых южнославянских на­
родов   5 74

Л у к и н  Б. В. О жанровом своеобразии поэтического фольклора Кубы . 2 65
М а р к о в а  Л. В. О проявлении этнической специфики в материальной

культуре б о л г а р  1 45
М и н е н к о  Н. А. Брак у  русского крестьянского и служилого населения

Ю го-Западной Сибири в XVIII —  первой половине XIX века . . .  4 37
О к л а д н и к о в  А. П. Л оси на Долгом пороге (периодизация нижнеангар­

ских наскальных изображений)    3 53
П о м е р а н ц е в а  Э. В. И зучение.устной прозы в Германской Д емократи­

ческой Республике (1955—<1970 г г ? )  4 55
С е д о в  В. В. Славяне Среднего Л однепровья (по данным палеоантропо­

логии) ........................................С / . .- ................................................................................ 1 16
С и м а к о в  Г. Н.—  см. А б р а м з о н  С. М ...................................................................... 5 29
Славный ю б и л е й      5  з.
С о к о л о в а  В. К. Фольклористика в Академии н а у к .......................................3 3
С т а н ю к о в и ч  Т. В. М узей антропологии и этнографии в системе Акаде­

мии н а у к  1 /  2 3
Т о к а р е в  С. А. И з истории этнографических исследований в Академии

наук . . . . .  ; .......................................................................................2 11
Ф а й н б е р г  Л . А. Роль индейцев в истории формирования бразильского

н а р о д а ....................................................................................................................................2 42

185



Ф и р ш т е й н  Л.  А.—  см.  А б р а м з о н С .  М .................................................................5 29
Ш м е л е в а  М. Н. Об основных тенденциях развития материальной куль­

туры русского городского населения за последнее столетие (из опыта 
изучения малых и средних городов средней полосы РСФ СР) 3 31

Ш н и р е л ь м а н  В. А. Некоторые проблемы происхождения и распростра­
нения ж и в о т н о в о д с т в а  3 41

Из истории науки

Д  а в и д  с о н А. Б. И. И. Потехин и советская африканистика . . .  4 • 73
И т и н а М. А. Средняя Азия на карте С т р а л е н б е р г а .........................................1 70
О л ь д е р о г г е  Д . А. Готтлоб К раузе — выдающийся немецкий ученый-

африканист (1850— 1938 г г . )   5 86

Дискуссии и обсуждения • V  .

А л е к с е е в  В. П. О некоторых биологических., факторах, важных для
формирования социальной организации   5 104

А р у т ю н о в  С. А. О форме стада предлюдей .  5 106
Б у н а к  В. В. О формах полового поведения о б е з ь я н  5 107
Г и р е н к о  Н. М. Система терминов родства и система социальных кате­

горий ................................................................... ■   6 41
К о з л о в  В. И. Проблема этнического самосознания и ее место в теории

э т н о с а ........................................................................................................................................ 2 79
К р а м а р ж и к  Я- Некоторые замечания в связи с дискуссией по аграр­

ной э т н о г р а ф и и    3 71
К р ю к о в ^ .  В. Д ает ли система брачных классов ключ к разгадке «авст­

ралийской к о н т р о в е р з ы » ?    3 60
М а р к о в  Г. Е. К проблеме возникновения социальной организации гоминид 5 412
С е м е н о в  Ю. И. Объединения обезьян и человеческое общ ество . . 5 115
Ф а б р и  К- Э. Стадное поведение обезьян и социальная организация . 5 120
Ф а й н б е р г  Л. А. О некоторых предпосылках возникновения социальной

о р г а н и з а ц и и  5 94
Ф а й н б е р г  Л. А. Ответ о п п о н е н т а м  5 123
Х а з а н о в  А. М. О связи линейности и локальности с образом жизни . 6 58
Ч л е н о в  М. А. Еще раз об «австралийской контроверзе» и методике ее

р а с с м о т р е н и я ......................................................................................................................... 6 51

Сообщения

А н ш б а А. А., 3  у  х  б а С. Л . Этнографические и фольклористические ис­
следования в Абхазии за  годы Советской в л а с т и .........................................1 84

А р г ы н б а е в  X. Свадьба и свадебные обряды у  казахов (в прошлом
и настоящем) . . . , . ■. .    6 69 \

А х м е т ш и н  Б. Г. Отражение условий труда и быта горнорабочих Баш ки­
рии в преданиях и других устных рассказах (по материалам фоль­
клорных экспедиций Башкирского государственного университета) . 1 119

Б у с ы г и н  Е.  П. ,  З о р и н  Н. В. Декоративное оформление русского сель­
ского жилища в Чувашской и Татарской А С С Р  3 96

В л ч е к  Э. Пропорции конечностей неандертальского ребенка из Киик-Кобы 6 104
Г е м у  е в И. Н., П е л и х Г. И. Селькупское о л е н е в о д с т в о   3 83
З о р и н  Н.  В.—  см.  Б у с ы г и н  И.  Н.  . .   3 96
З у х б а  С.  Л. —  см.  А н ш б а  А.  Л  1 84
К а л и н о в с к а я  К. П. Возрастные группы как элемент социальной орга­

низации к о н с о  3 120
К о л о с о в а  Ю. А. Программирование развития индейских резерваций в

С Ш А   4 129
К р е м л е в а И. А. Отмирание старообрядчества в заволжской деревне 6 87
К у з ь м и н а  Л . П. Песни горнозаводских и приисковых рабочих как ис­

точник изучения положения сибирского пролетариата (XVIII —  начало
XX в е к а )  1 И З

Л е б е д е в а  А.  А. ,  С а ф ь я н о в а  А. В. Русское население Курганской 
области и его хозяйственный быт во второй половине XIX —  начале 
XX века (материалы к Историко-этнографическому атласу) . . .  1 93

М а л ь ц е в  Н. В. Типы народной худож ественной резьбы в бывшей О ло­
нецкой г у б е р н и и  4  88

М а р т ы н о в а  А. Н. Опыт классификации русских колыбельных песен 4 101
М а р т ь я н о в  В. Н. Материалы по резному орнаменту мордвы . . .  1 125
М е н о в щ и к о в  Г. А. Дикие растения в рационе коренных жителей Ч у­

котки  2 93
Н г у е н  К у о к  Л о к .  Этнический состав современного населения плато

Т е й н г у е н    1 158
" Н г у е н  К у о к  Л о к .  Системы родства горных индонезийских народов

Вьетнама .  g 98

186



Н и к о л а е в  Р. В. Общие элементы в кетских и хакасских эпических
с к а з а н и я х ................................................................................................................................ 1 145

Н о в и ц к а я  А. П. Численность и состав семьи в М олдавской ССР (по
материалам этносоциологического и с с л е д о в а н и я )  6 62

О р а з о в А. Скотоводческие отряды у туркмен долин Сумбара и Чендыра 
(материалы к Историко-этнографическому атласу народов Средней Азии
и К а з а х с т а н а )  2 100

О с т р о в с к и й  Г. С. О природе русского городского изобразительного
ф о л ь к л о р а  1 Ю4

П  е л и х Г- И.— см. Г е м у  е в И. Н  3 83
П е т р о с я н  Э. X. Образы животных в армянском народном театре . . 5 131
П о к р о в с к а я  JI. А. Мусульманские элементы в системе христианской

религиозной терминологии г а г а у з о в  1 139
П о л е в о й  Б. П. Еще раз о К а м е н с к о м -Д л у ж и к е  4 115
Р  а с с у д  о в а Р. Я. Значение термина «кош» в некоторых земледельческих

районах Средней Азии в XIX — начале XX в е к а  6 78
Р е в у н е н к о в а  Е. В. О личности ш а м а н а  3 104 1
С а ф ь я н о в а  А.  В. — см.  Л е б е д е в а  А.  А  1 93
С е р е б р я к о в а  М. Н. Формы современной семьи в сельских районах

Центральной А н а т о л и и  1 151
С м и р н о в а  О. И. К вопросу о среднеазиатских культах (о культах Ар-

тавахишты и Митры но данным т о п о н и м и к и )  1 131
С м о л я к  А. В. Новые данные по анимизму и шаманизму у  нанайцев . 2 106
С о к о л о в а  3 . П. Ф инноугроведение в Венгерской Народной Республике 4 121
Т р о ф и м о в а  Т. А. Краниологические материалы из могильника Тумек-

Кичиджик (предварительные д а н н ы е )  5 139
Т у д о р о в с к а я  Е. А. Проблема взаимоотношений народных верований

и сказки (на материале сюжета «О  запродаж е Водяному») . . .  3 112

Поиски, факты, гипотезы

Б а с и л о ®  В. Н. Л егенда: верить или не в е р и т ь ?  1 163
Г а г е н - Т о р н  Н. И. Анимизм в художественной системе «Слова о полку

И г о р е в е »    6 110
Г у  р в и ч  И. С. Комментарий этнографа (к статье К. Г. Уманского) . . 4 143
К р ю к о в  М. В. А остров свой они называют Э р о м а н г а  2 114
М у х и н  И. А. Орудия лова фазана в М а н ь ч ж у р и и .............................5 150
П у т и л о в  Б. Н. Остров песен (на атолле Ф у н а ф у т и ) .3 126
У м а н с к и й  К. Г. «Бохорор» (Этнографический анализ проблемы вилюй-

ского э н ц е ф а л о м и е л и т а )  4 133

Хроника

Б а с и л о ®  В. Н. Работа Института этнографии АН СССР в 1973 году 4 145
К у б б е л ь  Л . Е. Заседание, посвященное памяти И. И. Потехина . . 1 173

Научная жизнь

А р у т ю н о в  С. А., X а з  а н о в А. М. Конференция «Возникновение ран­
неклассового о б щ е с т в а »  4 155

Б е л о в  М.  И. ,  Л я п у н о в а  Р. Г. Советские ученые на юбилейной сессии •
Орегонского исторического о б щ е с т в а  4 162

В о л к о в а  Н. Г., Т е р  - С а р к и с  я н ц А. Е. Сессия, посвященная итогам
этнографических и антропологических работ в 1973 году . . . .  5 155

Г о х м а н  В.  И. ,  Р е ш е т о  в А. М. Д ва симпозиума по проблемам ранних
этапов этнической истории народов Восточной А з и и  6 139

Г у с е в  В. Е. П оездка в П о л ь ш у  3 147
Д ж а р ы л г а с и н о в а  Р. Ш. Основная проблематика исследований груп­

пы ономастики Института этнографии АН С С С Р  3 141
З о л о т о т р у б о в  В.  С., Л а р и ч е в а  И.  П. ,  Ш и р о б о к о в а  Н. Н.

Конференция «Проблемы этногенеза народов Сибири и Дальнего В о­
стока»    6 124

Коротко об экспедициях . -  1 177
Коротко об экспедициях . ■ 2 140
Коротко об экспедициях . ■ 3 154
Коротко об экспедициях . '  4 164
Коротко об экспедициях   5 166
Коротко об экспедициях .   6 145
Л а р и ч е в а  И.  П. — см.  З о л о т о т р у б о в а  В.  С  6 124
Л я п у н о в а  Р.  Г.— см.  Б е л о в  М.  И  4 162
Н е  к р ы л о ®  а А. Ф. Чтения памяти П. Г. Б о г а т ы р е в а  3 144
П у т и л о в  Б. Н. Научная конференция «Эпическое творчество народов

С и б и р и »  1 175

187



Р е ш е т о в  А.  М. — см.  Г о х м а н В .  И. . . . . . . . . 6  139
С м  у с  ии  Л. С. Выставка «Русский пряник и фигурное печенье» . 4 158
С о к о л о в а  В. К. Конференция «Прозаические жанры фольклора наро­

дов С С С Р »  6 128
С т а н ю к о в и ч  Т. В. Выставка коллекций М узея антропологии и этно­

графии к 250-летию Академии наук СССР , .   6 119
Т е р - С а р к и с я н ц  А.  Е. — см. В о л к о в а  Н. - Г  5 155
Т у м а р к и н  Д . Д . Пятая Всесоюзная конференция океанистов и австра-

л о в е д о в ............................................................... . -  3 139
Ф е д  я н о в и ч  Т. П. IV Конференция по ономастике Поволжья . . 2 136
Х а з а н о в А .  М. —  см.  А р  у т ю н о  в С.  А.  .  4 155
Ч и с т о в  К. В. Совещание представителей этмогр дфи чес к и х учреждений

славянских с т р а н .............................................   . . . . . .  2 132
Ч и с т о в  К. В. Фольклористика и этнография » а -V II  М еж дународном

конгрессе с л а в и с т о в ........................................... - .  2 13$
Ш а п о в а л о в а  Г. Г. Третья научная конференция «Фольклор и этногра­

фия» .......................................................................... .• ' ,   6 135
Ш и р о б о к о в а  Н.  Н. —  см.  З о л  о т о т р у  б о в  В. С.......................................6 124

Критика и библиография

К р и т и ч е с к и е  с т а т ь и  и о б з о р ы

Б у д и н а  О.  Р. .  И в а н о в а  Ю. В. Проблемы этнографии в албанской
научной п е ч а т и   6 16Г

Д р и д з е  А. Д . Новые работы об индийцах Тринидада . . . . .  2 144
И в а н о в а  Ю.  В. — см.  Б у д  и н а О.  Р.  . . . . . . . . . .  6 161
К е й з е р о в  Н.  М. ,  М а л ь ц е в  Г. В. Современные бурж уазны е теории

происхождения политической власти .   6 148
М а л ь ц е в  Г. В. — см.  К е й з е р о в  Н.  М .................................................................. 6 148
О л ь д е р о г г е  Д . А. Японские исследования по этнографии Африки . 3 165
Ю х н е  в а Н. В. Вопросы формирования, положения и облика рабочего

класса Петербурга — Ленинграда (заметки этнографа по поводу
книги «История рабочих Ленинграда», т. I и II)  3 155

»

О б щ а я  э т н о г р а ф и я

А л е к с а н д р о в а  Т. М. И. П. Труф анов. Проблемы быта городского
населения СССР    2 152

Г у р в и ч  И. С. В. А. Кум анев. Революция и просвещение масс . . .  4 166
К о з л о в  В. И. Л. Т. Б азиев, М. И. И саев. Язык и н а ц и я ............................... 1 180
О с т а п е н к о  Л. В. Л: А. Гордон, Э. В. К лопов. Человек после работы.

Социальные проблемы быта и внерабочего в р е м е н и .............................. 2 159
П е р ш и ц  А. И. Ю. В. Кнышенко. История первобытного общ ества . 1 179
П у ш к а р е в  Л.  Н.  Славянский ф о л ь к л о р ...............................................................2 156
Р е ш е т о в  А.  М.  М узей  антропологии и э т н о г р а ф и и .............................. 3 178
С а б и р з я н о в  Г. С. Социальное и национальное. Опыт этносоциоло-

гических исследований по материалам Татарской А С С Р  . . . .  5 168
С в е т  Я. М. Н. Г. Ф радкин. Географические открытия и научное позна­

ние З е м л и ............................................................................................................................2 154
С е м е н о в  Ю. И. М. Sahlins. S tone age  e c o n o m i c s ........................................4 168
Т о к а р е в  С. A. W endel Н. O sw alt. Other peoples, other custom s. W orld

ethnography and its h i s t o r y .......................................................................................4 172
Ф а й н б е р г  Л. A. P. С. Васильевский. Древние культуры тихоокеанского

С е в е р а  3 179

Н а р о д ы  С С С Р

Б а й п а к о в  К. М. Л . М. Л евина. Керамика Нижней и Средней Сырдарьи
в I тысячелетии н. э  3 182

Б а с и  л о в  В. Н. Г. П. Снесарев. П од небом Х о р е з м а ................................2 167
Б а с и н  В.  Я.,  Ж д а н к о  Т. А. В. В. Вострое, X. А. К ауанова. М атериаль­

ная культура казахского народа на современном этапе . . . .  2 162
Б е л о р у к о в а  Г. П. ,  П и м е н о в  В. В. Новые работы по этнографии

народов Коми АССР   1 182
Б у с ы г и н  Е.  П.,  Х а л и к а в  А. X. В. Н. Белицер. Н ародная одеж да

м о р д в ы  4 176
В и н о г р а д о в  В. Б. Н. Г. В олкова. Этнонимы и племенные названия

Северного К а в к а з а   2 165
Г и н Е. М. Д зщ ячы  ф а л ь к л о р  4 180
Д ж а н у м о в  С. А.  Исторические песни X V III века. Исторические песни

XIX в е к а  6 181

188



Ж д а н к о  Т.  А.—  см.  Б а с и н  В.  Я ....................................................................................2 162
И м я р е к о в  М.  Г. Устнопоэтическое творчество м ордовского народа,

т. VII, ч. 1-я —• Эрзянские п р и ч и т ан и я -п л ач и .................................................... 3 181
| К и с л я к о в  Н. А . | И з культ урного наследия народов России. «Сборник

М узея антропологии и этнографии АН СССР», т. 2 8 ................................2 159
К о с т ю х и н Е. А. К азахский ф ольклор в собрании Г. Н. Потанина ( ар­

хивные материалы и п у б л и к а ц и и ) ........................................................................ 5 177
К о ч е ш к о в  Н. В. Ю. А. Сем. Нанайцы. М атериальная культура (вторая

половина XIX —  середина XX в.). Этнографические очерки . . .  4 178
■ Л и т в и н  Э. С. В. Н. М орохин. Хрестоматия по истории русской фольк­

лористики .............................................................................................  . . . .  1 184
М а м м а е в  М.  М. ,  М а р к о в и н В.  И.  Декоративное искусство Дагеста­

на (автор-составитель Д . Чирков) ................................................................ 6 173
М а р к о в и н  В.  И. — см.  М а м м а е в  М.  М ................................................................ 6 173
П а р м о н  Ф.  М.  Крестьянская одеж да населения Е вропейской России

(X IX  — начало X X  в.) О п р е д е л и т е л ь ...................................................................4 180
П и л и п е н к о М .  Ф.  И сследования по истории белорусской .этнографии . 5 172
П л о т н и к о в а  Н. И. A n to n i K u czyn sk i. Syberyjskie szlaki . . . .  6 179
П л и с е ц к и й  М. М. Украинские народны е д у м ы ........................................ 5 174
П о  м е р  а п  ц е в  а Э. В. И. В. Н овиков. Павел Васильевич Шейн . . 2 169
Р а б и н о в и ч  М.  Г. Сельские поселения Прибалтики X III—X X  вв. . 6 171
Х а  л и к о в  А.  X. — см.  Б у с ы г и н  Е.  П ................................................................ 4 176

Н а р о д ы  з а р у б е ж н о й  Е в р о п ы

М а о к о в а  Л. В. Ю. В. И ванова. Северная Албания в XIX — начале
XX в. Общественная ж и з н ь ................................................................................... 2 171

К е р б е л и т е  В.—  см.  П о м е р а н ц е в а  Э.  В .............................................  . . 1 186
П о м е р а н ц е в а  Э. В. D ie g la sern e  L inde. W est-S lavische M archen . . 5 178
П о м е р а н ц е в а  Э.  В.,  К е р б е л и т е  В. Gy. O rtu tay . H ungarian folk-

. lore. E ssays  ................................................................................ 1 186

Н а р о д ы  з а р у б е ж н о й  А з и и

К и с л я  к о в  В. Н. Л . Грю нберг. Языки Восточного Гиндукуша. Мунд-
жанский язык. Тексты, словарь, грамматический очерк . . . .  4 182

К о р о л е в  С.  И. ,  К о ч н е в  В. И. А. Ф. К оробков. Б урж уазная общ ест­
венно-политическая и философская мысль И н д о н е з и и  2 175

К о ч н е в  В.  И. —  см.  К о р о л е в  С.  И  2 175
К у з н е ц о в  А.  И.  Этнические процессы в странах Юго-Восточной Азии  5 179
П о к ш и ш е в с к и й  В. В. R. С. N igam . L anguage handbook of mother

ton gu es in Census, «Census O ffice of India, 1 9 7 1 » .................................1 187
III e л о в Д . Б. Е. С. Г олубцова . Сельская община М алой Азии III в. до

н. э.—  III в. н. э. . .   2 177

Н а р о д ы  А м е р и к и

В.  Г. С е р г е е в а .  E stu d io s d e  cu ltura  N d h u a t l  5 182

Н а р о д ы  А ф р и к и

А р у т ю н о в  С. А. Л . Е. К уббель. Сонгайская держ ава. Опыт исследова­
ния социально-политического с т р о я  5 186

К а л и н о в с к а я  К. П. С. R. H allpike. The K onso of Ethiopia. A study of
the va lues of a C ushitic p e o p l e  2 183

К у б б е л ь  Л.  E.  L a tra d itio n  orale. P roblem atiqu e e t m ethodolog ie  des
sou rces d e  I’h isto ire  africaine. E d ite  par D iou lde L aya  . . . .  6 181

Л а б з и н а  В.  П.  E tu d es M aliennes. R evue periodique de I'Institu t des Sc ien ­
ces H um aines . . .   4 184

Т о к а р е в  С. A. P. H. И см агилова. Этнические проблемы современной
Тропической Африки . . .   2 181

Н а р о д ы  О к е а н и и  г'

Б у т и н  о в Н. А. Е. O gan. B usiness and cargo: socio-econom ic change
am ong the N asio i of B o u g a i n v i l l e  2 187

Письма в редакцию

Э. И. X а н п и р а. «Разведка об  Ахиллесе», или несостоявшееся открытие 4 187

Николай Андреевич Кисляков   3 186

189



СОДЕРЖАНИЕ

В. С. З е л е н ч у к  (Кишинев). Этнографическое, изучение населения М олдавии. 3 
Г. Ф. Д а х ш л е й г е р  (Алма-Ата). К истории объединения казахских земель в

Казахской С С Р ........................................................... . V    ,  ■ ■ 13
Т. Д . З л а т к о в с к а я  (М осква). Элементы фракийской культуры в традицион­

ном изобразительном искусстве и фольклоре м о л д а в а н .................................................. 25

Дискуссии и обсуждения

Н. М. Г и р е н к о  (Л енинград). Система терминов родства и система социальных
к а т его р и й ............................................................................................................................................................ 41

М. А. Ч л е н о в  (М осква). Еше раз об «австралийской контроверзе» и методике
ее р ассм отр ен и я ............................................................................................................................................. 51

А. М. X а з а н о в (М осква). О связи линейности и локальности с образом жизни 58

Сообщения

A. П. Н о в и ц к а я  (М осква). Численность и состав семьи в М олдавской ССР (по
материалам этносоциологического и ссл ед о в а н и я )....................................................................... 62

X. А р г ы н б а е в  (Алм а-Ата). Свадьба и свадебные обряды у  казахов в прош­
лом и настоящем  ....................................................................................................69

Р. Я. Р а с с у д о в а  (Л енинград). Значение термина «кош» в некоторых зем ле­
дельческих районах Средней Азии в XIX —  начале XX в е к а .............................................. 78

И. А. К р е м л е в а  (М осква). Отмирание старообрядчества в заволжской деревне 87
Н г у э н  К у о к  Л о к  (Ханой). Системы родства горных индонезийских народов

Вьетнама  ......................................................... 98
Э. В л ч е к  (П рага). Пропорции конечностей неандертальского ребенка из Киик-

К о б ы ..........................................  104

Поиски, факты, гипотезы

Н. И. Г а г е н - Т о р н  (Л енинград). Анимизм в худож ественной системе «Слова
о полку И г о р е в е» ......................................................................................................................................... 110

Научная жизнь

Т. В. С т а н ю к о в и ч  (Л енинград). Выставка коллекций М узея антропологии и
этнографии к 250-летию Академии наук С С С Р .................................................. 119

B. С. З о л о т о т р у б о в ,  И.  П.  Л а р и ч е в а ,  Н.  Н.  Ш и р о б о к о в а  (Н о­
восибирск). Конференция «Проблемы этногенеза народов Сибири и Дальнего
В о с т о к а » ...................................................................................................................................... 124

В. К. С о к о л о в а  (М осква). Конференция «Прозаические жанры фольклора на­
родов С С С Р » ............................................................................................................................128

Г. Г. Ш а п о в а л о в а  (Л енинград). Третья научная конференция «Фольклор и
этнограф ия»................................................................................................................................... ........... 135

В. И. Г о х м а н, А. М. Р е ш е т о  в (Л енинград). Д ва симпозиума по проблемам
ранних этапов этнической истории народов Восточной Азии . . . .  139

Коротко об экспедициях...............................................................................................................145

Критика и библиография

К р и т и ч е с к и е  с т а т ь и  и о б з о р ы

Н. М. К е й з е р о в, Г. В. М а л  ь ц е в (М осква). Современные бурж уазны е теории
происхождения политической в л а с т и ..........................................................................148

О. Р. Б у  д  и н а, Ю. В. И в а н о в а  (М осква). Проблемы этнографии в албанской
научной печати  ......................................................................................................... 161:

190



Н а р о д ы  С С С Р

М. Г. Р а б и н о в и ч  (М осква). Сельские поселения Прибалтики X III—XX вв. 171
М. М. М а м м а е в  (М ахачкала), В. И. М а р к о в и н  (М осква). Декоративное

искусство Дагестана (автор-составитель Д . Ч и р к о в )  ■ . . 173
С. А. Д ж а н у м о в  (М осква). Исторические песни X V III века. Исторические

песни X IX  в е к а .............................................................................................................................177
Н. И. П л о т н и к о в а  (М осква). A. K u czyn sk i. Syberyjskie szlaki . . . .  179-

Н а р о д ы  А ф р и к и

JI. Е. К у б б е л ь  (М осква). La trad ition  orale. P roblem atiqu e e t m ethodologie  des
sources d e  V histoire africaine. E d ite  p ar D ioulde L a ya ...........................................181

Указатель статей и материалов, опубликованных в журнале в 1974 году . . 185

Н а первой странице обложки: П раздник детей в  М олдавии (г. Киш инев, 1 июня 
1972 г .) . Фото АТЕМ

SOMMAIRE

V. S. Z i e l e n t c h o u k  (K ich inev). Etude ethnographique des populations de la
M o l d a v i e .............................................................................................................................................  $

G. F. D a k h c h l e i g u e r  (A lm a-A ta). Contribution a l’histoire de l’unification
d es terres kazakh au sein de la R SS des K a z a k h ............................................................. 13

T. D . Z l a t k o v s k a i a  (M oscou). Q uelques elem ents de la  culture thrace dans
l’art figuratif traditionnel et le folklore des M o l d a v e s ......................................................25

Discussions et deliberations

N . M. G u i r i e n k o  (L en ingrad). System e de term es de parente et system e des
ca tegories s o c i a l e s .................................................................................................................................... 41'

М. A. T с h 1 ё n о v  (M oscou). Encore une fo is Sur la «controverse australienne» et
la m ethode de l’exam en de c e l l e - c i ..................................................................................................51

A. M. K h a z a n o v  (M oscou). Du rapport du type lineaire et de la localization
au m ode de v ie  . . . .    58

Communications

A. P. N o v i t s k a i a  (M oscou). Com position num erique et constitution  de la fa- 
m ille en R SS de M oldavie (d’apres les m ateriaux d’une etude ethnosociolo-
g i q u e ) ....................................................... ............................................................................................62

Kh. A r g h y n e b a i e v  (A lm a-A ta). N otes et rites de noces chez les Kazakh
au passe  et a present  ............................................................................................ 69

R. Y a . R a s s o u d o v a  (L eningrad). La notion du term e «koch» dans quelques
reg ions 4agrico les de l’A sie C entrale aux XIXe —  debut XXe siecles . . .  78

I. A. K r i e m l i o v a  (M oscou). D isparition des rites pre-niconiennes a la cam pag-
ne des reg ions d’O utre-V olga ' ........ • ....................................................... . . . .  87

N g u y e n  Q u o c L o c  (H a n o i). System es de parente des populations indonesien-
nes m ontagnardes du V ietnam  .  98

E. V l c e k  (P ra g u e). Proportions des. e x t r e m e s  d’un enfant neanderthalien de
K i i k - K o b a ................................................. ............................................................................................104

Recherches, faits, hypotheses

N. I. G a g h e n - T o r n  (L eningrad). L’anim ism e dans le  system e artistique du
«SIovo о polkou Igoreve»  ........................................................................................ 110

191



Т. V. S t a n i u k o v i t c h  (L en ingrad). U ne exposition  des collections du M usee  
d’anthropologie et d’ethnographie pour le 250e anniversaire de l’Academ ie des
Sciences de l’U R S S ........................................   119

V. S. Z o l o t o t r o u b o v ,  I. P.  L a r i t c h e v a ,  N.  N.  C h i r o b o k o v a  
(N ovossib irsk). U ne Conference dite «Probleme? de l ’ethnogenese des peuplgs
de la Siberie et de l’Extrem e-Orient» . . , ....................................................................124

V. K. S o k o l o v a  (M oscou). U ne Conference dite «Les genres prosafques du
folklore des peuples de l’U R SS» . .  128

G. G. C h a p o v a l o v a  (L eningrad). La 3e Conference scientifique —  «Folklore
et e t h n o g r a p h ie » ................................................... ..........................................................................135

V. I. G o k h m a n ,  A.  M.  R i e c h e t o v  (L en ingrad), D eux sym posia pour les prob- 
lem es des etapes primaires de l’histoire ethniclue des populations de i’Asie
O r i e n t a l e ............................................................. /  4  - ...................................................................139

M issions en b r e f ..........................................................................  145

Critiques et bibliographie

A r t i c l e s  d e  c r i t i q u e  e t  r e v u e s

N. M. K e l z e r o v ,  G. V.  M a l t s e v  (M oscou). Theories bourgeoises m odernes de
Torigine du pouvoir p o l i t i q u e ...........................................................................................................148

O. R. B o u d i n a ,  Yu .  V.  I v a n o v a  (M oscou). Les problem es de Tethnographie
dans la presse scientifique a l b a n a i s e ...........................................................................................161

•
P e u p l e s  d e  I’ U R S S  

^  t

M. G. R a b i n o v i t c h  (M oscou). A g g lo m era tio n s rurales d e s  reg io n s B altiqu es
(X H Ie— X X e s s . ) .....................................................................................................................................171

М. M. M a m m a l  e v  (M akhatchkala), V. I. M a r k o v i n e  (M oscou). L ’a rt de-
cora tif du D agh estan  (au teur-ed iteur D. T c h i r k o v ) .......................................................... 173

S. A. D j a n o u m o v  (M oscou). Chansons h istoriqu es du  X V lIIe  siecle. C hansons
historiques du  X IX e s i e c l e ..................................................................................................................177

N. I. P l o t n i k o v a .  (M oscou). A. K uczyn sk i. Syberyjskie szlaki . . . .  179

P e u p l e s  d e  I ' A f r i q u e

L. Ye.  K o u b b e l  (M oscou ). La tra d itio n  orale. P roblem atiqu e e t m eth odo log ie
d es sources d e  I’h isto ire africaine. E d ite  p ar D iou lde L a y a .........................................181

Index des articles et m ateriaux publies par la revue en 1974 ...........................................  185

V ie scienfifique

Sur la couverture: une fete des en fan ts en M oldavie  ( la  v ille  de  K ich inev, I ju in  
1972). Cliche AT EM

Технический редактор JI. И. Глинкина

Сдано в набор 13/IX-1974 г. Т-20906. Подписано к печати 28/XI-1974 г. Тираж 2550 экз. 
Зак. 4288. Формат бумаги 70X108Vie. Уел. печ. л. 16,8. Бум. л. 6,0. Уч.-изд. л. 18,9.

2-я типография издательства «Н аука», Москва, Шубинский пер., 10


