
А К А 4 £ М И Л  Н А У К .  С О Ю/3 А С С Р

с о в  ЕТСКАЯ
ЭТНОГРАФИЯ

1

i  §  Л  8

И З ^ А Т Е Л Ь С Т В О  А К А 4 Е М И И  Н А ^ К  СССР  

М о  с  я, в  а  * A t  п  v i m р и Ъ



Р е д а к ц и о н н а я  к о л л е г и я :

Редактор профессор С. П. Т олстое, 
заместитель редактора доцент М. Г . Левин, 

член-корреспондент АН CCLP А. Д. Удальцов,
Н. А. К исляков, М. О. К освен , П. И. К уш нер, Н. Н. Степанов

Ж урнал выходит четыре раза в год

А д р е с  р е д а к ц и и :  Москва, Волхонка, 14, к. 326

Подписано к печати 29.1 1948 г. 161/4 печ. л. 24 >5 уч.-изд. л. За к'. 3665
А00361 Тираж 2000 экз.

2-я тип. Издательства Академии Наук СССР, Москва, Шубинский пер., д. 10



ВОПРОСЫ ОБЩЕЙ ЭТНОГРАФИИ 
И АНТРОПОЛОГИИ

М. О. КОСВЕН 

АВУН КУ ЛАТ 

I
Авункулат (от лат. avunculus, дядя, брат матери) — ставший со 

времени Бахофена общеупотребительным термин, обозначающий 
неопределенный ряд различных и в различных формах проявляющихся 
отношений между материнским дядей и детьми его сестры, племянни­
ками и племянницами.

Эти отношения обратили на себя внимание уже давно и давно же 
были поставлены в связь с матрилинейной филиацией или матриарха­
том. С того времени, как учение о матриархате вызвало со стороны 
реакционного крыла буржуазной науки отчаянные попытки его «опро­
вергнуть» либо исказить его сущность, авункулат в свою очередь вы­
звал попытки его «истолковать». При этом, поскольку авункулат, с 
его широкой распространенностью и многообразием его проявлений, 
представляет собой весьма яркое выражение материнского права, дан­
ный вопрос приобрел особую остроту. Однако специального и достаточ­
ного исследования авункулата, какого эта тема безусловно заслужи­
вает, в литературе не существует. Мы имеем в виду предложить наше 
рассмотрение данных явлений, установить их происхождение и разви­
тие и показать, что перед нами комплекс, гораздо более широкий и 
сложный, чем это принято думать, своими начальными истоками в не­
которых отношениях восходящий к весьма отдаленному прошлому, но 
создающийся и приобретающий особое содержание и особое значение 
на определенном этапе первобытной истории, а затем сохраняющийся 
в виде пережитков, комплекс, имеющий таким образом свою сложную 
историю и только в таком плане подлежащий изучению и истолкова­
нию. За всем этим историческим, сложным и многосторонним, поряд­
ком мы сохраняем наименование а в у н к у л а т а .

Первое в этнографической литературе сообщение об авункулате 
принадлежит Тациту. Это — ставшее классическим указание на то, что 
у германцев дяди относятся к своим сестриным племянникам, как отцы 
к детям, и порой эта связь считается у них священнее и ближе, чем 
кровное родство; вследствие этого, когда они берут заложников, то 
требуют скорей племянников, чем сыновей, чтоб крепче было обяза­
тельство и шире круг ответствующей семьи Как и весьма многие 
этнографические данные античности, это показание Тацита об авунку­
лате остается единственным на протяжении длинного ряда веков. Новые

1 T a c i t . ,  Germania, 8, 18— 20.



4 М. О. Косвен

сообщения появляются лишь с началом этнографического ознакомления 
Западной Европы с Востоком. Таковы в частности многократно повто­
ряющиеся в течение XIV—XVII вв. указания в рассказах ряда авторов 
об особенностях общественно-политического строя наяров в Индии (ибн- 
Батута, Абд-ал-Раззак, Конти, Санто-Стефано, Барбоза, Вартема, Ка- 
станхеда, Валле, Тевено). Сущность этих указаний сводится к тому, что 
у наяров наследование имущества и престола переходит к сестриным 
племянникам, в обход собственных детей. Объяснением этому порядку 
служит для большинства авторов отсутствие у наяров прочного брака 
либо их полиандрия, откуда — неизвестность или недостоверность отца. 
Отдельные авторы (Кастанхеда, Валле) связывают этот порядок и с 
существующим у наяров матрилинейным счетом происхождения. Неко­
торые новые указания на авункулат приносит начавшееся с XVII в. 
этнографическое изучение Северной Америки. Указания эти, впрочем, 
весьма немногочисленные и незначительные, говорят в свою очередь о 
наследовании имущества и ранга вождя сестриными племянниками, 
связывая это и здесь с отсутствием у северо-американских индейцев 
прочного брака (Шамплен, Сагар, реляции иезуитов, Шарльвуа)2. От­
дельные, разрозненные и по-прежнему весьма немногочисленные указа­
ния на некоторые черты авункулата появляются затем в литературе 
XVIII в. по Востоку, в частности по тем ж е наярам, по Северной Аме­
рике (в частности у Лафито) и по другим странам этнографического 
мира. Указания на те же черты приносят ранние русские исследовате­
ли Алеутских островов и Аляски. Эти черты не ускользнули от внимания 
одного из наиболее ранних наблюдателей быта этого района — Г. А. Са- 
рычева, отметившего, что у алеутов «дядя с матерной стороны более 
почитается, нежели отец» 3. Соответствующие новые данные сообщает 
затем ряд последующих представителей русской этнографии северо- 
запада Северной Америки. Указания на отдельные черты авункулата 
расширяются далее этнографической литературой XIX в. по Африке и 
Океании. Все же вплоть до начала XX в. конкретный этнографический 
материал по авункулату остается весьма ограниченным, не говоря о его 
крайней разрозненности. И лишь с того времени, как описательная 
этнография принимает действительно широкий размах, т. е. с начала 
XX в., показания об авункулате начинают интенсивно множиться. Эле­
менты этого порядка обнаруживаются у многих и многих народностей и 
племен, стоящих на самых различных ступенях развития, с самой раз­
личной экономикой и различными чертами общественного строя. Указа­
ния по авункулату остаются, однако, случайными, этнографы не уделили 
этой теме специального внимания. Исключение составляет, что заслужи­
вает быть особо отмеченным, специальная работа покойного советского 
этнографа Н. П. Дыренковой об авункулате у алтайцев 4.

И все ж е накопившийся материал, хотя собрать его требует не ма­
лого труда, настолько обширен, разнообразен и выразителен, что дает 
вполне достаточное основание для специального обобщающего его ис­
следования.

Итак, уже самые ранние известия об авункулате связали его с мате­
ринской филиацией и дали таким образом его общее истолкование. Авун­
кулат, но именно та его черта, которая состоит в наследовании имуще-

2 Вышеприведенные историографические данные мы извлекаем из нашей статьи: 
«Из истории яроблемы матриархата», «Советская этнография», 1946, 1, где см. соот­
ветствующие ссылки на источники.

3 Г. А. С а р ы ч е  в, Путешествие то северо-восточной части Сибири, Ледовитому 
морю и Восточному океану с 1785 -по 1793 гг., 2 тт., СПб., 1802; т. II, стр. 167.

4 Н. П, Д ы р е н к о в а ,  Пережитки материнского -рода у алтайских тюрков, Авун­
кулат, «Советская этнография», 1937, 4.— Нам известно еще о существовании статьи: 
D e l  a b l e ,  Oncle maternel dans la famille Kundu, «Congo.», 1937, I, 1— 2, оставшейся 
нам. к сожалению, недоступной.



Авункулат 5

ства и политического ранга племянниками, оказывается вместе с тем 
первым отмеченным в литературе порядком, связанным с матрилинейной 
филиацией. Это объяснение авункулата, однако, в течение ряда веков 
лишь повторяется и остается неразвитым. Явления авункулата не оста­
лись вне поля зрения Бахофена, который в своем «Материнском праве» 
(1861) включил их, однако, лишь эпизодически и в весьма ограничен­
ном виде, под наименованием «права детей сестры» (Recht der Schwe- 
sterkinder), в длинный ряд установленных им форм и отношений, со­
ставляющих «материнское право». С этого времени явления авункулата 
входят в общие обзоры по первобытной истории, истории семьи и 
этнографии. Первоначально, однако, это почти исключительно указания 
на то же наследование племянников в связи с матрилинейной филиа­
цией или матриархатом. Так, Леббок, в своем весьма ограниченном по­
нимании матриархата только как матрилинейной филиации, отметил в 
качестве с ней связанного «курьезный порядок, по которому как имуще­
ство, так и трон переходят к детям сестры» 5. Но уже вскоре возникла и 
первая попытка «опровергнуть» авункулат. Реакционный немецкий уче­
ный-популяризатор Оскар Пешель, первый опровергатель как всего 
вновь выставленного учения о развитии брака и семьи, так и учения о 
матриархате, заявил протест против того, что явления авункулата 
(в его терминологии — Neffenerbreeht) объясняются неизвестностью 
отца, утверждая, что в первобытном обществе, если дети и принадле­
жали в общественном смысле матери, то отец все же был всегда опре­
деленным и известным ®. В свою очередь Пешель тоже брал авункулат 
только как наследование племянниками имущества и ранга, в эта чер­
та осталась надолго преимущественно отмечаемым, иногда даже един­
ственным элементом авункулата, термин «право наследования племян­
ников» или «право племянников» —■ ходячим, в особенности в немецкой 
литературе, для обозначения авункулата, а указание на матрилинейную 
филиацию — обычным его объяснением.

Значительную дату в истории вопроса об авункулате должна бы 
составить его трактовка, развернутая Бахофеном в «Антикварных 
письмах» 7. Посвятив авункулату, наряду с отношениями между братом 
и сестрой, большую часть обоих томов этих замечательных «Писем», 
привлекши обширный и разнообразный материал, преимущественно ми­
фологический и фольклорный, отчасти этнографический (наяры), обра­
тив внимание на различные стороны и выражения авункулата, Бахофен 
дал здесь внушительное* собрание материала, эффектно' оперируя па­
раллелями и сближениями. Особое и довольно крупное место занимает 
здесь интерпретация этрусско-римских представлений о материнском 
дяде и племяннике (avunculus и nepos). Бахофен обратил в этих «Пись­
мах» внимание на целый ряд явлений, традиций, фольклорных мотивов, 
представлений и пр., на которые до него даже в специальной литера­
туре не обращалось никакого внимания и которые оставались совер­
шенно непонятными и непонятыми. Наконец, Бахофен ввел здесь и 
самый термин «авункулат», правда, сначала, в I томе, скорей случайно 
и наряду с термином «право сестрина сына» (Schwestersohnsrecht) и 
крайне неудачными: «семья сестрина сына» (Schwestersohnsfamilie)
и даже непереводимым Schwestersohnsvolker, но во II томе — уже 
уверенно и постоянно. Мы говорим, что бахофенова трактовка авунку­
лата «должна бы» составить значительную дату. Но, прежде всего, 
Бахофен дал скорей только материал, он и здесь относил авункулат 
скорей неопределенным образом к различным формам и явлениям свое­
го «материнского права», правильного исторического места данного

5 J. L u b b o c k ,  The origin of civilisation, etc., London, 1870, p. 120.
6 0 .  P e s c h e l ,  Volkerkunde, Leipzig, 1875, pp. 244—246.
7 J. J. В a с h о f e n, Antiquarische Briefe, etc., 2 v is, Strassburg, 1880— 1886.



6 М. О. Косвен

комплекса не нашел, не говоря об истории самого авункулата, а не­
разъясненным сближением авункулата с отношениями между братом 
и сестрой и своим Schwestersohnsfamilie сделал серьезные ошибки. На­
конец, как всегда у Бахофена, его трактовка данного общественного 
явления основательно затуманена как религиозно-мистической интер­
претацией, так и тяжелым стилем. В результате то, что Бахофен сде­
лал для описания и истолкования авункулата, осталось непонятым, 
плохо понятым, недоступным либо, наконец, игнорируемым 8. Научная 
судьба Бахофена сказалась и, здесь.

В написанной под влиянием Бахофена, сыгравшей большую роль, 
работе Лотара Даргуна о материнском праве у древних германцев 
автор указал и на ряд проявлений авункулата 9, что, как и вся эта ра­
бота, вызвало яростные возражения «правоверных» германистов и 
индо-европеистов. С того времени авункулат древних германцев и в 
частности показание Тацита не дают покоя реакционным немецким 
ученым. В написанной точно так же под влиянием Бахофена «Истории 
семьи» Липперта появилось навеянное Бахофеном объяснение авунку- 
лага (здесь пока еще под названием «права племянников»), которое, 
при всей его примитивности, стало потом ходячим у авторов, в той или 
иной мере признающих матриархат: при матриархате ближайшим род­
ственником женщины и естественным ее защитником является ее брат, 
откуда и широкораспространенное так называемое «право племянни­
ков» 10. Новое и уже прямо реакционное толкование дал этому тезису 
Старке, утверждая, что при матриархате главой семьи была не женщи­
на,— такого рода случаи, мол, не что иное, как «курьезы»,— а все-таки 
мужчина, брат матери. Другое выставленное Старке положение утвер­
ждало, что авункулат вовсе не связан с матрилинейной филиацией. 
«Как мы уже неоднократно обращали на это внимание,— пишет он, 
например, в одном месте,— признание особой связи между племянни­
ком и братом его матери далеко еще не указывает на родословие по 
женской линии» “ . Эти два утверждения Старке сделались источником 
мудрости и неисчерпаемого вдохновения для длиннейшего ряда после­
дующих авторов, касавшихся вопроса об авункулате.

Для дальнейшей истории вопроса об авункулате, вплоть до его ис­
толкования в наши дни, большое значение имела знаменитая статья 
Тэйлора «О методе исследования развития учреждений». В этой статье 
Тэйлор выставил между прочим положение, что матриархат составляет 
производное матрилокального поселения ,2. Хотя Тэйлор от этого поло­
жения впоследствии отказался, оно было широко использовано, притом 
в искаженном против того, что имел в виду сам Тэйлор, смысле, в каче­
стве ходячего определения матриархата, и, хотя Тэйлор в названной 
статье об авункулате не упоминал, данный его тезис был использован 
и для объяснения авункулата.

Не касаясь сейчас дальнейшей истории нашего вопроса,— мы к ней 
вернемся впоследствии,— резюмируем его положение, создавшееся в ре­
зультате просмотренной нами его истории. Будучи непосредственно

8 Впрочем, современные «толкователи» авункулата могли бы сейчас прочитать 
Бахофена и по-считаться с ним, но они Бахофена уцорно не читают.

9 L. D а г g  u n, M utterrecht und Raubehe und ihre Reste im germanischen Recht 
und Leben, Breslau, 1883; unveranderter Neudruck: Breslau, 1935.— Об этой работе 
см. еще нашу статью: «И. Я. Бахофен и русская наука», «Советская этнография», 
1946, 3.

10 J. L ip  p e r t ,  Die Geschichte der Familie, Stuttgart, 1884, p. 1 2 sq.
u К. H. С т а р к е ,  Первобытная семья, ее возникновение и развитие, Перевод 

с  французского, СПб., 1901, стр. 248—249.— Впервые на датском языке в 1886 г.
12 Е. В. Т у 1 о г, On a method of investigating the development of institutions, 

applied to laws of marriage and descent, «Journal of Anthropological Institute», 18, 
1888; русский перевод: «Этнографическое обозрение», 1890, 2.



Авункулат 7

связанным с проблемой матриархата, вопрос об авункулате непосред­
ственно же отразил два,— из целого ряда,— распространенных искаже­
ния матриархата, а именно: 1) сведение его только к матрилинейной 
филиации и 2) утверждение матриархата как результата матрилокаль- 
ного поселения’, при котором главой семьи является все-таки мужчина — 
брат матери. Отсюда две основные разновидности «объяснения» авун­
кулата: 1) авункулат — простой результат матрилинейной филиации, при 
которой брат — ближайший родственник женщины и ее детей; 2) авун­
кулат — результат матрилокального поселения, которое создает зависи­
мое положение мужа-отца, тогда как главенствует в семье брат мате­
ри, причем это положение возможно не только без всякого матриарха­
та, но и без матрилинейной филиации.

Обратимся теперь к фактическому материалу и нашему его истол­
кованию.

II

Переходя к историческому исследованию авункулата, необходимо 
начать с характеристики некоторых форм и отношений эпохи матриар­
хата, связанных в частности с дуальной экзогамией и групповым бра­
ком. Нам поможет здесь следующая упрощенная схема, к которой мы 
рекомендуем обращаться для уразумения ряда ситуаций и из дальней­
шего нашего изложения.

А В

В приведенной схеме А и В — два дуально-экзогамных, взаимнобра;- 
чущихся матрилинейных рода. Знаками о и х обозначены соответ­
ственно женщины и мужчины. Начальные знаки о и идущие от них 
пунктирные линии показы'вают, что оба рода матрилинейны. Двусторон­
ние стрелки обозначают брачную связь между определенными лицами 
одного и того же поколения. Подчеркнем, что мы представляем дело 
схематически: не желая загружать нашу схему, мы не развиваем ее и 
не представляем в ней боковые ветви каждого поколения. Поэтому, 
например, АгО и А%х, означая в нашей схеме дочь и сына одной матери 
(A io), могут быть приняты как обозначение любых других представи­
телей данного поколения, детей других сестер старшего поколения.

Господствующий в начальную пору матриархата дуально-экзогам­
ный групповой брак состоит в одновременном или разновременном, 
имеющем эпизодический характер, брачном соединении каждой из 
женщин рода А с каждым из мужчин рода В и наоборот. В силу этого, 
например, все А[Х являются эвентуальными мужьями всех BiO< (родных 
и коллатеральных сестер), Aio является эвентуальной женой всех В]Х, 
А2х, сын Aio, является эвентуальным мужем всех В2о и т. д. Чтоб разо­
брать существующие и возникающие при указанном брачном порядке 
отношения матрилинейного и патрилинейного родства, возьмем в каче­
стве ориентира особо выделенного в нашей схеме А2х.



8 М. О. Косвен

А2х является сыном AiO и BiX, сестриным племянником в классифи­
кационном смысле всех родных и коллатеральных братьев своей матери 
(A io), т. е. всех Aix, и дважды племянником, по отцовской линии и по 
свойству, всех В!о, являющихся сестрами его отца (В ^) и одновремен­
но эвентуальными женами его дядей (A ix), т. е. дважды его тетками. 
Женясь на одной из В2о, он женится на своей кросс-кузине в классифи­
кационном смысле, могущей в конкретном случае быть его кросс-кузи­
ной 1-й степени, т. е. либо дочерью родного брата его матери, либо до­
черью родной сестры его отца. В еще более конкретном случае и ско­
рей случайно при данной форме групповых отношений, а именно, если 
мать его жены является женой его родного дяди (Aix), ©го жена (В2о) 
оказывается дочерью его дяди, родного брата его матери, и дочерью 
тетки, родной сестры его отца,— одновременно. Отсюда для А2х в этих 
конкретных случаях Aix является одновременно его материнским дядей, 
мужем его тетки, сестры отца, и фактическим отцом его жены, его 
тестем, a BiO — одновременно теткой — сестрой отца, теткой — женой 
его дяди и матерью жены — тещей 13.

Говоря о брачных отношениях, мы брали возможные брачные связи 
в пределах одного и того же поколения. Но групповому браку свой­
ственна еще и та черта, что брачные связи могут существовать и между 
разными поколениями. При таких условиях данный мужчина может на­
ходиться © супружеской связи не только со своей кросс-кузиной, но и 
своей теткой, сестрой отца, а также с дочерью своего брата, т. е., счи­
тая патрилинейно, своей племянницей, которая одновременно является 
дочерью дочери брата матери или дочерью дочери сестры отца 14.

В частности, следовательно, А2х может находиться в супружестве, 
разновременно или одновременно, не только с В2о, но и с BiO, т. е. мо­
жет быть мужем своей тетки, сестры отца, одновременно — жены 
дяди, одновременно — матери своей жены, своей тещи, иначе говоря, 
Bio может быть одновременно теткой, тещей и женой А2х. При этом, 
следовательно, племянник и его материнский дядя могут иметь общих 
жен с тем различием, что ни одна из жен дяди не исключается из (воз­
можного супружества с его племянником, поскольку все эти жены при­
надлежат к другому роду и именно тому роду, с которым род и дяди, и 
племянника связан дуальной экзогамией, тогда как из жен племянника 
родная дочь дяди (В2о) не может быть женой этого дяди 15.

Все эти, как видим, сложные и переплетенные отношения не создают 
и не могут создать в условиях группового брака с его лишь эпизоди­
ческими связями особых общественно-бытовых отношений между опре­
деленными группами родственников, а тем более — отдельными индиви­
дами, состоящими в родстве. В данную пору матриархата род, не гово­

13 Во многих языках материнский дядя и тесть обозначаются одним термином,, 
равно как одним и тем ж е термином обозначается отцовская тетка и теща. И чаше
«тетка» и «леща» имеют одну основу.

14 Факты таких родственных браков между разными поколениями хорошо
известны этнографии. На брак между племянником и отцовской теткой вместе с  осо­
быми отношениями между этими лицами впервые обратил внимание Риверс при ана­
лизе меланезийского материала (см. W. Н. R i v e r s ,  The history of Melanesian society,. 
2 vis, Cambridge, 1914; vol. II, pip. 160— 166), однако не смог это явление достаточ­
ным образом объяснить. К этому вопросу вернулся затем Лоуи, но еще менее удачно, 
о чем —■ ниже. На брак между людьми разных поколений, как на весьма существен­
ную сторону группового брака, мы обратили внимание в нашем докладе в Институте 
этнография Академии Наук COOP ib июне 1944 г.; см. резюме этого доклада: «К про­
блеме группового брака» в «Кратких сообщениях» Института этнографии, I, 1946. Мы 
имеем в виду со временем разработать эту тему в специальной статье.

15 Описанные сейчас формы не являются только схематически выведенными или 
теоретическими: современная этнография, в частности этнография Южной Америки, 
знает,— правда, в виде редких явлений,— все эти формы, пережиточно сохраняющиеся- 
и поныне.



Авункулат 9

ря об естественном разделении по полу, делится только на обусловлен­
ные производственной деятельностью возрастные группы. Ни те или 
иные ряды родственников, ни тем более индивидуальные родственники 
не выделяются в бытовом отношении. Это отражается и соответствую­
щей родственной номенклатурой. Таким образом группы дядей и пле­
мянников, в частности особо нас интересующие дяди с материнской 
стороны и их сестрины племянники и племянницы 1е, поглощаются соот­
ветствующими возрастными группами и каких-либо особых отношений 
или какой-либо особой близости между ними не может существовать. 
В эту пору, следовательно, места для тех форм и отношений, которые 
входят'в понятие авункулата, не существует, и говорить об авункулате 
для эпохи раннего матриархата не приходится.

Развитие производительных сил обусловливает развитие материн­
ского родового строя, вместе с его значительным усложнением, измене­
ниями в его структуре и в его внутренних отношениях. Беря здесь 
лишь то, что необходимо для освещения нашей непосредственной темы, 
отметим следующие черты развитого матриархата.

Начальная дуальная организация усложняется, развившись в более 
сложную форму — фратриальную. Две фратрии, на которые распадает­
ся племя, связаны дуальной экзогамией, действующей первоначально 
так, что брак для членов одной фратрии возможен в пределах всей 
противоположной фратрии, в любом из входящих в нее родов, а затем 
так, что дуально-экзогамной связью оказываются соединенными два 
определенных рода двух противоположных фратрий, пары дуально- 
экзогамных родов. В составе рода дифференцируется более узкая 
родственная группа — материнская семья, представляющая собой 
все же довольно численную группу, состоящую из 4—5 поколений, авто­
ритарно возглавленную старшей женщиной. Групповой брак сменяется 
парным браком, оставляющим место ряду пережитков предшествующей 
брачной формы. Решительное усиление на данном этапе хозяйственной 
и общественной роли женщины и развитие домашнего хозяйства, в ко­
тором женщина занимает господствующее положение, обусловливает 
сопровождающую парный брак, наряду с дислокальной, преимуществен­
но матрилокальную форму поселения супругов. Матрилокальное посе­
ление — одна из значительных и влиятельных, однако далеко не един­
ственная и не наиболее существенная черта развитого матриархата. Глу­
боко различно при этой форме брачного поселения положение мужчи­
ны и женщины. Женщина остается прочно связанной со своей 1материн- 
ской семьей, своим хозяйством, своим родом, оставаясь здесь и при 
вступлении в брак. Иное дело мужчина: с достижением брачного возра­
ста, а это для данной эпохи довольно ранний возраст, мужчина стано­
вится матрилокальным мужем, в значительной мере отрываясь от своей 
материнской семьи. Таким образом, в материнской семье, говоря вооб­
ще, нет места для какой-либо, сколько-нибудь влиятельной обществен­
но-бытовой роли мужчин, как чужих, так и своих. Все это дает опре­
деленный ответ на особо нас интересующий вопрос о взаимоотноше­
ниях между дядями и племянниками. Мы, следовательно, и в развитом 
матриархате не находим никаких оснований для того, чтоб и в эту 
пору существовали между ними какие-либо особые отношения, какая- 
либо особая близость. Можно себе представить, что дяди и племянники 
должны в силу дуальной экзогамии, так сказать, встретиться в качестве

16 Поскольку нам в дальнейшем изложении придется многократно говорить об 
этих родственниках, мы будем, упрощая, говорить о дядях, имея в виду т о л ь к о  
б р а т ь е в  м а т е р и ,  и о племянниках и племянницах, имея в виду т о л ь к о  д е ­
т е й  с е с т е р .  Если речь будет итти о патрилинейвых родных, это будет прямо 
выражено.



10 М. О. К освен

матрилокальных мужей в роде их жен. Но и характер этой матрило- 
кальности, и положение матрилокального мужа видимо исключают 
образование и здесь каких-либо особых отношений. По крайней мере 
этнография ке знает ни одного хотя бы намека на связь дядей и пле­
мянников при столь особливой ситуации.

Образование авункулата происходит на следующем этапе первобыт­
ной истории — в эпоху перехода от матриархата к патриархату 17.

Переход от матриархата к патриархату, обусловленный дальнейшим 
развитием производительных сил, совершается далеко не так просто и 
быстро, как это иногда изображается, и составляет сам по себе дли­
тельный исторический период. В этом периоде возникают и создаются 
особые общественные формы и отношения, данному периоду специфи­
чески свойственные, имеющие специфический переходный, двойствен­
ный характер. Останавливаясь на общей характеристике указанного 
переходного периода, мы берем и здесь лишь некоторые, необходимые 
в связи с нашим изложением, элементы и черты.

Превращение матриархата в патриархат локализируется прежде все­
го в основной общественной ячейке — семье и выражается в ее пере­
стройке из материнской в отцовскую. Происшедшее к тому времени 
глубокое изменение экономики, в частности изменение хозяйственного 
значения и соотношения различных отраслей производительной деятель­
ности (охоты, земледелия и скотоводства), приводит к глубокому изме­
нению хозяйственной роли мужчины и женщины, причем преобладаю­
щая роль, как хозяйственная, так и вслед за тем и общественная, на­
чинает принадлежать мужчине. Это обстоятельство привязывает муж­
чину к своему хозяйству и своей семье. Знаменательным результатом 
этого является переход от матрилокального к патрилокальному брачно­
му поселению. Переход этот составляет далеко не единственную и не 
основную сущность перехода от матриархата к патриархату и не к это­
му только внешнему, составляющему результат более глубоких причин, 
явлению сводится этот переход, как это совершенно искажающим суть 
дела образом довольно часто изображается. Однако то обстоятельство, 
что отныне женатый мужчина остается в своей материнской семье, 
женщина же с замужеством переходит в семью мужа,— оказывает оче­
видным образом решающее влияние на состав семьи и ее внутренние 
отношения и еще раз влиятельным образом определяет хозяйственное, 
личное и общественное положение мужчины и женщины. В частности 
положение женатого мужчины отныне резко изменяется.

Никак нельзя, однако, думать и представлять себе дело так, что 
смена локальности брака происходит сразу и универсально: смена эта 
составляет в свою очередь длительный и сложный процесс, зависит во­
обще и в конкретных случаях от различных обстоятельств и имеет не 
какой-то обязательный и универсальный, а скорей индивидуальный ха­
рактер. Таким образом, вовсе яе обязательно, чтоб в среде данного 
общества, пришедшего в своем развитии к переходу от матриархата к 
патриархату, практиковалось бы неукоснительно и универсально либо 
матрилокальное, либо патрилокальное поселение: та и другая формы 
вполне могут сосуществовать либо одна из этих форм может лишь пре­
обладать. Указанное положение мы и видим довольно  ̂ часто в различ­
ных конкретных случаях. Естественны поэтому и случаи, когда даже 
одна и та же семья дает место обоим порядкам, так что одни мужчины 
матрилокальны, другие патрилокальны, точно так же — и женщины 
данной семьи. Естественными представляются также случаи, когда 
старшее поколение женщин, в частности старшая, глава семьи,— ма-

17 Это положение, сформулированное лишь кратким образом, было нами уже вы­
ставлено в 1935 г. в нашей работе «Аталычество», «Советская этнография», 1935, 2.



Авункулат И

трилокальна, тогда как младшие женщины либо одни из них — уже 
патрилокальиы. Так создается двойственный и сложный матрилокально- 
патрилокальный состав семьи переходного типа, семьи, которая, однако, 
во всех остальных отношениях, находясь в пределах рода, остающегося 
еще в своей основе материнским, остается в основе своей семьей мате­
ринско-правовой.

Совершающееся таким образом превращение материнской семьи 
приводит к одному особо знаменательному результату: главенство 
в семье переходит к старшему мужчине. Став главой материнской 
семьи, мужчина становится в известные отношения старшинства к сво­
им незамужним, а равно и замужним, как сохранившим матрилокаль- 
ность, так и патрилокальным, сестрам, а равно и к их детям. Всем 
этим и одним этим, однако, все еще не предрешается и не определяется 
превращение материнской семьи в отцовскую и матриархата в патри­
архат.

Переход к брачной патрилокальности связан с имеющим общие с 
этим переходом основания, однако далеко не отождествляющимся и 
не обязательно совпадающим, переходом от парного брака к монога­
мии 1?. На данной стадии брак сплошь и рядом остается еще,— и при 
патрилокальном поселении,— весьма непрочным и легко расторжимым, 
т. е. сохраняет парный характер. Патрилокальная жена, в особенности 
если брак заключен еще недавно, в случае какого-либо недовольства 
бросает мужа, если имеются дети, забирает их с собой и возвращается 
в свою родную семью либо переходит к новому мужу. Этнография мно­
гих племен и народностей пестрит такими примерами. Сюда присоеди­
няется и то, что на данной стадии женщина овдовевшая также обычно 
возвращается со своими детьми домой, если опять-таки не выходит 
вскоре вновь замуж. Но и с укреплением как моногамии, так и патри­
локальности замужняя женщина отнюдь не переходит в состав рода 
своего мужа, наоборот, сохраняет принадлежность к своему материн­
скому роду и во многих отношениях, в многоразличных формах сохра­
няет и поддерживает связь с этим родам и своей родной семьей. Не 
останавливаясь на описании этих явлений, укажем только на широко 
распространенный у многих народов особый порядок, который мы на­
звали «возвращением домой» 19. Порядок этот состоит в том, что за­
мужняя женщина, даже при весьма прочной моногамии и патрило­
кальности, спустя некоторое время после выхода замуж и -поселения 
у мужа обязательно возвращается в свой родной дом, где остается бо­
лее или менее продолжительное время, причем иногда эти «возвраще­
ния» бывают повторными. «Возвращение» замужней имеет место в 
особенности при ее беременности, так что она рожает в своем род­
ном доме. Сохраняющаяся принадлежность замужней к своему роду, 
связь ее со своим родом и семьей и это «возвращение домой»,— 

все это создает естественно связь замужней с ее патрилокальными 
братьями, в частности и в особенности с тем братом, который является 
теперь главой ее родной семьи. Это, вместе с вышеотмеченными отно­
шениями между братьями и их незамужними или матрилокальными 
сестрами, создает именно в данную переходную эпоху особый комплекс 
отношений между братьями и сестрами, который оставляет затем 
разнообразные пережитки 20.

18 Как як старо понятие моногамии, приходится, одна ко, пояснить, что моногамия 
означает не столько единоженство, сколько прежде всего — принципиально длитель­
ное и прочное брачное соединение.

%9 См. нашу заметку — автореферат доклада: «Обычай возвращения домой» в
«Кратких сообщениях» Института этнографии, I, 1946.

20 Пережиточным формам отношений между братом и сестрой впервые уделил 
внимание, как было указано, Бахофен в своих «Антикварных письмах». Тема эта 
с  тех яор не подвергалась удовлетворительному исследованию.



М. О. Косвен

Указанные отношения между братьями и сестрами, основанные в 
конечном счете на их общей принадлежности к одному материнскому 
роду, естественно распространяются, принимая особые формы, на отно­
шения между этими братьями и детьми их сестер, в особенности, под­
черкиваем, между старшим братом — главой семьи и его племянниками 
и племянницами. Так возникает а в у н к у л а т .

Несмотря на происшедшие изменения, материнский род,— это надо 
твердо держать в уме,— продолжает еще существовать. Матриархат 
уже разрушается, в нем возникают и растут начала патриархата, одна­
ко материнский род остается еще экономически обусловленным. Сохра­
няется и действует еще матрилинейная филиация. Таким образом, дети, 
хотя и рожденные в патрилокальном браке, принадлежат к роду мате­
ри. Эта принадлежность к своему материнскому роду отнюдь не номи­
нальна и не выражается только в счете происхождения или в получе­
нии имени, а совершенно реальна, означая реальную и фактическую- 
принадлежность к своему роду, принадлежность хозяйственную, обще­
ственную и идеологическую. Такое положение приводит к твердому 
порядку, в силу которого, при патрилокальном поселении, дети раньше 
или позже уходят из группы своего отца и переходят навсегда в род­
ную группу своей матери, в ее род и ее семью, к своим дядям, в част­
ности — к тому из них, кто ныне возглавляет эту семью. В отдельных 
случаях, если эта семья, как мы говорили, имея смешанный состав, 
возглавляется еще женщиной, дети переходят к своей бабушке и одно­
временно — своим патрилокальным дядям. Заметим, между прочим, что 
таким образом можно и по отношению к детям говорить об их матри- 
покальности или патрилокальности.

Указанный порядок, который можно назвать «возвращением детей»,, 
вполне реальным образом существует и действует в современном этно­
графическом мире, представляя собой там, где мы его находим, не эпи­
зодическое или случайное явление и не «курьез», а вполне закономер­
ный и постоянный порядок. Конкретные показания о действии этого 
порядка имеются в литературе преимущественно для трех районов: 
Западной и Южной Африки, Меланезии и северо-запада Северной 
Америки 21.

Реально действующий порядок «возвращения детей» существует 
или существовал в недавнем прошлом у различных народностей Афри­
ки. Это в особенности относится к району Конго. Здесь в разных мест­
ностях практикуется как матрилокальное, так и патрилокальное посе­
ление. В случаях патрилокальности дети, в особенности мальчики, у ряда 
народностей неукоснительно возвращаются в род матери, в частности к 
своему дяде, раньше или позже: у баяка — как только они научатся хо­
дить, у балуба, бахуана и бахолохоло —по достижении половой зрелости. 
У кавати дети обязаны перейти в род матери раньше или позже, дядя 
имеет право их забрать и отец не может этому воспрепятствовать; пока 
мальчики остаются в селении отца, они считаются здесь чужими. У бахо-

21 Приводимые нами в дальнейшем изложении фактические данные, относящиеся 
к ряду племен и народностей, извлекаются нами из наших разновременно напечатан­
ных очерков, содержащих кратки© описания современных этнографических обществ, 
сохранивших в той или иной мере матриархальный строй либо более или менее вы­
раженный матриархальный уклад, а именно: описания кхаси, гаро, минангкабау и 
наяров— «Революция права», 1929, 6; описания ирокезов и гуронов, джагга и троб- 
риандцев — сборник «На боевом посту», М., 1930; описания племен Конго и ашанти — 
«Советская этнография», 1934, 1/2; описания меланезийцев, туарегов, эве, лоби, гереро, 
алгонкинбЬ и племен северо-запада Северной Америки — «Ученые записки Москов­
ского ордена Ленина Государственного университета им. М. В. Ломоносова», вып. 61, 
«История», т. II, 1940 (Москва). К этим публикациям мы отсылаем и за указанием 
наших источников. При ссылках на иной этнографический материал источник указы­
вается особо.



Авункулат 13

лохоло при выдаче девушки замуж соглашаются на ее переход к мужу 
только при условии, что дети вернутся в род матери. У баконго, наибо­
лее развитой из народностей данного района, когда мальчик достигает 
14— 15 лет, является дядя и требует племянника к себе; отец не вправе 
его удерживать, но здесь (мальчик сам может отказаться и остаться у 
отца до того времени, пока сам же не пожелает перейти в род матери; 
девушки у баконго остаются у матери до замужества, но в случае смерти 
матери переходят к дяде. У всех этих народностей дети, пока остаются 
у отца, находятся под защитой своего рода; если отец обижает детей, 
они немедля уходят в свой род, к своему дяде. «Я видел ,— рассказы­
вает автор описания баяка, Ле-Тестю,— как мальчики семи-восьми лет 
совершали подобные путешествия, делая переходы во много часов по 
глухому лесу, совершенно одни». У кавати, в случае смерти ребенка в 
то время, что он остается у отца, об этом немедленно должен быть из­
вещен его дядя, иначе отец платит крупную пеню.

Показания о переходе детей навсегда в род матери, в частности к 
дяде, существуют и для ряда других народностей Африки. У ашанти в 
некоторых местностях сыновья остаются у отца до своего возмужания, 
затем переходят в род матери, к дяде, отец не вправе их удерживать. 
У лоби племянник иногда переселяется к дяде. У гереро дети нередко 
уходят к своей материнской родне, в частности к бабушке, и остаются 
там навсегда. У басуто замужняя женщина с приближением родов воз­
вращается в свою материнскую семью и ребенок родится там; затем, 
месяца через два, мать с новорожденным возвращается в крааль мужа, 
но, когда окончится кормление ребенка, он отсылается к родным мате­
ри, «которым он будет принадлежать в дальнейшем, несмотря на то, 
что муж уплатил за жену вено» 22. У маконде в прежние времена маль­
чик, после церемонии совершеннолетия, отправлялся уже не в дом ро­
дителей, а к дяде, где и оставался с расчетом, что он женится в семье 
дяди, в частности на его дочери, и останется здесь навсегда 23.

На северо-западе Северной Америки, у хайда мальчик в раннем воз­
расте оставался со своими родителями, но, еще будучи там, начинал 
помогать по хозяйству своему дяде, носить для него каждое утро топ­
ливо, воду и пр., подросши же, примерно лет 10,> переходил к дяде на­
всегда. Если б он остался у матери, то сделался бы предметом всеобщих 
насмешек, У тлинкитов дети переходили к своим материнским род­
ственникам, в частности к дяде. У алеутов отец обязан был отдать де­
тей их дяде.

«Возвращение детей» повидимому довольно широко распространено 
в Меланезии. На Тробриандских островах ребенок уже в раннем дет­
стве узнает, что’ деревня, где живет брат его матери, его kada,— его 
деревня, что там находится его имущество, с этой деревней связаны его 
общественные права, его локальный патриотизм, все его будущее. На­
оборот, в деревне своего отца он считается чужим, лишен каких бы то 
ни было прав. И дети остаются у родителей только до наступления по­
ловой зрелости, после чего' в обязательном порядке переходят в род ма­
тери, обычно — к своему дяде. Если дети задерживаются, родня отца 
требует их удаления. На полуострове Газель (остров Новая Британия) 
мальчики с возмужанием уходят к дяде. В селении Лезу на острове 
Новая Ирландия преобладает матрилокальное поселение, в тех же слу­
чаях, когда брак патрилокален, дети уходят в свой род, мальчики — 
почти всегда, девочки — иногда; родители ни в коем случае не могут

22 Е. С a s а 1 i s, Les bassoutos, Paris, 1859, p. 201; M. M a r t i n ,  Basutoland, 
London, 1903, p. 94.

23 K. W e u l e ,  W issenschaftliche Ergebnisse meiner ethnographischen Forschungs- 
reise in den Siidosten Deutsch-Ostafrika (M itteilungen aus den Deutschen Schutzge- 
bieten, E rganzungsheft Nr. 1), Berlin, 1908. pp. 96— 97.

%



14 М. О. К освен

заставить детей вернуться. На остров© Вануа Леву, в группе Фиджиг 
дети в прежнее время, подросши, переходили в род матери. На Новой 
Каледонии ребенка уже с того времени, как он научается ползать, учат 
думать о своем дяде, kania; ребенка, забравшегося на камни, находя­
щиеся на краю селения, мать поворачивает в ту сторону, откуда она 
родом, и говорит: «влезай, учись идти в страну твоих kania». На Новой 
Британии, если ребенок, пока он остается у родителей, умрет, отец era 
платит пеню родне жены. Аналогичным образом на Банксовых островах, 
если ребенок погибнет хотя бы по косвенной вине отца, последний пла­
тит пеню дяде ребенка, тогда как, если виновен сам дядя, он никакой 
ответственности не несет.

В исторической и этнографической литературе, относящейся к раз­
личным народам, многократно отмечалось особое явление под именем 
«усыновления». Соответствующие упоминания или, реже, описания обыч­
но до крайности неполны и неотчетливы.

Судя по довольно частым указаниям, «усыновление» широко рас­
пространено в Меланезии, составляя во многих местностях обычное и 
постоянное явление (Бисмарков архипелаг, в частности острова Адми­
ралтейства, также — Соломоновы, Банксовы, Новые Гебриды, Новая 
Каледония, Фиджи). Усыновление происходит часто помимо воли ро­
дителей усыновляемого. «Усыновление,— пишет Лайярд,— очень широ­
ко распространено на Новых Гебридах и Банксовых островах, причем 
r некоторых местах оно имеет такие крайние формы, что родители 
часто бессильны воспрепятствовать тому, чтоб их ребенок был усыно­
влен при самом его рождении, даже против их воли» 24. В отдельных 
случаях указывается, что усыновителем является бабушка — мать ма­
тери или дядя ребенка. На Фиджи бабушка имеет привилегию усыно­
вить первого ребенка своей дочери.

«Усыновление» было широко распространено, практикуется и по сей 
день и б других областях Океании, в Полинезии 25 и Микронезии. Для 
последней приведем следующие показания. На островах Палау «обы­
чай усыновления детей, в особенности мальчиков, так широко распро­
странен и усыновленные дети в такой мере смешиваются с собственны­
ми детьми, что они часто, в особенности став взрослыми, совершенно 
теряют представление о том, что принадлежали к другой семье». Семьи 
усыновляют чужих детей, а своих отдают другим семьям, так что это 
усыновление «скорей похоже на обмен детьми» 26.. На Маршальских 
островах «усыновление происходит часто. Детей часто обещают род­
ственникам, не имеющим своих детей и даже ими обремененным, еще 
до того, как ребенок увидит свет. Встречаются родители, не оставляю­
щие себе ни одного ребенка. Усыновление считается за честь... Усы­
новленные дети переходят в новую семью и пользуются там особой 
любовью»27. Для Джильбертовых островов существует специальное 
описание усыновления, остающееся, однако, недостаточным и неясным. 
Берем из этого описания лишь наиболее отчетливые черты. Усыновле­
ние организуется при самом рождении ребенка и даже во время бере­
менности. Предложение об усыновлении не может встретить отказа со 
стороны родителей даже в том случае, если речь идет о первом ребен­
ке. Родители часто самым решительным образом не желают отдать

24 J. L a y a r d ,  Stone men of Malekula; Vao, London, 1942, p. 187.
25 Для Полинезии см. R. W. W i l l i a m s o n ,  The social and political system s of 

Central Polynesia, 3 vis, Cambridge, 1924, passim, хотя автор в своей сводке уделил 
данному вопросу недостаточное внимание и собрал далеко не весь имеющийся в ли­
тературе материал.

26 К. S e m p e r ,  Die Pelau-Inseln im Stillen Ocean, Leipzig, 1878, p. 117.
27 A. E r d l a n d ,  Die Marschal-Insuianer (Anthropos-Bibliothek, II, 1). Munster 

i. W., 1914, pp. 115— 116.

I



Авункулат 15-

своего ребенка, но сила обычая и боязнь общественного осуждения за­
ставляет их это сделать. Если желающих усыновить оказывается не­
сколько, то ребенок переходит к первому заявившему, либо претенден­
ты решают между собой, кому из них стать усыновителем. Усынови­
тель должен стоять в определенном родственном отношении к ребенку, 
а именно, быть либо братом или сестрой в классификационном смысле 
отца или матери ребенка, либо братом или сестрой в классификацион­
ном смысле деда или бабки усыновляемого. Ребенок выкармливается 
матерыо и передается усыновителям после отнятия от груди. При от­
даче ребенка родители обычно дают ему подарок, обыкновенно участок 
земли, что считается вознаграждением воспитателю за его труды, 
и затем делают подарки воспитателю, преимущественно съестным, вре­
мя от времени, вплоть до возмужания мальчика или замужества де­
вушки. Родители и их усыновленный ребенок сохраняют в различных 
формах связь, родители иногда приходят на свиданье со своим ребен­
ком, но эти визиты должны быть короткими. Усыновленные наследуют 
вместе с родными детьми усыновителя, доля усыновленных несколько 
меньше доли детей. Существует на Джильбертовых островах форма 
обменного усыновления: две семьи усыновляют детей одна другой2S.

Об усыновлении нередко упоминается и в литературе по Африке. 
Приведем три характерных показания. Усыновление часто практикова­
лось у фалаша (народность эфиопской группы). «Хотя,— пишет наблю­
датель,— иногда усыновители имеют собственных детей, усыновленный 
наследует все имущество» 29. О племени вангата сообщается, что здесь 
«дядя по матери может усыновить своего племянника; он делает это 
обычно если не имеет детей, но и наличие их не составляет препят­
ствия для такого усыновления» 30. Как сообщается об одной из племен­
ных групп Нигерии, и здесь часто имеет место усыновление или вос­
питание детей у сестры или брата матери 31.

Об «усыновлении» упоминается неоднократно и относительно дру­
гих стран и народов, однако всегда в свою очередь бегло и неотчетли­
во. Так, например, о племени виннебаго, из группы сиу, в Северной 
Америке, сообщается только, что усыновление практиковалось здесь в 
прежние времена очень часто, причем родители не могли возразить 
желающему усыновить их ребенка 32.

Надо прямо сказать, что все приведенные показания свидетель­
ствуют о непонимании, во всяком случае неполном понимании и недо­
статочном исследовании данного порядка его наблюдателями 33. Можно 
сказать и то, что, не разбираясь как следует в этом явлении, описывав­
шие его в известной мере искажали его сущность. На наш взгляд, 
даже в этих скудных и неточных описаниях отчетливо проступают 
черты, дающие полное основание видеть в этом «усыновлении» во мно­

28 Н. С. and Н. Е. M a u d e ,  Adoption in the Gilbert islands, «Journal of the P o­
lynesian Society», 40, 1931, 4.

29 D e n h a m ,  C l a p p e r t o n  et O u d n e y ,  V oyages et decouvertes dans le Nord 
et dans les parties centrales de I’Afrique, etc., pendant les annees 1822, 1823 et 1824, 
Traduit de 1’anglais, 3 vis, Paris, 1826; vol. Ill, p. 113.

30 L t. E n g e l s ,  Les Wangata (Tribu du Congo Beige), Bruxelles — Paris, 1912, 
p. 49.

31 P. S. H a r r i s ,  N otes on the Dakarkari peoples of Sokoto province, Nigeria, 
«Journal of Anthropological Institute», 68, 1938, january-june.

32 P. R a d i n, The Winnebago tribe, 37 Annual Report, Bureau American Ethno- 
logy, Smithsonian Institution, 1915— 1916, W ashington, 1923, p. 139.

33 Нам, к сожалению, осталась недоступной специальная работа об усыновлении 
у тораджа на Цел-ебесе, в которой автор, судя по заглавию, прямо связывает этот 
порядок с матриархатом: А. С. К г и у t, De adoptie in verband met het matriarchaat 
by de Toraja’s van Midden Celebes, «Tijdschrift voor Indische Taal-, Land- en Volken- 
kunde», vol. XLI, 1.



16 М. О. Косвен

гих случаях не что иное, как то ж е «возвращение детей» в род их 
матери. Хотя бы одно то, что, согласно ряду указаний, дети «усыно­
вляются» против воли их родителей, по желанию усыновителя, говорит 
скорей об отобрании детей, чем об «усыновлении», и окрашивает этот 
порядок совершенно специфически. Нет никакого сомнения и в том, 
что в ряде форм «усыновления» сказывается значительная трансформа­
ция этого исходного порядка. Все это, однако, не поддается подробно­
му анализу за указанной краткостью и неотчетливостью показаний. 
Приходится констатировать, что в вопросе об этом «усыновлении» 
буржуазная этнография повинна в серьезном недосмотре и грубых 
ошибках. Правильное и основательное описание данных явлений 
остается настоятельной задачей полевой этнографии. О попытках неко­
торых авторов понять или истолковать это «усыновление» речь будет 
ниже.

Порядок «возвращения детей», равно как и «усыновления», дей­
ствует, как это явствует из материала, в значительной мере различно 
в отношении, с одной стороны, мальчиков, с другой,— девушек. Девуш­
ки, в силу распространяющейся патрилокальности, должны по общему 
правхтлу рано или поздно оказаться в другом, по отношению к своему 
материнскому, роде: при дуальной экзогамии они останутся в том же 
роде, куда вышла их мать, т. е. в роде отца, при экзогамии вообще — 
они перейдут в третий род. Поэтому, если девушки и возвращаются к 
своему дяде, то не надолго, иногда именно до выхода замуж. Мальчи­
ки же, в силу той же патрилокальности, и со вступлением в брак оста­
нутся в своем материнском роде, у своего дяди, куда возьмут своих 
жен. Поэтому порядок «возвращения детей» действует преимуществен­
но в отношении мальчиков и в гораздо меньшей мере в отношении де­
вочек. Это положение прямо отражено в наших конкретных показа­
ниях, говорящих большей частью о «возвращении» или «усыновлении» 
племянников, а не племянниц, мальчиков, а не девушек.

Надо ли говорить, что, перейдя в свой род, к своему дяде, племян­
ники и племянницы становятся рядовыми членами его семьи, полными 
участниками труда этой семьи, ее хозяйства, быта и пр., участниками 
всей жизни, в частности военных походов своего рода. Дядя воспиты­
вает их, принимает участие или оказывает влияние на их брачные де­
ла, уплачивает вено за своих племянников и получает его за своих 
племянниц. С развитием экономических отношений, когда в некоторых 
обществах власть главы семьи доходит до права на личность ее чле­
нов, дядя пользуется этим правом в отношении своих племянников и 
племянниц. У глиди-эве дядя имеет право в случае .крайней нужды за­
ложить или продать своих племянников или племянниц, чего ни в коем 
случае не может сделать в отношении своих собственных детей. Точно 
так же у племени ана, из той же группы эве, дядя может для оплаты 
своих долгов продать племянников, но не своих детей или детей брата. 
В случае смерти дяди его племянники участвуют в его погребении, 
устраивают по нем поминки, у народностей северо-запада Северной 
Америки — потлач. Оставаясь после смерти дяди в его хозяйстве, пле­
мянники, с возникновением частного наследования, являются ближай­
шими его наследниками. Если дядя занимает пост главаря или вождя, 
старший племянник наследует ему в этом ранге.

Отметим здесь, хотя этот вопрос не имеет необходимого отношения 
к нашей теме, что бывают случаи,— в качестве реликта группового 
брака,— сожительства находящегося в доме дяди племенника со своей 
теткой, женой дяди (напомним: архаически, при дуальной экзогамии — 
одновременно и сестрой отца). Так, в Меланезии, на острове Малеку- 
ла, в архипелаге Новые Гебриды, в прежние времена племянник жил 
с женой своего дяди, причем какое-либо недовольство со стороны дяди



Авункулат 17

считалось неуместным. У алеутов племянники нередко жили с женой 
дяди, однако негласно, и это вызывало ревность дяди: между прочим,— 
распространенный мотив алеутского фольклора. Подобные отношения 
составляют таким образом на данной стадии явление уже изживаю­
щееся, противоречащее новой морали, морали индивидуального брака. 
Гораздо более часты указания на то, что племянник может или дол­
жен жениться либо обычно женится на вдове дяди. О таких фактах 
сообщается относительно Меланезии для Торресовых и Банксовых 
островов и той же Малекулы, где они ■ составляют довольно обыден­
ное явление. О том же сообщается относительно хайда и тлинкитов. 
Все эти факты восходят к архаическим отношениям группового брака. 
Все это, повторяем, не имеет непосредственного отношения к авункула- 
ту, существуя на данной стадии как реликт иных, архаических, форм, 
и мы затрагиваем здесь этот вопрос, имея в виду, что правильное по­
нимание данных явлений нам понадобится в дальнейшем по некоторо­
му частному поводу. Отметим здесь же, что такой же реликт дуальной 
экзогамии и группового брака, в свою очередь не имеющий отношения 
к авункулату, составляет брак дяди с его племянницей по отцовской 
линии, т. е. дочерью брата, и для полноты укажем, что эти отношения 
далеко не аналогичны вышеописанным отношениям тетка — племянник; 
последние — значительно сложнее.

«Возвращение детей» в свой материнский род имело и имеет, где 
оно существует, вполне реальное общественно-историческое значение. 
Порядок этот на данном переходном этапе является формой, в которой 
материнский род зполне реальным образом поддерживает свою сохран­
ность. Хотя уже распадающийся, теряющий в силу практики патрило­
кальности своих женщин, материнский род все же восстанавливается 
в своем составе благодаря возвращению потомства этих женщин. 
С того времени, как в составе рода диференцируется семья, «возвра­
щение детей» означает не возвращение вообще в род, а в определен­
ную хозяйственную ячейку рода — в свою материнскую семью. В тех 
случаях, когда эта семья еще возглавляется старшей женщиной, дети 
возвращаются к своей «бабушке» (что и выражено в отдельных пока­
заниях) , затем, когда семья уже возглавляется мужчиной, дети воз­
вращаются к своему дяде. В отдельных конкретных показаниях, оста­
ющихся неотчетливыми, термины «бабушка» и «дядя» надлежит, воз­
можно, понимать не в индивидуальном, а в классификационном смысле.

Замечательна на данном этапе, в частности — в данной ситуации, 
фигура дяди: он, с одной стороны, становясь главой семьи и проводя 
патрилокальность, является выразителем нового, патриархального на­
чала, с другой стороны и в то ж е время, будучи главой семьи, остаю­
щейся еще материнской, или главой материнского же рода, охраняя 
сохранность и интересы этого рода, отпуская своих детей и получая 
своих племянников,— является выразителем и защитником еще дей­
ствующего начала матриархального. Эта двойственность, можно ска­
зать, диалектичность фигуры дяди на данном этапе представляет собой 
одно из показательнейшкх выражений диалектики превращения матри­
архата в патриархат.

Принадлежность детей к своему материнскому роду и их фактиче­
ское возвращение в этот род ставит детей в определенные отношения 
не только к главе их материнской семьи, их дяде, но и к тому из их 
«дядей» в классификационном смысле, который является теперь главой 
более широкой родственной группы или всего рода. К сожалению, эти 
отношения остаются неосвещенными. Лишь для ряда племен Конго 
(бахуана, кавати, баконго, балуба) имеются указания, что дети должны 
оказывать особое почтение их самому старшему дяде, являющемуся 
главой рода, и должны делать ему частые подарки.
2 Сов. этнография, Л5 1



Остановимся кратко и на отношениях, существующих на данном 
этапе между родителями и детьми. Тогда как связь между матерью 
и ее вернувшимися в свой род детьми поддерживается благодаря ее 
собственной связи с.о своим родом и собственному «возвращению до­
мой», какой-либо связи между отцом и его детьми не существует и 
не может возникнуть. Они принадлежат к разным родам, они друг дру­
гу чужие. Помимо указанных прав дяди, действующих по отношению 
к его племянникам и племянницам, пока те еще остаются у отца, это 
подчеркивается рядом, известных в качестве уже пережиточных 
форм, отношений и правил поведения отца и детей. Из этой ситуации 
вытекает и правомерность мести сына отцу. Так, у чеченцев, писал 
И. Иванов,— «канла (состояние кровной мести.— М. К.) ...может быть 
между отцом и детьми, и нередко случались примеры, что если отец 
убивал одного из сыновей, то остальные мстили отцу»34. Здесь же оче­
видно лежат истоки распространенного фольклорного сюжета о едино­
борстве сына с отцом, отсюда же ведет свое происхождение не менее 
распространенное, хорошо известное, например, из этнографии Кавказа, 
«избегание» между отцом и его детьми, отсюда же и те формы, кото­
рые вероятно имеют целью отметить и утвердить принадлежность детей 
отцу: называние отца по имени сына: «отец такого-то» (например, у 
арабов, Абу-Муслим) и все же загадочная «кувада».

III

Практика «возвращения детей» и существующие взаимоотношения 
•между дядями и племянниками вступают, однако, в противоречие с 
неуклонно развивающимися патриархальными началами. Начала эти 
естественно требуют того, чтоб мужчины оставались в своем отцовском 
хозяйстве, чтоб дети оставались с их родителями. Здесь, конечно, речь 
идет не столько о дочерях, которые в силу продолжающей действовать 
родовой экзогамии и патрилокальности брака должны рано или поздно 
уйти в другой род, сколько о сыновьях.

Переход от матрилокальиости, как мы бы выразились, к патрило­
кальности детей Малиновский объясняет «конфликтом», возникающим 
между материнским правом и отцовской любовью — «одним из самых 
сильных чувств», и превосходством этого «чувства» над материнским 
нравом 35. Это чисто психологическое толкование, конечно, весьма по­
верхностно. «Чувства», какие бы они ни были, не создают обществен­
ного порядка. «Чувства» любви к своим племянникам не лишены оче­
видно и дяди, на что неоднократно указывают наши источники. Стрем­
ление отца удержать у себя своих детей является результатом неизме­
римо более глубоких причин: продолжающегося превращения матри­
архата в патриархат, в частности образования патриархального хозкй- 
ства-семьи, и отсюда стремления удержать ее патрилинейный состав, 
сделать ее стабильной, сохранить имущество семьи, с возникновением 
частной собственности и частного наследования — избежать перехода 
имущества к племянникам и сохранить его в патриархальной семье пу­
тем передачи сыновьям (женщины при патриархате .по общему поряд­
ку, не наследуют именно потому, что с их замужеством и патрилокаль-* 
ностью имущество ушло бы в другую семью).

Но каждый отец своих детей является одновременно и дядей своих 
племянников. Здесь еще раз ярко сказывается двойственность и, как 
мы выразились, диалектичность этого персонажа данного переходного 
времени. Повинуясь еще достаточно властно говорящему в нем матри­

31 И. И в а н о в ,  Чечня, «Москвитянин», 1851, № 19 и 20; то ж е повторяет
А. П. Б ер  ж е , Чечня и чеченцы, Тифлис, 1859, стр. 96.

33 В. M a l i n o w s k i ,  Crime and custom in savage society, London, 1926, p. 1QQ sq,



Авункулат 19

архальному началу, он, как дядя, требует своих племянников к себе,, 
но одновременно, следуя развивающемуся патриархальному началу,, 
проникается стремлением оставить у себя своих детей. При этом каж­
дый дядя-отец имеет своим антагонистом такого же дядю-отца, с та­
кими же «чувствами». Если б действительно все дело было в «чув­
ствах», обе стороны могли бы вероятно договориться и удовлетворить 
начинающее в них обоих преобладать отцовское «чувство» за счет от­
мирающего материнско-родового. В том-то и-дело, что за этими «чув.- 
ствами» стоит хотя и отмирающее, все ж е пока действенное, ибо эко­
номически еще обусловленное, начало сохранения материнского рода и 
материнской семьи.

Это соперничество двух начал приводит в практике «возвращения 
детей» к характерным конфликтам, о которых говорит ряд показаний. 
Когда европейцы завели в Конго колониальные суды, пытавшиеся раз­
решать тяжбы туземцев на основе местного обычного права, судьи- 
европейцы были вероятно не мало поражены претензией, формулиро­
ванной следующим образом: «Мои племянники задерживаются у
отца, пора им перейти ко мне», или: «Дети работают на отца, а мне 
не помогают». Патриархальное начало находит все ж е формы, пока 
переходные, компромиссные, своего утверждения. На Банксовых 
островах это конфликтное состояние разрешается тем, что отец имеет 
право откупить своего ребенка у «усыновителя», однако материальные 
условия этого откупа так тяжелы, что это редко оказывается возмож­
ным. На Фиджи отец уплачивает родне жены определенную сумму за 
каждого родившегося ребенка. На острове Малекула отец может оста­
вить у себя своего ребенка, но ценой принесения дяде постоянных по­
дарков,— при самом рождении ребенка и в дальнейшем по различным 
поводам. На островке Вао, близ Малекулы, отец производит платежи, 
родне жены за каждого ребенка, в большем размере — за первого. 
Через несколько дней после рождения ребенка здесь происходит важ­
ная церемония платежа дяде за новорожденного. Церемония эта на­
зывается: «мы платим за него» (ребенка). Дядя является к хижине 
отца в сопровождении людей всей своей деревни и получает плату, 
более крупную за первого сына, меньшую — за следующих сыновей или 
дочерей. Характерно, что, если отец не производит положенного плате­
жа, недовольная этим жена уходит к своему брату 38.

В пережиточно-символической форме это конфликтное состояние, 
выливавшееся, возможно, и в- реальную борьбу за ребенка между ма­
теринской и отцовской родней, выражается в следующей церемонии, 
связанной на Банксовых островах с рождением первого сына. Женщи­
на, стоя в дверях хижины, держит новорожденного на руках, дяди но­
ворожденного стреляют в женщину' тупыми стрелами и бросают в нее 
лимонами, пока отец новорожденного не прекращает этой церемонии, 
уплатив дядям выкуп, после чего сестра отца берет ребенка на руки, 
сжимает его и говорит: «Ты и твоя жена возвращаетесь в деревню» 
(«жена» в данном случае — кросс-кузина из рода отца новорожденно­
го, которая, если он останется в роде отца, в будущем тоже не перей­
дет по старому порядку в качестве патрилокальной жены в род мужа, 
а останется тем же патрилокальным порядком в роде своего отца, все 
это — при сохраняющейся матрилинейной филиации и продолжающем­
ся действии матрилинейной дуальной экзогамии). Замечательно, что 
весьма близкая аналогия этой меланезийской церемонии констатирова­
на в Северной Америке — у оджибве. Немедленно по рождении ребен­
ка, о чем возвещается выстрелами, к вигваму матери собираются люди 
отцовского и материнского родов, пытаясь овладеть новорожденным,.

36 J, L а у а г d, op. cit., pp. 178— 179.



2 0 М. О. Косвен

-причем отец и люди его рода выступают в качестве защитников 'ребен­
ка. После притворного боя люди отцовского рода несут ребенка с це­
ремонией к главе рода, который обносит ребенка четыре раза вокруг 
огня. В завершение этой церемонии отцовские родные дают материн­
ской родне подарки, чтоб закрепить обладание ребенком.

Одна из форм, разрешающих указанное конфликтное положение, 
состоит в том, что «возвращение» к дяде или оставление у отца оказы­
вается возможным альтернативно, зависит в частности от решения мо­
лодого человека самого. Так, на Фиджи в различных местах взрослый 
молодой человек сам решает, поселиться ли ему у отца или в своей 
материнской группе, причем последнее все же бывает не редко.

Материнскородовое начало решительно вступает в свои права в 
случае смерти матери либо отца. У племени ана, группы эве, дети, 
если холосты, после смерти отца иногда уходят к дяде. На Новых Ге­
бридах дети-сироты переходят к  дяде. На островах 'Адмиралтейства 
дети после смерти отца «усыновляются» их материнской родней. У туа­
регов дети после смерти матери некоторое время живут с отцом, но в 
конце концов переходят в род матери, в случае же смерти отца — без­
условно переходят в свой род. У племени яке в юго-восточной Нигерии, 
женщина, разведясь или овдовев, уходит, обычно забирая с собой 
малолетних детей, к своей родне или к новому мужу, дети же в таких 
случаях иногда переходят к дяде, воспитываются им и становятся пол­
ноправными членами его дома. Явление это, указывает автор данного 
показания, настолько распространено, что эта практика «усыновления», 
как выражается автор, «часто изменяет состав теоретически патрили- 
нсйной родственной группы» 37.

Столь же решительно вступает в действие материнскородовое нача­
ло и в случаях дурного обращения или при иных неблагоприятных 
условиях положения детей у отца. У гереро, в случае дурного обраще­
ния отца, дядя забирает детей к себе. У ашанти, если дети иногда 
остаются у отца, то дядя может забрать своего племянника в том слу­
чае, когда отец слишком беден. У полинезийцев архипелага Онтонг 
Ява племянники часто гостят у своего дяди, и если родители их бедны 
и детям живется плохо, то дядя иногда забирает их к себе совсем и 
они становятся членами его семьи зв.

Вообще, в данных условиях устанавливается по отношению к детям 
некое двоевластие, причем наблюдателям иногда приходится сказать, 
как это указывается относительно всей группы эве, что дядя все же 
имеет больше власти над детьми сестры, чем их отец. Во всяком слу­
чае, власть отца, как это сообщается о гереро, джагга и многих других 
народностях, ограничивается и подчинена контролю и ответственности 
перед родней жены, в частности ее братом. У басуто «старший брат 
матери пользуется совершенно особыми правами по отношению к своим 
племянникам, ограничивая власть отца» 39. На Банксовых островах отец 
за обиду, причиненную своему сыну, уплачивает его дяде пеню.

К ряду рассматриваемых форм относится порядок, по которому де­
ти переходят к дяде, но впоследствии, уже взрослыми, все же воз­
вращаются к отцу. У танаина мальчик в 9 лет переходил к дяде, но 
с полным совершеннолетием поселялся у родителей. У тхонга в Юж­
ной Африке мальчик после окончания срока кормления переходил в 
селение материнской родни на много лет, девушка — иногда до вы­

37 С. D. F о г d е, Kinship in Umor, Double unilateral organization in a semi- 
bantu society, «American Anthropologist», 41, 1939, 4.

38 H. I. H o g  b i n ,  Law and order in Polynesia, London, 1934, pp. 139—140.
39 E. С a s a 1 i s, op. cit., p. 190.



Авункулат 21

хода замуж, причем дядя получал часть ее вена 40. О том же очевид­
но говорится в тех показаниях, которые сообщают, что дети «воспи­
тываются» у их материнской родни или в частности у дяди. Здесь оче­
видно нередко под описываемой наблюдателями «отдачей на воспи­
тание», аналогично с «усыновлением», скрывается та ж е рассматри­
ваемая нами сейчас редуцированная форма «возвращения детей». 
В свою очередь эти показания об отдаче на воспитание обычно весь­
ма беглы и нечетки, причем характерным образом нередко идут ря­
дом или смешанно с указаниями об «усыновлении» 41. Имеются, одна­
ко, и более определенные, наше мнение подтверждающие, показания, 
У гереро дети иногда воспитываются у своей материнской родни, а 
затем возвращаются к родителям, у глиди-эве дети иногда воспиты­
ваются их дядей, аналогичны показания для разных мест Меланезии. 
У бурят-монголов дядя, нахса, берет к себе на воспитание детей в. 
тех случаях, когда их отец обеднел, возвращая родителям уже взрос­
лых 42. У сербов в некоторых местностях в прежнее время детей,, 
оставшихся после смерти бедных родителей, брал на воспитание «дя­
дя со стороны матери (ujak) или муж тетки (tetak)» 43. Переплетение 
материнскоправовых и отцовскоправовых норм в связи с тем же 
«воспитанием» отражено в следующем постановлении монголо-ойрат- 
ского кодекса XVII в.: «Если взятый на воспитание мальчик, по рас­
положению, уйдет [от воспитателя] к своему отцу, то мальчик не вы­
купается; но может уйти только один, жену же и детей своих должен 
выкупить. Взятая на воспитание девица должна быть в распоряжении 
того, кто ее воспитывал; скотом [т. е. выкупом при выдаче замуж] 
пользуются наравне [отец и воспитатель]»44. Интерпретируя это по­
становление исторически и учитывая преобладание здесь уже патри­
архального начала, получаем: Если взятый дядей на воспитание пле­
мянник уйдет по своему желанию к своему отцу, то дядя не может 
уже выкупить у отца этого племянника; но он, племянник, может 
уйти только один, жену же свою и ее детей, архаически — дочь дяди 
с ее потомством, этот племянник должен выкупить у своего дяди — 
ее отца. Взятая дядей на воспитание племянница остается в его рас­
поряжении до ее замужества, и калым за нее получают пополам 
отец и дядя.

Сложный процесс превращения матриархата в патриархат и мате­
ринского рода в отцовский получает свое конечное завершение в 
переходе филиации из материнской линии в отцовскую, что предста­
вляет собой отнюдь не механическую смену одного счета происхожде­
ния и родства другим, а именно идеологическое отражение уже со­
вершившегося глубокого превращения родового строя. Но и этот 
переход филиации совершается далёко не так «просто», как это иным 
представляется. Распространенная переходная форма состоит в била­

40 Н. A. J u п о d, The life of a south african tribe, 2 edition, revised and enlarged, 
2 vis, London, 1927; vol. I, p. 267.

41 См., например, соответствующие показания, относящиеся к Африке: S. R. S t e i n -  
m e t z ,  Rechtsverhaltnisse von eingeborenen Volkern in Africa und Ozeanien, etc., 
Berlin, 1903, pp. 16, 95, 186, 222, 270, 316, 329, 348.

42 Б. П е т р и ,  Территориальное родство у северных бурят, «Известия Бурятского 
Государственного «аучно-исследовательокого института ори Государственном Иркут­
ском университете», т. I, вып. 2, 1924 (Иркутск).

43 V. B o g i s i c ,  Zbornik sadasnjih pravnih obicaja u juznih slovena, Zagreb, 1874, 
p. 312.— NB! Как мы знаем, материнский дядя и муж тетки (отцовской) — архаически 
одно и то ж е лицо!

44 К. Ф. Г о л е  т у  н е  к ий, Монголо-ойратский закон 1640 г.; дополнительные 
указы Галдун-Хун-Тайджая и законы, составленные для волжских калмыков при 
калмыцком хане Дондук-Даши, Калмыцкий текст с русским переводом и примеча­
ниями, СПб., 1880, стр. 44.



М. О. Косвен

теральном действии филиации: как матрилинейной, так и патрилиней- 
ной одновременно, с сохранением переживающихся материнскородо- 
вых отношений, в том числе авункулата 45. Особую переходную форму 
составляет филиация перемежающаяся: одни дети данных родителей 
причисляются к роду матери, другие — к роду отца, что определяется 
порядком их появления на свет. Так, у джагга дети считаются при­
надлежащими либо к «правой», либо к «левой» стороне, в зависи­
мости от порядка, в котором они появились на свет. Первые сын и 
дочь (по другому показанию, первые сыновья) считаются принадлежа­
щими к отцовскому роду, вторая пара детей — к материнскому. Са­
мый старший сын считается воплощающим отцовский род, самый 
младший— материнский. Соответственно действует авункулат, причем, 
хотя он преимущественно выражен в отношении «левой» стороны, его 
действие сказывается и по отношению к детям, причисленным к их 
■отцовскому роду. В частности имя ребенку материнской стороны выби­
рает дядя из числа имен рода матери, ребенку отцовской стороны — 
отец, из имен его рода, но все же в ряде отношений дядя — участник 
в судьбе, защитник и пр. всех детей своей сестры. Совершенно анало­
гичный порядок существует у некоторых народностей Малайского полу­
острова: первый, третий и пятый ребенок принадлежат к роду матери, 
второй, четвертый и шестой — к роду отца; у некоторых народов, на­
пример, у макассаров, в прежнее время все дети принадлежали к роду 
матери, впоследствии установился и до сих пор действует указанный 
порядок 46. Реликтными формами надо считать порядки, по которым 
лишь один ребенок принадлежит к материнскому роду. Так, у глиди- 
эве третья родившаяся дочь принадлежит дяде, подросши, переходит 
к нему н у него выходит замуж. Наконец, особую форму представляет 
собой следующий порядок тхонга: если у дяди нет детей и его селе­
нию грозит вымирание, он оставляет у себя одну из своих сестер и 
ее дети становятся тогда продолжателями его рода 47.

Английский этнограф Ф. Уильямс открыл у племени койари, в 
центральной части Новой Гвинеи, еще одну любопытную форму пере­
межающейся филиации, в данном случае — на основе пола, которую 
автор, пожалуй, слишком поспешно, предложил выделить под назва­
нием «половой афилиации». Здесь мальчики причисляются к отцовско­
му роду, девочки — к материнскому; если все дети одного пола, то 
все причисляются к соответствующему роду. В интересующих нас от­
ношениях данная форма действует следующим образом. При господ­
ствующем у койари патрилокальном поселении, мальчик, подросши, 
время от времени работает на дядю, и, если он заслужит своей рабо­
той, дядя дает ему в жены свою дочь. Девочка «возвращается» к 
своему дяде и там выходит замуж за своего кросс-кузена. В случае 
смерти отца мальчики остаются в селении отца, девочки переходят в 
родное селение матери, к дяде. Если отец обижает детей, они на время 
уходят к дяде. Таким образом, матрилинейная принадлежность девочек 
дает здесь более выраженные формы авункулата, сохраняющиеся, од­
нако, в редуцированной форме и для мальчиков . с их патрилинеиноп 
принадлежностью 48.

Мы не возьмемся утверждать, что «возвращение детей» было по­
рядком универсальным, через который прошЛо в своем первобытном

45 Близкое к истине истолкование этой формы см. G. P. M u r d o c k ,  Double 
descent, «American Anthropologist», 42, 1940, 4.

46 G. A. W i 1 k e n, Malayan sociology, etc., Translated from the dutch, etc ,
Kuala Lampur, 1921; цит. no G. A. M o u b r a y ,  Matriarchy in the Malay peninsula
and neighbouring countries, London, 1931, p. 100.

4; H. A. J u n o d ,  op. cit., p. 268— 269.
48 F. E. W i l l i a m s ,  Sex affiliation and its implications, «Journal of Anthropolo­

gical Institute», 62, 1932, january— june.



Авункулат

общественном развитии, в частности — переходе от матриархата к 
патриархату, все человечество. Однако наши данные об этом порядке 
в его полном и редуцированном виде, вместе с тем, что литература 
именует «усыновлением» и что оказывается повидимому весьма близ­
ким этому порядку или его пережиточной формой, равно как и вместе 
•с «отдачей на воспитание»,— все это говорит о весьма широком рас- 
лространении данных форм. Закономерность ж е и историческая необ­
ходимость этого порядка рисуется следующим положением. Матри- 
линейная филиация не совместима с прочной патрилокальностью детей. 
Ибо филиация, как это уже было нами подчеркнуто, означает далеко 
не только номинальную принадлежность к роду, но принадлежность 
сугубо реальную. Следовательно, либо при сохранении материнской фи­
лиации и одновременно патрилокальности брака дети должны рано 
или поздно фактически включиться в свой род, т. е. в этот род «вер­
нуться», либо материнская филиация должна немедленно перейти в 
отцовскую, материнский род превратиться в отцовский. Между тем, до­
статочно хорошо известно, что матрилинейная филиация стойко удер­
живается и тогда, когда в общественные отношения уже довольно глу­
боко проникли различные нарастающие патриархальные начала, в том 
числе патрилокальность. Совмещение матрилинейности с патрилокаль­
ностью — явление, широко распространенное, правда, одно из тех яв­
лений, правильное понимание которых,— заметим между прочим,— 
никак не дается буржуазным этнографам. В итоге таким образом надо 
предположить одно из двух: либо род сначала полностью превращается 
из материнского в отцовский и затем брак становится патрилокальным, 
либо, в условиях сохранения материнского рода и матрилинейной фи­
лиации, дети при патрилокальном поселении должны возвращаться в 
свой род. Первому предположению прямо противоречат широко рас­
пространенные и хорошо известные факты; к тому же предполагать 
превращение материнского рода в отцовский без одного из важных 
элементов этого превращения — перехода к патрилокальности — вряд 
ли возможно. Второе — определяет необходимость и закономерность 
«возвращения детей».

Уместно еще по тому ж е вопросу заметить, что, хотя тому нет 
прямых указаний в материале, надо считать, что «возвращение детей» 
было связано и с превратностями парного брака, сохранению элемен­
тов которого, как было указано, не противоречит переход к патрило­
кальности.

Чрезвычайно существенную роль играет в непосредственной связи 
с «возвращением детей» кросс-кузенный брак.

К сожалению, показания о том и другом преимущественно разроз­
нены и не увязаны одно с другим, так что не видно, как эти два по­
рядка сосуществуют и взаимодействуют. Берем показания только о 
тех народностях, у которых отмечено «возвращение детей». Речь идет, 
следовательно, о том, что параллельно с «возвращением» племянников 
и племянниц к дяде имеет место брак племянника с дочерью дяди 
или племянницы с сыном дяди. Мы имеем об этом ряд- довольно на­
стойчиво повторяющихся показаний. В различных местах Меланезии и 
притом там же, где практикуется «возвращение детей», племянник 
часто женится на дочери дяди. У алеутов обычная жена — дочь брата 
матери, у хайда — дочь сестры отца. У гаро дядя женит своего пле­
мянника на своей дочери. У гереро племянник женится на дочери дя­
ди, племянница — на его сыне. У ашанти в прежнее время дядя, поль­
зуясь решающим влиянием на брак детей своих сестер, обычно заста­
влял племянников и племянниц вступать в брак со своими родными 
детьми, дочерями и сыновьями. У маконде, как было указано, племян­
ник, перейдя к дяде, женится на его дочери.



24 М. О. Косвен

Мы взяли только показания, относящиеся к тем обществам, у кото­
рых сосуществуют «возвращение детей» и кросс-кузенный брак. Но 
кросс-кузенный брак — явление, как известно, чрезвычайно широко 
распространенное, «возвращения детей» у тех народов, относительно 
которых говорится о кросс-кузенном браке, не существует (либо о том 
ничего не известно!), локальность в показаниях о кросс-кузенном браке 
тоже часто не конкретизируется, однако, судя по отдельным указаниям 
и общему впечатлению, брак племянника с дочерью дяди или племян­
ницы с сыном дяди ведет и здесь нередко к поселению племянников 
и племянниц у их дяди. Эффект таких порядков во всех указанных 
случаях очевиден: используя кросс-кузенный брак и организуя брак 
со своими детьми своих племянников и племянниц, когда они еще в 
детстве вернулись к нему, либо поселяя их у себя при их вступлении 
в брак, дядя сохраняет в своем хозяйстве одновременно как племян­
ников и племянниц, так и своих родных детей.

Между прочим, здесь обнаруживается известная относительность 
понятий матрилокального и патрилокального поселения. Ибо, если, 
например, сын дяди женится на его племяннице и поселяется у своей 
жены, у своего дяди тож, то такое поселение может считаться как 
матрилокальным, так и патрилокальным.

Все эти сложные формы, в которых, как видим, переплетаются, 
как в смысле воздействия дяди-отца на брак, так и в смысле локаль­
ности брака, матриархальные и патриархальные начала, предста­
вляются вполне характерными для рассматриваемой переходной эпохи.

Но кросс-кузенный брак играет в данную эпоху и более глубокую 
историческую роль.

Дуальная экзогамия в форме взаимнобрачия двух родов и ее про­
изводное — кросс-кузенный брак имеют тот чрезвычайно существенный 
результат, что таким путем через каждое поколение материнский род 
так сказать восстанавливается. Поэтому-то джагга говорят о кросс-ку­
зенном браке: «вернуть мать домой», а гонды в Индии: «вернуть мо­
локо» 49.‘Таким образом, матриархат находит в дуально-родовой экзога­
мии и кросс-кузенном браке весьма эффективную форму своего само­
сохранения, и можно сказать, что именно интересами материнского ро­
да в эпоху его начавшегося распада и его, так сказать, борьбы за су­
ществование объясняется исключительная устойчивость дуально-родо- 
вой экзогамии и кросс-кузенного. брака.

Но дуальная экзогамия знает и более узкую форму, а именно, фор­
му взаимнобрачной связи не двух родов в целом, а двух семей. Вопрос 
об основаниях и времени возникновения этой формы не ясен. Резуль­
тат этой дуально-семейной, как ее можно назвать, экзогамии соста­
вляет то, что она сводит кросс-кузенный брак к браку не кросс-кузенов 
вообще или кросс-кузенов в классификационном смысле, а к браку 
кросс-кузенов 1-ой степени, детей родных брата и сестры. При этой 
форме «восстанавливается», как мы выразились, не материнский род 
вообще, а данная материнская семья, вернее, две взацмнобрачущиеся 
семьи, на рассматриваемом этапе —■ материнские семьи-хозяйства, воз­
главленные дядей. Таким образом, на этом этапе, в условиях продол­
жающегося распада материнского рода, его основная ячейка —■ мате­
ринская., семья находит в свою очередь в этих порядках, наряду с «воз- 
вращенйем детей» и поселением племянников и племянниц у своего 
дяди гГри вступлении их в брак с его детьми, их кузенами 1-ой степени, 
форму своего самосохранения, форму борьбы за свое существование. 
Этим*5 определяется прямая и глубокая заинтересованность дяди в

-W. R u s s e l ,  The tribes and castes of the Central Provinces of India, 4 vis, 
London. 1916; vol. Ill, p. 71. _



Авункулат 15

дуально-семейной экзогамии и кросс-кузенном браке кузенов 1-ой 
степени. Всем этим, быть может, объясняется и самая эта дуально­
семейная экзогамия с ее узкой формой кросс-кузенного брака и факт 
устойчивой сохранности этих форм. Можно, следовательно, в итоге 
сказать, что дуально-семейная экзогамия и брак кросс-кузенов 1-ой 
степени тесно связаны с авункулатом, служа в эпоху перехода от 
матриархата к патриархату как сохранению материнской семьи, так и 
формой связи дяди-отца с его племянниками и племянницами, а одно­
временно — и его родными детьми.

Показания, которые мы привели, говоря о кросс-кузенном браке, 
сосуществующем с «возвращением детей», отмечают брак как племян­
ника с дочерью дяди, так и племянницы с сыном дяди. Существующие 
показания о кросс-кузенном браке вообще приводят к заключению, 
что брак племянника с дочерью дяди гораздо более распространен, чем 
брак племянницы с его сыном 50. Это сказывается и в распространенном 
праве требования дяди, чтоб его племянник женился на его дочери и, 
обратно, праве племянника на дочь дяди. Так, у ряда народностей 
Южной Индии племянник имеет предпочтительное право на дочь дяди: 
если она выдается за другого, племянник получает компенсацию; если 
дядя не отдает дочь племяннику, последний может ее украсть 
и пр .31. Согласно показанию, относящемуся ко всей южной группе 
банту, для rnalume (или malome — распространенное у южных банту 
наименование дяди с материнской стороны) — оскорбление, если 
его племянник откажется от женитьбы на его дочери; с другой сторо­
ны, дядя не имеет права отдать свою дочь кому-нибудь другому без 
согласия племянника, и если кузина выходит за другого, племянник 
имеет право на компенсацию 52. Хотя наши показания о кросс-кузенном 
браке, сосуществующем с «возвращением детей» и дающем место 
обеим формам этого брака, немногочисленны, можно все же сделать 
вывод, что, поскольку «возвращение детей» представляет собой поря­
док сугубо архаический, практика обеих указанных форм кросс-кузен­
ного брака более архаична, чем преобладание одной формы, а имен­
но брака племянника с дочерью дяди. Объяснением этого может слу­
жить то обстоятельство, что дядя может скорей оказывать влияние в 
смысле брачного выбора на своего племянника, чем на своего сына, 
что повидимому связано и с тем указанным выше обстоятельством, 
по которому к дяде «возвращаются» преимущественно племянники, а 
не племянницы.

Остановимся на еще одной черте действия кросс-кузенного брака. 
Вспомним, что при дуально-родовой экзогамии жена, будучи кросс­
кузиной, является таковой в классификационном смысле, в конкрет­
ных же случаях может быть либо дочерью родного брата матери, 
либо дочерью родной сестры отца и лишь в порядке случая — дочерью 
родного брата матери и родной сестры отца одновременно. При по­
стоянно действующей дуально-семейной экзогамии это тождество ста­
новится обязательным, кросс-кузина 1-ой степени является всегда 
одновременно дочерью дяди и дочерью отцовой тетки.

Из обширного -собрания материала по кросс-кузеннОму браку, со­
бранного Фрезером, явствует, что, наряду с чрезвычайно широким рас­
пространением обеих форм, притом у данных народов как обеих одно­
временно, так либо той, либо другой альтернативно, брак с дочерью

о0 См. в частности материал, собранный о кросс-кузенном браке Фрезером: 
J. G. F r a z e r ,  Folk-lore in the Old Testament, 3 ves, London, 1918; vol. II.

51 E. T h u r s t o n ,  Castes and tribes of India, 7 vis, Madras, 1909— 1910; 
vol. VII, p. 60.

52 W. E i s e 1 e n. Preferential marriage, Correlation of the various modes, among 
the Bantu tribes of the Union of South Africa, «Africa», 1, 1928, 4.



26 М. О. Косвен

дяди, брата матери, не только вообще более распространен, но и пред­
почитаем, а брак с дочерью сестры отца иногда даже прямо запре­
щен 53. Предлагая объяснение вообще кросс-кузенного брака из эконо­
мических оснований, Фрезер большую распространенность и предпочте­
ние первой из указанных форм объясняет из тех же оснований, в част­
ности тем, что дядя тогда, используя своего племянника, как своего 
легального матрилинейного наследника, оставляет через него, как му­
жа своей дочери, свое имущество этой дочери. Объяснение это не вер­
но, потому что с возникновением даже тенденции к патрилинейному 
наследованию, наследуют уже мужчины, в частности сыновья, а не до­
чери. По нашему мнению, объяснением разбираемого факта является 
то, что при действии дуально-родовой экзогамии, как мы знаем, эвен­
туальной женой племянника может быть его кросс-кузина — не дочь 
дяди, и следовательно такой брак в интересы дяди не входит, а это, 
при известной нам возможности влияния дяди в брачных делах пле­
мянников, и должно делать эту форму менее предпочитаемой и даже 
запрещаемой. Но более того. С распадом и дуально-родовой и дуально­
семейной экзогамии, когда экзогамия сохраняется только в своем от­
рицательном действии, т. е. в виде начала, по которому брак должен 
быть заключен лишь вне своего- рода, с любым другим родом, ж е­
нитьба на дочери брата матери остается формой восстановления мате­
ринского рода и связи племянника с дядей. Совершенно иное означает 
при этой новой форме экзогамии женитьба на дочери сестры отца. По­
скольку сестра отца может теперь выйти замуж не обязательно в ма­
теринский род нашего племянника и его дяди, а в любой другой род, 
женитьба на ее дочери, дочери не дяди, а чужого, не будет содейство­
вать восстановлению материнского рода, не «вернет мать домой», на­
оборот, будет актом разрушения материнского рода и, наконец, сверх 
того никак не входит в интересы дяди, откуда опять-таки либо пред­
почтение первой формы кросс-кузенного брака, либо прямое запреще­
ние второй формы.

IV

Таковы, как видим, разнообразные и сложные проявления того сло­
жившегося в эпоху перехода от матриархата к патриархату комплекса, 
который можно именовать авункулатом.

Но наступает решающий переворот в истории общества, матриархат 
сменяется патриархатом. Этот переворот концентрируется прежде 
всего в недрах основной общественной ячейки — семьи. Переворот 
этот выражается в частности в том, что отец удерживает у себя своих 
родных детей и отказывается от перехода к нему его племянников. 
Двойственная природа данного персонажа переходной эпохи получает 
здесь свое разрешение. Материнский дядя превращается в патриар­
хального отца. Материнская семья превращается в патриархальную 
большую семью.

С утверждением патриархата дети остаются прочно патрилокальны- 
ми, однако, наряду с иными пережитками матриархата и переходной 
от матриархата к патриархату эпохи, сохраняются и пережитки связи 
детей с их материнским родом и их дядей. Это выражается в новом 
комплексе форм и отношений, составляющих п е р е ж и т к и  а в у н ­
к у л а т а ,  сохраняющихся не только в эпоху патриархата, но и в усло­

53 Один из новых зарубежных общеэтнолагических обзоров, останавливаясь на 
вопросе о соотношении этих форм кросс-кузенного брака, во-первых, принимает, что 
-обе эти формы встречаются лишь альтернативно, что прямо противоречит фактическим 
данным, во-вторых, нелепым образом объясняет эту альтернативность различием 
у разных народов относительной' численности полов: Е. D. C h a p p i e  and
С. S. С о о n, Principles of anthropology, New York, 1942, ip. 309.



27

виях классового строя. Естественно, конечно, что чем данное общество 
стоит ближе к пройденному им этапу превращения матриархата в 
патриархат, тем эти пережитки авункулата действеннее и реальнее, 
превращаясь в дальнейшем и в конечном счете в обряд или символ. 
Пережиточные формы авункулата находим мы в особом изобилии у тех 
народностей, у которых существуют более полные формы этого поряд­
ка, в частности реальное «возвращение детей». В этом, конечно, нет 
ничего неожиданного, поскольку авункулат во всех обществах, где он 
существует, все же изживается, и, следовательно, в одном и том же 
обществе, в различных его слоях или различных местностях не только 
возможно, но и естественно наличие одновременно различных, после­
довательно меняющихся форм.

Указания на пережитки авункулата можно найти в исторической и 
этнографической литературе, относящейся к самым различным и, можно 
сказать, всем без исключения народам, в совершенно неисчерпаемом 
множестве. Обращаясь к характеристике этих пережитков, мы поэтому 
представим их преимущественно в обобщающей группировке, лишь в 
отдельных случаях отмечая особые формы, известные по показаниям 
для отдельных народов.

Пережитки авункулата можно разделить на относящиеся к области 
имущественно-правовой, в частности к наследственному праву, к иным 
областям права и, наконец, к области бытовой, в частности религиозно­
бытовой.

Пережитки авункулата, относящиеся к области отношений имуще­
ственных, объясняются из той имущественной общности, которая пре­
жде, при фактическом «возвращении детей», существовала между дя­
дей и племянниками, как полноправными членами одной материнской 
семьи-общины, общности, превращающейся затем, с распадом перво­
бытного семейного коммунизма, в право дяди, как главы семьи, на 
труд и имущество племянников, с сохранением все же и племянниками 
известных прав в имуществе дяди. Пережитки, о которых мы говорим, 
представляют собой выражение, иногда в виде реликта или осколка, 
этих имущественных отношений. Естественным образом здесь в го­
раздо меньшей мере сказывается право дяди на имущество племянни­
ков и иногда энергично проступают элементы п р а в а  т р е б о в а н и я  
■со стороны племянников.

Так, у различных народностей племянники помогают дяде в его 
хозяйстве, в торговле, с своей стороны дядя в затруднительных случаях 
материально помогает племянникам, дяди и племянники платят друг 
за друга долги, дядя имеет долю в добыче охоты и военной добыче 
племянников, дядя уплачивает вено или часть его за племянников и, 
с другой стороны, получает вено или часть его за своих племянниц. 
Эта последняя норма превращается в обычай ограниченного, но обяза­
тельного свадебного подарка дяде при выходе замуж племянницы. 
Таков, например, широко распространенный на Кавказе обычай, по 
которому дядя получает в виде свадебного подарка со стороны жениха 
лошадь или быка. По различным поводам и в различных случаях дяди 
и племянники дают друг другу подарки, что имеет нередко характер 
обязанности. В частности дядя обязан сделать подарок племяннику по 
поводу его совершеннолетия. Особое право племянников выражается 
в том, что, по широко распространенному в Меланезии порядку, пле­
мянники имеют право взять все, что пожелают, даже самое ценное из 
имущества дяди, даже в его отсутствие. Эти порядки были широко 
распространены и в Полинезии, на островах Тонга и Самоа, где пле­
мянники и племянницы имели право взять все, что пожелают, как у



28 М. О. Косвен

дяди, так и у его детей 5'4. У ряда алгонкинских племен дядя ни в чем 
не может отказать своим племянникам и племянницам, что бы они 
ни попросили. У чеченцев и ингушей дядя обязан был подарить пле­
мяннику в день его совершеннолетия коня, и если дядя начинал отго­
вариваться или медлить, то племяннику было дозволено украсть коня 
у дяди 55. Выразительным образом определяют положение племянника 
тхонга: «Сестрин племянник — это главарь, он позволяет себе по отно­
шению к дяде все, что хочет» 56. Ряд характерных выражений имеют 
эти пережиточные отношения авункулата у алтайцев. «Сколько скота 
у дяди, столько же у племянника»,— говорят кумандннцы. У всех ал­
тайских народностей дядя в обязательном порядке должен был время 
от времени одаривать своих племянников. Племянник мог в любой 
момент поехать к своему дяде, и тот должен был обязательно ему 
что-нибудь подарить. Племянники имели право требовать у дяди лю­
бую вещь и дядя обязан был ее дать, мог только в крайнем случае 
упросить племянника заменить требуемое чем-нибудь другим. Если 
даж е требовал малолетний, дядя должен был отдать требуемое. Отсю­
да выразительные пословицы алтайцев: «Лучше иметь семь волков, 
чем одного племянника», или: «Лучше поссориться с семью волками,, 
чем с одним племянником» 57.

Отражение характеризуемых имущественных отношений находим в 
следующих постановлениях монголо-ойратского кодекса XVII в. «[Чей- 
либо] сын не должен иметь долговых счетов с родственниками по ма­
тери, если племянник что-либо украдет у родных по матери, то штра­
фу не подвергается, а только обязан платежом».— «Если племянник по 
женской линии, отправляясь к родным по матери, попросит у них 
что-либо, а родные по матери, имев возможность, не исполнят его 
просьбы, ...то, ...если племянник захватит у родных по матери необхо­
димый ему скот, в вину и штраф это не ставится» 58.

Пережитки авункулата, восходящие к той же начальной общности 
имущества и отражающие матрилинейную филиацию, особо стойко со­
храняются в вообще крайне консервативной области наследственного 
права. Уступая все же место нарастающему патриархальному и патри- 
линейному началу, наследование племянников принимает разнообраз­
ные формы, которые могут быть сведены к следующим.

Наиболее близкой к исходному положению является норма, по ко­
торой племянник, в частности старший, является главным наследником 
в имуществе дяди. Патриархальным влиянием объясняется то, что на­
следуют по общему правилу преимущественно только племянники, но 
не племянницы. Дальнейшее развитие ведет к тому, что в наследова­
ние вступают сыновья умершего, однако, как это имеет место в неко­
торых местностях Меланезии, племянники получают главную долю, 
остальное — дети. Либо, как, например, у ана, в группе эве, наследуют 
племянники и лишь за их отсутствием — сыновья. У эве наследуют 
племянники в целом или в части, в особенности если у умершего не 
осталось ближайших патрилинейных наследников. У туарегов доли на­
следства получают как племянники, так и племянницы, причем по осо-

54 W f Н. R. R i v e r s ,  op. cit., I, pp. 366 sq.; R. W. W i l l i a m s o n ,  op. cit., 
II. 153:

53 H. H. Х а р у з и н ,  Заметки о юридическом быте чеченцев л ингушей, «Сбор­
ник материалов по этнографии, издаваемый при Дашковском Этногпафическом музее», 
3, 1888.

56 Н. A. J u п о d, op. cit., I, p. 269.
57 H. П. Д ы р е н к о в а ,  Пережитки материнского рода у алтайских тюрков,. 

Авункулат, «Советская этнография», 1937, 4; е е  ж е :  Род, классификационная систе­
ма родства я брачные нормы у  алтайцев и телеут, «Материалы тго свадьбе и семейно- 
родовому строю народов СССР», Л., 1926.

53 К. Ф. Г о л с т у н с,и и й, цит. соч., стр. 57 и 117.



Авункулат 29

<бому порядку имущество, образовавшееся из военной добычи, идет 
целиком старшему сыну старшей сестры. Дальнейший процесс сводится 
к тому, что наследственная доля племянников уменьшается, становится 
меньше доли сыновей и в конце концов сводится лишь к незначитель­
ному выделу. Характерная церемония, происходящая у тхонга после 
смерти дяди, имеет содержанием передачу племянниками своего права 
наследования сыновьям умершего, причем племянники получают лишь 
небольшой выдел 59. Переход от старого порядка наследования к ново­
му иногда прямо отмечается показаниями. В некоторых местностях 
Меланезии в прежние времена наследовали племянники, теперь — дети. 
Этог переход хорошо [выражен и в такой меланезийской норме: старая, 
наследственная обработанная земля наследуется племянниками, уча­
сток, вновь расчищенный лично умершим,— детьми. От старого пре­
имущественного права племянников остается, например, особая норма 
Банксовых островов, по которой племянник имеет право взять себе из 
наследства дяди все, что выберет, остальное идет детям.

С точки зрения матрилинейного наследственного порядка дядя 
является в свою очередь легальным наследником после своих племянни­
ков. Об этом н говорят некоторые показания, однако, естественно, та­
кие случаи для отсталых обществ могут быть только редкостью.

К области имущественно-наследственной приходится отнести до­
вольно распространенное наследование племянником вдовы умершего 
дяди. Взятый в поздних условиях, вне дуальной экзогамии и при покуп­
ном браке, этот порядок если и может быть отнесен своими корнями 
к групповому браку, то все же, подвергшийся глубокому метаморфозу, 
может скорей считаться уже наследованием в имуществе.

Пережитки авункулата находим и в области правно-политической, 
как у сравнительно отсталых, так и у развитых народов. Мы видим 
иногда дядю, исполняющим роль особо приближенного при своих пра­
вящих племянниках. У басуто дяди исполняют обязанности первых 
советчиков и регентов при своих племянниках — главарях60. В Китае, 
в эпоху IV— III вв. до н. э., существовал особый титул: «дядя госуда­
ря». Это было самое высокое звание, которого могло достигнуть лицо 
постороннее царствующей фамилии 61. Быть может, отражение авунку­
лата возможно видеть в следующем сообщении русской летописи: в ле­
то 6478 Владимир отправляется на княжение в Новгород «с Добрынею, 
уем своим» («уй» — старо-русск. «дядя, брат матери».— М. /(.), а заняв 
впоследствии, е  лето 6488, киевский престол, «посади Добрыну, уя 
своего, Нов t  город i  » 62. Встречается и обратное положение, когда ту 
или иную роль при дяде-главаре играет племянник. У тхонга племян­
ник состоит при «дворе» дяди, участвует в совершаемых дядей офи­
циальных религиозных церемониях, получает иногда в управление 
часть территории, помогает дяде в случае военной опасности, причем 
дядя обращается за помощью скорей к племянникам, чем к своей 
патрилинейной родне 63.

Наконец, общеизвестен и мог бы быть подтвержден очень большим 
числом примеров особо консервативно сохраняющийся порядок насле­
дования ранга главаря или вождя, равно как и трона, от дяди к пле­
мяннику, редко — племяннице. И здесь показания не редко прямо ука-

§  :9 Н. A. J u n o d ,  op. cit., I, p. 270— 272.
60 E. С a s a l  i s .  op. cit., p. 190.
61 По H. М а ц о к и н у ,  Материнская филиация в восточной и центральной 

Азии, 2 выпуска («Известия 'Восточного института», т. 33, вып. 1; т. 36, выя. 2), 
■Владивосток, 1910— 1911; вып. 2, стр. 68, примечание.

62 Начальная летопись по Лаврентьевскому списку.— Напоминанием об этом фак­
те мы обязаны В. К. Гарданову.

Н. A. J u n o d ,  op. cit., I, p. 271.



зывают на то, что в прежние времена у данного народа ранг главаря 
или трон переходил в матрилинейном порядке к старшему брату или 
старшему племяннику, реже — племяннице, затем — к старшему сыну.

Интересное пережиточное проявление авункулата в области в осо­
бенности правно-политической представляют собой порядки, действо­
вавшие на острове Вити Леву, в группе Фиджи. Порядки эти, получив­
шие в литературе название «вазу» (vasu — собственно: «племянник»,
тоже «племянница»), многократно описывались, впрочем всегда неудо­
влетворительно, и многократно же вызывали попытки истолкования, 
тоже неудовлетворительные64. Сущность «вазу» состоит в распростра­
ненных для пережиточного авункулата явлениях, в частности — праве 
племянника взять все, что он пожелает, из имущества дяди. Ориги­
нальные черты имеет «вазу» в тех случаях, когда дядя является во­
ждем: племянник имеет тогда право взять то, что пожелает, не только 
у своего дяди, но и у любого из его подданных. Более того, рассердив­
шись, племянник может уничтожать имущество, посевы и пр. как свое­
го дяди-вождя, так и его подданных, которые не только это терпят, но 
считают это право племянника «священным». Все это ставило в совер­
шенный тупик наблюдателей и толкователей данных явлений. Между 
тем, общие черты этих порядков, как сказано, не выделяются из знако­
мых нам пережиточных прав племянника, поведение рассерженного 
племянника вождя объясняется его настроениями в качестве бывшего, 
«развенчанного» переходом к патриархату наследника трона, а отно­
шение испытывающих на себе эти «настроения» фиджийцев объясняет­
ся их пережиточной матриархальной идеологией 63.

Существенное значение имеют пережитки авункулата в обычном 
праве кровомщения. По широко распространенному порядку, там, где 
месть сохраняется, дядя не редко мстит за своих племянников и пле­
мянниц, племянники мстят за дядю, дяди и племянники включаются в 
тот фиксируемый обычным правом круг ближайших родственников пре­
ступника, на который месть распространяется, наконец, как дядя, так 
и племянники получают уголовную композицию, целиком либо в части.

Такое отражение авункулата, вместе с отражением его окончатель­
ного изжития, склонны мы, следуя здесь за М. М. Ковалевским66, 
видеть в Русской Правде. Знаменитое начало ее в редакции так назы­
ваемой Краткой Правды, в обоих существующих списках этой редак­
ции, Академическом и Археографическом I, гласит: «Оубьеть моуж(ь) 
моужа, то* мьстити братоу брата, или сынови отца,, любо отцю сына, 
или братоучадоу (старинное обозначение двоюродного брата.— М. К.),

61 Почти правильный анализ «вазу» дал впервые еще Бахофен в «Антикварных
.письмах», с широким привлечением параллелей (II, 97— 112), однако последующим 
этнологам это осталось яе известным.

63 Совершенно нелепая попытка истолковать фиджийское «зазу» принадлежит Хо- 
карту, аътору многочисленных мелких, всегда крайне путаных, статеек по этногра­
фии Океании. Попытка эта направлена главным образом на опровержение связи 
авункулата с  матриархатом: «Теория,— пишет Хокарт,—  по которой право племянни­
ков на имущество дяди является реликтом' материнского права, долго считалась 
твердой»; Риверс «первый доказал ее 'неправильность, однако аргументация его не­
удовлетворительна...» «Теория» самого Хокарта, основанная единственно на фиджий­
ском материале, состоит в том, что «право племянников» имеет первоначально рели­
гиозный характер и ограничивается правом похищения совершаемых дядей-вождем 
религиозных приношений, лишь затем распространяясь на область светских отноше­
ний. С#. А. М. Н о с а г t, Chieftenship and the sister’s son in the Pacific, «American 
Anthropologist», 17, 1915, 4; ср. е г о  ж е : The uterin nephew, «Man», 23, 1923, 1; 
Limitations of the sister's son right in Fiji, «Man», 26, 1926, 11.

66 M. K o v a l e v s k y ,  Modern custom s and ancient laws of Russia, being the 
Ilchester lectures for 1889—90, London, 1891, p. 18; русский перевод соответствующей 
лекции: «Всемирный вестник», 1903, 1; также: М. К о в а л е в с к и й ,  Родовой быт, 
СПб., стр. 199—200.



Авункулат 31

любо сестриноу сынови». В тексте Пространной Правды, во всех ее 
списках: Троицком, Синодальном, Карамзинском и др., вместо слов
«сестриноу сынови» стоит «братню сынови» 67. Это разночтение тради­
ционно объясняют тем, что «сестриноу сынови» в Краткой Правде 
представляет собой «ошибку» или «описку» переписчика, вместо долж­
ного «братню сынови», как это стоит в Пространной Правде. Следуя за 
М. М. Ковалевским, мы толкуем это иначе. Краткая Правда, предста­
вляющая собой, как известно, более древнюю редакцию кодекса, отра­
жая еще переживающуюся материнско-правовую традицию, включает в 
число ближайших родственников — признанных законом, легальных, 
мстителей, наряду с патрилинейными, и сына сестры, допуская таким 
образом правомерность мести сестрина племянника за убийство его 
дяди. Более поздняя редакция кодекса — Пространная Правда устра­
няет этот пережиток (N B . Надо иметь в виду, что это было не только 
право, но и обязанность мести!) и, в лице ее редактора или даже пере­
писчика, «исправляет» устаревший текст и заменяет матрилинейное 
«сестриноу сынови» патрилинейным «братню сынови» 68.

Длинный ряд разнообразных пережитков авункулата можно объеди­
нить под названием бытовых.

Здесь надо прежде всего указать, что с прочной патрилокальностью 
детей и на более поздних ступенях развития дети у многих народностей 
сохраняют общим образом связь со своей материнской родней, в ча­
стности со своим дядей. У глиди-эве дети часто остаются более или 
менее продолжительное время у родных матери, ее родителей, сестер, 
но в особенности у своего дяди. У туарегов, в случае возникновения 
вражды между родами отца и матери, дети должны оставить отца и бе­
жать в род матери. В Китае и посейчас дети посещают своих материн­
ских родственников несколько раз в год.

Дядя принимает то или иное, иногда весьма активное участие в 
судьбе своих племянников и племянниц, начиная со дня их рождения, 
принимает участие в их воспитании и является их постоянным защит­
ником в случае обид со стороны отца. «Моя сестра,— заявил, например, 
один жалобщик европейскому судье в Конго,— имеет детей, и их отец 
обращается с ними, как будто это его рабы». На Новой Каледонии, 
когда рождается ребенок, его дяде посылается солидный подарок с 
просьбой дать новорожденному «дыхание»; точно так же, лишь только 
человек умрет, об этом извещается его дядя, причем ему посылается 
какая-либо вещь, что означает, что ему возвращают «дыхание» племян­
ника. У алтайцев родившая женщина должна побыватЬ у своего брата 
и показать ему племянникаоэ. По весьма широко распространенному 
обычаю, дядя выбирает и назначает имя новорожденному племяннику; 
реже — мальчик получает имя дяди. Участвуя в воспитании племянни­
ков, дядя является устроителем и распорядителем, различных церемо­
ний, связанных с их возмужанием, так называемых «инициаций». На 
Фиджи дядя обучает племянников военному делу. У тхонга для дяди

67 Ом. Правда Русская, I, Тексты, под редакцией акад. Б. Д . Г р е к о в а .  
М.— Л., 1940.

68 Один из комментаторов Русской Правды пишет: «Что касается круга допу­
щенных здесь мстителей, то следует предполагать, что в Краткой Правде первона­
чально было, как и во всех списках Пространной Правды, не «сестрину», а «братню 
сынови»; эта замена произведена значительно позднее переписчиком, когда дрезн&г 
значение слова «братучада» как двоюродного брата уж е было утрачено» (см. «Русская 
П р^да», Учебное пособие, iM.— JI., 1940, стр. 37—38). Толкование совершенно не­
убедительное: во-первых, что в Краткой Правде первоначально было «братню» и что 
это слово позднее было заменено «сестрину»,— все ж е надлежит доказать; во-вто­
рых, какая связь между утратой термином «братучадо» значения «двоюродного брата» 
и заменой братнего племянника сестриным племянником,— совершенно непонятно!

69 Н. П. Д ы р е н к о в а ,  цит. соч.



32 М. О, Косвен

его племянник составляет предмет особой заботы в течение всей жиз­
ни 70. Среди сельского населения Китая и по сей день дядя — обяза­
тельный участник церемонии, совершаемой по случаю исполнения года 
ребенку; дядя выбирает имя ребенку, он отводит его первый раз в шко­
лу; он — посредник во всех конфликтах между сыном и отцом, защит­
ник племянников от жестокого обращения отца; в случае необходимо­
сти племянник убегает к дяде; от дяди получает он ценный подарок при 
женитьбе; дя д я — судья при дележе имущества между отцом и сыном 
или между братьями71. Со своей стороны, по широко распространенному 
порядку, племянники обязаны особо почтительным отношением к дяде, 
обида или оскорбление дяди — тяжелое преступление. У алтайцев, если 
даж е дядя — маленький ребенок, а племянник значительно старше его, 
последний должен был относиться к дяде почтительно, как к старшему. 
«Племянник, будь хоть с землю,— все равно маленький; дядя, будь он 
со щепку,— все равно большой»,— говорят алтайцы 72.

Особо активно выступает дядя при вступлении в брак своих племян­
ников и племянниц, и этого рода пережитки авункулата особо широко 
распространены и, видимо, особо стойко сохраняются, что следует по­
ставить в связь с охарактеризованным выше значением для дяди брака 
детей его сестры. Дяде нередко принадлежит выбор супружеской пары 
для своих племянников и племянниц. В этом отношении весьма показа­
тельно сравнение роли и власти дяди и роли и власти отца: последний, 
принимая обычно мало участия в деле брака своих детей, лишь в вы­
соко развитом патриархальном или уже классовом обществе высту­
пает в таких случаях в активной роли. Для охарактеризованного нами 
переходного времени вполне специфично положение, рисуемое показа­
ниями об ашанти. Дядя здесь в прежнее время мог иметь решающее 
влияние на брак детей своей сестры и, как было указано выше, обычно 
организовывал брак своих племянников и племянниц со своими родны­
ми детьми. Но, имея возможность заставить племянника жениться на 
своей дочери, дядя, в качестве не имеющего родительской власти отца, 
не мог заставить дочь выйти замуж за кого бы то ни было. «Мой пле­
мянник,— говорил один ашанти,— не может и не станет отказываться 
от женитьбы на моей дочери, но препятствие может возникнуть со сто­
роны дочери, которая может отказаться выйти замуж за iMoero племян­
ника». У тех ж е ашанти племянница и после замужества оставалась во 
власти дяди, и он мог в частности заставить ее разойтись со своим му­
жем. С течением времени роль дяди сводится «к тому, что его согласие 
на брак считается обязательным, а в дальнейшем — только важным. 
У гереро отец не может выдать дочь без согласия дяди. У индейцев 
омаха, если родители девушки согласны на брак, то все же обращают­
ся за согласием к ее дяде, и если он соглашается, то соглашаются и 
все родственники 73. У юго-осетин согласие дяди при выдаче замуж пле­
мянницы считается особо важным 74. Иногда сватающийся обращается 
не к родителям, а к дяде девушки. С другой стороны, нередко дядя вы­
ступает в качестве свата за своего племянника. У алтайцев дядя, при­
нимая вообще большое участие в браке своих племянников, чаще дру­
гих родственников едет с племянником сватать невесту; в случае похи­
щения племянником девушки, дядя оказывается ответственным лицом, 
«меня колотить будут»,— говорит он, и ед ет  к родителяхМ похищенной

70 Н. A. J u n o d ,  op. cit., I, p. 267.
71 H. T. F e i, Peasant life in China, London, 1939, p. 119.
72 H. П. Д  ы ip е й  к о в а, цит. соч.
73 А. С. F l e t c h e r  and F. L a  F 1 e s с h e, The Omaha tribe, 27 Annual Report,

Bureau of American Ethnology, Smithsonian Institution, Washington, 1911.
74 М. О. К о с в е н ,  Из история родового строя в Юго-Осетии. «Советская этно- 

гра<]уя», 1936, 2 . П'



Авункулат 33

просить о примирении Ч  Дядя нередко является видным лицом свадеб­
ной церемонии. У черногорцев главным свадебным чином, «старым сва­
том», выбирается большей частью дядя жениха 76. Интересную деталь 
находим в этнографических материалах, собранных в свое время акад. 
Н. С. Державиным у болгар-колонистов села Тарновки, б. Херсонской 
губернии. Накануне свадьбы стороны жениха и невесты посылают маль­
чика к своим родственникам с приглашением их на свадьбу. «Млого ви 
здрави от вуйчу (местный термин для обозначения дяди, брата мате­
ри.— М. К-) и от вуйна (то ж е — для жены дяди.— М. К.), да дойдети 
на свадьбу»,— говорит мальчик, войдя в дом к своим родственникам. 
Таким образом, приглашение на свадьбу делается в этой очевидно тра­
диционной формуле от имени дяди и его жены 77.

Известная бытовая связь и особые отношения сохраняются между 
дядей и его племянниками и племянницами в течение всей их жизни. 
У джагга девушка, собирая себе приданое, держит его у своих родных 
по матери, в частности у дяди, а со вступлением В' брак тоже до поры 
до времени оставляет там свое имущество на сохранении. Племянники 
и племянницы в течение всей своей жизни должны оказывать дяде ува­
жение, послушание и помощь, с своей стороны дядя им — советы, по­
кровительство и защиту. На Банксовых островах, если молодой человек 
дерется и его останавливает дядя, он обязан перестать, между тем 
отца может и не послушаться. Замечательно выразительна черногор­
ская пословица: «Не удри стрица код синовца, да те люта зм!я не за­
коле, ни уяка код добра сестрича, да те дв1е 3Mie не ударе» (Не ударь 
дядю по отцу, имеющего братнего племянника, чтоб тебя не ужалила 
лютая змея, ни дядю по матери, имеющего хорошего сестрина племян­
ника, чтоб тебя две змеи не ужалили) 7S. Бытовая связь между дядей и 
племянниками у эвенков (тунгусов) следующим образом охарактери­
зована А. Ф. Анисимовым. Отношения между дядями и племянниками 
«отличаются очень большой близостью и бывают подчас очень трога­
тельны. Племянники относятся с большим уважением к дядям по мате­
ри, особенно к старшему из них, всячески подчеркивают свое располо­
жение и любовь к ним. Обидеть чем-нибудь дядю по матери считается 
большим грехом. Племянники часто ездят в чум к дядям, особенно к 
старшему, иногда дней на шесть и более, причем получают у них самый 
радушный прием и пользуются большим вниманием с их стороны. За 
столом дядя дает племяннику лучшие куски мяса, сажает гостя-племян- 
ника на наиболее почетное место в чуме... Когда племянник подрастает, 
он нередко уходит к дяде по матери и живет у него в течение всего 
промысла, а иногда и дольше. Он охотится вместе с дядей и помогает 
ему в работе по хозяйству; в свою очередь дядя также оказывает воз­
можно больше внимания гостю-племяннику. Если последний еще подро­
сток и не умеет охотиться, дядя обучает его промыслу. Добытого при 
этом зверя племянник отдает дяде... После смерти отца семейства дядя 
заботится о воспитании своих племянников и помогает им мате­
риально» 79.

Укажем, наконец, на активную роль, которую играют племянники 
и дяди в погребении один другого 80.

75 Н. П. Д ы р  е н к о в  а, цит. соч.
76 Л. Р с в и н с к  ий,  Черногория, т. II, ч. 2, стр. 276.
77 Н. С. Д  е р ж  а в и н, Болгарские колонии в России, «Сборникъ за народна

умотворения, наука и книжнина», 29, 1914 (София), стр. 131.
78 Л. Р о Bin н е  к и й, цит. соч., т. И, ч. 1, стр. 184.
79 А. Ф. А н и с  и м о в ,  Родовое общество эвенков (тунгусов), Л.. 1936, стр. 53—54.
80 Весьма интересным образом пережиточно отложился авункулат у римлян в их 

понятиях об avunculus и nepos. Мы не касаемся этого материала, считая, что данная 
тема требует нового, после Бахофена, специального исследования.

■3 Сов. ртногппфия, № 1



34 М. О. Косвен

Выразительное отражение получил авункулат и его пережитки в 
фольклоре. В фольклоре тлинкитов речь идет всегда о дяде и племян­
нике, но не об отце и сыне. Тема об авункулате в фольклоре,— впро­
чем, только развитых народов,—• подверглась специальному исследова­
нию, и мы ограничимся лишь указанием на известные нам публика­
ции 81.

Мы выделяем вопрос о некоторых особых формах, представляющих 
собой по нашему мнению несомненные пережитки «возвращения детей» 
и авункулата, но все же требующих основательного дои-сследования.

Таковы прежде всего обычай отдачи детей на воспитание у кельтов 
и скандинавских народов (fostr, откуда англ. fosterage) и кавказское 
а т а л ы ч е с т в о. Нами была посвящена этим порядкам, в особенно­
сти аталычеству, специальная работа82, однако мы должны и сейчас 
признать, что тема эта требует еще и расширения материала, и допол­
нительного исследования. Впрочем, сохраняя внимание к этой теме, мы, 
что касается аталычества, не находили в литературе сколько-нибудь 
существенно новых данных. В частности, так и остается открытым во­
прос, имело ли место на Кавказе реальное «возвращение детей» либо 
хотя бы более примитивная, чем феодализированное аталычество, «от­
дача на воспитание» вообще, в частности и в особенности — материн­
ской родне. Надо сознаться, что таким образом мы пока не имеем на 
Кавказе той исходной формы, из которой мы выводили аталычество, 
будучи принуждены поэтому обратиться к соответствующему обще­
этнографическому, внекавказскому материалу. Что касается кельто­
скандинавских порядков, которых мы смогли в названной нашей работе 
коснуться лишь бегло, для которых исследование первоисточников долж­
но несомненно дать новое и существенное, мы здесь можем прибавить 
указание на черты, вновь приближающие к предложенному нами тол­
кованию: во-первых, древне-скандинавская отдача на воспитание пре­
вращалась иногда В' полный переход ребенка к своему воспитателю; во- 
вторых, «дети часто воспитывались именно у родственников с материн­
ской стороны»; в-третьих, воспитателем был иногда «тот родственник, 
который назначал новорожденному имя»83, а этим родственником, мы. 
знаем, бывал по праву авункулата дядя.

Выделяются нами, как в свою очередь требующие доисследования, 
следующие порядки, существующие у болгар.

Судя по ряду указаний, у болгар, в прежнее время в особенности, 
было широко распространено усыновление — х р а н е н ч е с т в о .  Усы­
новители назывались «хранителями», приемный сын «храненник». Хра­
нители приравнивались к родителям. «Хранители као и родители», гла­
сила поговорка 84.

Более обстоятельное' показание об этих порядках, относящееся к 
Варненской области, состоит в следующем. Усыновителями могут быть 
как мужчины, так и женщины. Акт усыновления происходит в присут­
ствии нескольких соседей и священника. Отец берет на руки ребенка 
и три раза спрашивает усыновителя, принимает ли он ребенка в каче­
стве своего; тот отвечает три раза утвердительно и берет ребенка у 
отца1. Обыкновенно усыновитель говорит: «Принимаю его, считаю его

81 W. A. N i t z e ,  The sister’s son and the Conte del Graal, «Modern Philology»,
9, 1911/1912, 3 (Chicago); W. C. F a r e n s w o r t h ,  Uncle and nephew in the old
french Chansons de geste, A study in the survivals of matriarchy, N ew  York, 1913 
(эта работа известна нам только по ссылкам, оставшись недоступной).

82 М. О. К о с в е н ,  Аталычество. «Советская этнография», 1935, 2.
83 К. W e in  h o  Id, Altnordisches Leben, Berlin, 1856, p. 285 sq .’
84 V B o  g i  s i c ,  op cit., p. 306 sq.; F. S. К r a u s s, Sitte und Brauch der Siid-

sJaven, Wien, 1885, pp. 595, 602.



Авункулат 35

своим ребенком и оставляю ему все свое имущество». Усыновленный 
только в том случае приобретал права наследства, если об этом прямо 
заявлял усыновитель при акте усыновления: это определялось волей 
усыновителя. Если он имел в виду взять ребенка не навсегда, а только 
для того, чтоб его воспитать и женить, и не упомянул об оставлении 
ему имущества, то усыновленный не получал права на наследство. 
Впрочем, замечает наш источник, это уже случай не усыновления, а 
«храненчества». Вообще говоря, местные обычаи знают и усыновление, 
и храненчество, однако определенная терминология строго не соблю­
дается, и выражение «храненчество» употребляется для обеих форм. 
Сущность отношений определяется заявлением берущего ребенка, кото­
рый, если не имеет в виду полностью его усыновить, прямо заявляет, что 
берет ребенка для того, чтоб воспитать его и женить. Преимущественно 
берут детей именно в этих видах, причем чаще мальчиков, чем девочек. 
Хранитель обязан в точности исполнить свои обязанности-, воспитать ре­
бенка, приготовить ему приданое, как своему собственному ребенку, и 
женить. Если он не исполнит своих обязанностей или бросит храненни- 
ка, то должен уплатить ему в размере, устанавливаемом соседями, сум­
му, необходимую на воспитание и обучение. Что касается отношений 
родства, то эта сторона дела решается тем, был ли усыновленный вы­
кормлен усыновившей его женщиной или нет. Только' факт кормления 
создает родство, следовательно, оно существует только между ребен­
ком и выкормившей его женщиной, но не между ним и мужчиной. От­
сюда усыновленный может жениться на родне усыновителя и усынови­
тельницы, если последняя не кормила его. Родство существует и между 
двумя храненниками или усыновленными, выкормленными одной и той 
ж е женщиной. Как усыновленный, так и храненник должны помогать в 
старости своим усыновителям или хранителям: в первую очередь им, во 
вторую — своим родителям85. Еще одну весьма характерную черту 
храненчества отмечает другое показание: если ребенок усыновлен жен­
щиной, то он считается в родстве только с ее родней, а не с родней 
ее мужа и имеет право на наследование только по усыновившей его 
женщине, а не по ее муже 80.

Совершенно иное показание о болгарском храненчестве приводится 
С. С. Бобчевым. В Родопском районе существует старый обычай, по ко­
торому новорожденного, после того как его первый раз покормит мать, 
три или четыре дня затем кормит другая женщина. Ребенок этот назы­
вается по отношению к кормившей его женщине, мальчик — «хранен- 
ником», девочка — «храненницей». Храненник становится родным кор­
мившей его женщине и обязан, когда вырастет, сделать ей особый по­
дарок; когда храненница выходит замуж, ее жених должен сделать 
подарок женщине, кормившей его невесту. Кормящая женщина име­
нуется «матерью». В «матери» приглашают большей частью родствен­
ницу, в крайнем случае — соседку. Одна женщина может быть 
«матерью» многих детей, родственных ей или не родственных. Хранен- 
ники, если они не родня, могут вступать между собой в брак. В дру­
гом районе иначе: двое мальчиков, кормленных одной женщиной, счи­
таются молочными братьями, и брак между храненником и храненни­
цей одной женщины не допускается 87.

У столь близких этнографически болгарам гагаузов, обитающих в 
районе Бендер, записан бытовавший здесь обычай, по которому ново-

85 Н. П о  п о  вт», Юридйчески обичаи въ Варнен-ско, «Оборникъ за народяи умо- 
твореиия, наука и книжнина», 20, 1904 (София), стр. 20—21.

8« В. Б а л  д ж и в  в ъ, Студия върху иашето персонажно съпружествеино право, 
«Сборникъ за народни умотворения, наука и книжнина», 5, 1891 (София) стр. 191.

87 С. С. Б о б  ч е в ъ, Сборникъ на болгарекмтЪ юридически обичаи, ч. I, Граждан- 
ско право, Отд. I, Семейно право, Пловдивъ, 1897, стр. 86.

3*



М. О. Косвен

рожденного должна прежде матери покормить грудью какая-нибудь 
посторонняя женщина, пожелавшая это, сама же мать начинает кор­
мить только на третий день после родов 88. Об аналогичном обычае со­
общается для украинцев в следующей записи. «Кормить ребенка мать 
не может до тех пор, пока его не окрестят, и потому в случае нужды, 
если нет священника и необходимо отложить обряд крещения на 2—3 
дня, ребенка кормит какая-нибудь посторонняя женщина» 89.

Собранный 'нами материал не достаточен для того, что(? подвергнуть 
его анализу и сделать определенные выводы. И вое же мы готовы до­
пустить, что вс© описанные обычаи в̂ своем истоке восходят к «возвра­
щению детей» в их материнский род. Нам представляется также, что 
эти обычаи, от полного усыновления до той формы «храненчества», 
которая описана Бобчевым, а также гагаузского или украинского обря­
да, представляют собой единую цепь пережиточно изменяющихся форм. 
Мы не знаем, как в Болгарии объясняется храненчество в той форме, 
которая описана Бобчевым, равно как не знаем объяснения гагаузского 
и украинского обряда. Возможно, что эти объяснения даются в распро­
страненном шйне отнесения подобных обрядов к области магии, что, 
однако, уже для болгарского храненчества, описанного Бобчевым, 
явно неудовлетворительно. Существуют еще обряды, если не ошибаем­
ся, довольно распространенные вообще, известные нам как раз для 
болгар и для украинцев. «Когда ребенку исполнится год,— сообщает 
акад. Н. С. Державин относительно болгар-колонистов нашего юга,— 
устраивается обряд кражи ребенка. Кто-либо из соседей или родствен­
ников тайком уносит ребенка из дома, переодевает его в полный ко­
стюм — чулки, рубашку, шапку; мать ищет ребенка и, найдя его, обя­
зана откупить его у похитителей подарками. В день покражи и обрат­
ного водворения является кум и он в первый раз стрижет ребенку ногти 
и волосы» 90. П. Г. Богатырев сообщает об обряде заставной продажи 
ребенка у западных украинцев 91. Этого рода обряды обычно1 толкуются 
в качестве (магических и связываются с широко распространенными по­
верьями, что новорожденный подвержен различным опасностям со сто­
роны злых сил, в частности опасности его похищения, так что застав­
ное похищение или заставная продажа ребенка служат магически обез­
вреживающими средствами. Но не позволительно ли будет возвести и 
эти поверья, и эти обряды, в особенности похищение, 'к тому же, здесь 
весьма отдаленному, архаическому, первоначалу — переходу детей в 
их материнский род, а их толкование из магии отнести к тому что мож­
но назвать «народной этнографией»?

*
V

Мы можем теперь резюмировать наше исследование авункулата, 
присоединив несколько общих замечаний.

Авункулат возник и сложился в переходную от матриархата к па­
триархату эпоху, а не, как это теперь должно быть совершенно ясно, 
в эпоху матриархата. Авункулат представляет собой, таким образом, 
явление не пережиточное, а самостоятельный и специфический истори­
ческий порядок, возникший и сложившийся на определенном этапе об­

88 В. А. М о ш к о в ,  Гагаузы Бендерского уезда, «Этнографическое обозрение», 
1900, I.

89 Труды этнографо-статистической экспедиция в Западно-русский край, снаря­
женной Русским Географическим обществом, Юго-Западный отдел, Материалы и иссле­
дования, собранные <П. П. Ч у б е н с к и м ,  т. IV, Обряды: родины, крестины, свадьба, 
похороны, СПб., 1877, стр. 8.

90 Н. С. Д е р ж а  вин,  цит. соч., стр. 112.
91 Р. В о g  a t у  г е v, A ctes magiques, rites et croyances en Russie Subcarpatique 

(Travaux publies par l’Institut d’etudes slaves, XI), Paris, 1929. p. 92.



37

щественного развития. Сложившись в переходную эпоху, отразив на 
себе историческую борьбу между двумя общественными порядками, 
авункулат глубоко проникнут двойственностью, диалектичностью. Сущ­
ность авункулата состоит в создавшихся в указанную эпоху, 
обусловленных двойственным действием и историческим сопер­
ничеством матриархальных и патриархальных начал, взаимоотноше­
ниях между дядей, как мужчиной, остающимся, после патрилокального 
ухода из семьи женщины, в материнской семье и ныне ее возглавляю­
щим, и его племянниками и племянницами, рождающимися и проводя­
щими свое раннее детство в семье их отца, но сохраняющими принад­
лежность к своему материнскому роду и в этот род, В' частности в 
семью матери, долженствующими фактически вернуться. Это «возвра­
щение детей» было в указанную переходную эпоху реальным выра­
жением принадлежности к роду и может считаться самым реальным 
выражением авункулата. Авункулат сыграл на определенном этапе 
истории общественного развития большую и влиятельную роль, явив­
шись одной из весьма действительных форм, в которых матриархат, 
так сказать, боролся за свое существование и стойко сопротивлялся на­
растающим патриархальным началам, форм, в которых материнский 
род эффективно поддерживал свою хотя бы относительную сохран­
ность. Этим его значением, длительностью и упорством этой борьбы 
объясняется стойкое сохранение авункулата в эпоху патриархата и 
даже позднее в виде разнообразных, естественно все убывающих, ре­
дуцирующихся пережитков.

Наше положение о том, что аванкулат создается в эпоху перехода 
от матриархата к патриархату, сохраняясь в эту последнюю эпоху в 
виде пережитков, еще раз подтверждается следующим. Весь наш кон­
кретный материал об авункулате относится к обществам, находящимся 
на стадии перехода от матриархата к патриархату, затем — обществам 
патриархальным и, наконец, отчасти — классовым. Для обществ, 
в значительной мере сохранивших матриархальный строй, для таких, 
например, как наяры или минангкабау, мы ничего или почти ничего не 
слышим об описанных нами типических формах авункулата, о «дяде» 
в частности. Эта фигура появляется именно и только с начавшимся 
распадом матриархата, в переходную эпоху.

В литературных показаниях об авункулате имеется одна особенная 
черта: в громадном большинстве случаев говорится о> «дяде», а не о 
«дядях». Между тем, у любого человека может быть и нередко бывает, 
тем более это предположительно для первобытной эпохи, не один дядя, 
а несколько. Показания по этому вопросу должны бы отражать вместе 
с тем и классификационный смысл термина «дядя». Почему же почти 
всегда говорится' о «дяде» в единственном числе, а не о «дядях»? Ребе­
нок возвращается к «дяде», требует его «дядя», племянник работает на' 
«дядю», женится на дочери «дяди», следовательно,— определенного 
«дяди», наследует «дяде» и т. д. и т. д. За одним, пожалуй, исключе­
нием, которое мы отметим ниже, эта черта показаний об авункулате ни­
когда не обращала на себя внимания буржуазных авторов и наш во­
прос никогда не ставился.

А дело здесь в том, что авункулат создается и действует именно и 
только в тех условиях, которые мы охарактеризовали, именно и только 
тогда и постольку, поскольку этот дядя становится в переходную эпоху 
главой материнской семьи и только тогда приобретает в качестве пред­
ставителя и главы этой семьи известные права на своих племянников и 
племянниц. В редких, правда, случаях наши показания прямо и говорят 
о с т а р ш е м  дяде. Можно, действительно, сказать, что «дядей» во 
множественном числе никогда в с м ы с л е  о б щ е с т в е н н о м  и не 
существовало: они и в рассматриваемую эпоху сливались в общей груп­



35 « М. О. Косвен

пе взрослых мужчин рода или семьи и выделялся в общественном отно­
шении лишь тот дядя, который возглавил семью. Все это весьма выра­
зительно и отражено в наших показаниях, в которых речь очевидно 
идет всегда об одном, 'старшем, дяде-главе семьи, к которой принадле­
жала мать, к которой на данном этапе еще принадлежат ее дети и в 
которую они должны вернуться или с которой сохраняют ту или иную 
связь, В отдельных случаях в приведенном нами материале говорится 
более широким образом о связи 'детей со своим материнским родом 
вообще, с родным селением матери, о  «возвращении» туда и пр. Вооб­
ще говоря, такая связь, конечно, вполне законна. Но здесь, помимо 
некоторой нечеткости показаний, ибо вернуться в род вообще или селе­
ние вообще дети не могут, а могут вернуться только в определенную 
семью, определенное хозяйство,— можно, конечно, допустить и возвра­
щение в отдельных случаях не к родному дяде, а к коллатеральному, 
к другому старшему материнскому родственнику, к старшему родовой 
группы и пр. Некоторое подтверждение нашему положению мы нашли 
в ответе, который получили в Юго-Осетии. Как было упомянуто, здесь 
дядя получал при ’ выходе замуж племянницы особый традиционный 
подарок — лошадь или быка. На наш вопрос, кто получал этот подарок, 
если дядей было несколько, нам ответили, что если дядей было несколь­
ко и они жили нераздельно, то подарок давался на всех (т. е. в соб­
ственность всей большой семьи.— М. К.), -в противном случае — полу­
чал старший.

В показаниях о «возвращении детей», равно как и об «усыновле­
нии» и отдаче на «воспитание», обращает на себя внимание еще одна 
черта: полное отсутствие признаков какого-либо, казалось бы, есте­
ственного в подобных случаях, протеста или иной реакции со стороны 
матери. Объясняется это повидимому тем, что такого протеста и не бы­
вает: в этих обстоятельствах в ней говорит ее принадлежность к ее ма­
теринскому роду, ее материнско-родовая идеология, признающая право­
мерность возвращения ее детей в ее род и семью. С другой стороны, при 
наличии, как было отмечено, связи замужней женщины со своим родом 
и ее собственного «возвращения» туда, должна была таким образом 
поддерживаться и связь матери с ее ‘детьми. Досадным пробелом в су­
ществующих показаниях все же остается отсутствие указаний по дан­
ному вопросу, в ‘частности, то что ни в одном из этих показаний, за ис­
ключением одного свидетельства о басуто, не увязано действие «возвра­
щения детей» и «возвращения домой» замужней, в частности для родов 
в своей материнской семье.

Наша трактовка авункулата весьма далеко, конечно, от того, что 
предлагается буржуазными авторами. Обращаясь в заключение к этим 
истолкованиям авункулата, мы не станем останавливаться на тех, весь­
ма, впрочем, немногочисленных, авторах, которые, принимая матриар­
хат вообще,— в том или ином его понимании,— и принимая авункулат 
как явление, связанное с матриархатом, делают вое ж е в истолковании 
авункулата'существенные ошибки92. Гораздо более характерны для 
положения нашего вопроса в буржуазной науке те специфические ис­
толкования авункулата, которые связаны с отчаянным отрицанием 
матриархата, хотя бы сводимого к матрилинейной филиации, как все­
обще-исторической 'ступени общественного развития. Усилия ряда бур­
жуазных авторов и направлены на то, чтоб, «объяснив» авункулат по- 
иному, не в качестве явления, так или иначе связанного с матриарха­
том или матрилинейной филиацией, «опровергнуть» и самый матриар­

92 Читатель легко их обнаружит, если, согласившись с нашей трактовкой авун­
кулата, просмотрит эти работы. См. в частности: Е. S. Н а г 1 1 a n d, Matrilineal kinship 
and the question of its priority (Memoirs of the American Anthropological Association, 
IV, 1), Lancaster, 1917; R. В r i f f a u 1 1, The mothers, etc., 3 vis, London, 1927; vol. I.



Авункулат 39

хат, и его 'место в общественной истории. Именно в этом отношении 
эти реакционно-буржуазные интерпретации авункулата делают данный 
вопрос для самой буржуазной науки «острым» и заслуживают нашего 
внимания.

Из числа таких «истолкователей» авункулата своего рода первен­
ство, в особенности в смысле активности и настойчивости, принадлежит 
Роберту Лоуи. В его выступлениях по вопросу об авункулате мы нахо­
дим почти весь набор ходячих заявлений на эту тему; эти выступле­
ния могут служить и образцом тех нелепостей и той путаницы, кото­
рые в трактовку данного вопроса вводит реакционная наука, наконец, 
и свидетельством тех почти юмористический затруднений, которые ав- 
1 оры этого сорта испытывают в своих усилиях опровергнуть или извра­
тить научную истину. С этих выступлений американского этнолога по 
вопросу об авункулате мы поэтому начнем.

В своей первой обобщающей работе, вышедшей впервые в 1920 г., 
Лоуи писал: «Этнологи описывают под названием авункулата обычаи, 
регулирующие совершенно особенным образом отношения племянника 
и его материнского дяди. Эти отношения часто имеют юмористические 
черты... В их более сериозном виде эти отношения заключают в себе 
необычайную власть дяди и наследование имущества не сыном, а пле­
мянником». Дав такое определение авункулата и приведя затем не­
сколько соответствующих данных, Лоуи переходит в атаку, заявляя, 
что авункулат не связан с матрилинейной филиацией. «Авункулат,— 
пишет он,— легко может считаться связанным с другими, а не матрили- 
нейными условиями. Прежде всего, мы должны считаться с возможно­
стью диффузии. Допустим, что авункулат действительно возникает в 

связи с матрилинейной организацией, он однако может быть впоследствии 
заимствован народом с патрилинейной организацией, и в таком случае 
его появление у этого народа никак не может служить доказательством 
былого матрилинейного счета у того племени, которое его заимствовало. 
Приведу пример. У соседствующих племен пауни и омаха существует 
обычай авункулата, но у первого племени счет родства ведется по ма­
теринской линии, а у последнего — по отцовской. Мы можем предпо­
ложить вместе с Тэйлором и его последователями, что этот обычай воз­
ник у пауни, но тогда наличие этого обычая у омаха доказывает, что 
племя омаха заимствовало его у пауни, а не то, что племя омаха само 
некогда находилось на соответствующей матрилинейной стадии. Во- 
вторых, авункулат иногда связан с кросс-кузенным браком обычного 
типа. В этом случае совершенно ясно, что нет основания считать соот­
ветствующие обычаи вытекающими из родства между племянником и 
дядей: они одинаковым образом могут быть результатом свойства по 
браку». Но, продолжает Лоуи, на авункулат можно посмотреть и «с 
еще более широкой точки зрения», первоначально, мол, признаются и 
имеют значение как материнские, так и отцовские родственники, и 
авункулат — «просто специфический тип родственных обычаев». «Ко­
роче говоря,— заключает Лоуи,— наличие обычаев авункулата в патри- 
линейном обществе нельзя считать доказательством предшествующей 
матрилинейной стадии, ибо их наличие может иметь совершенно иное 
происхождение. С другой стороны, факт тот, что авункулат очень 
часто отсутствует у матрилинейных племен... В конце концов получает­
ся, что для возникновения авункулата требуются дополнительные усло­
вия, помимо матрилинейной филиации. Его высшее развитие повидимо- 
му часто связано с оседлостью и прочным матрилокальным поселением, 
и возможно, что это последнее обстоятельство1 или все эти благоприят­



40 М. О. Косвен

ствующие условия вместе взятые требуются для его образования»S3. 
Отметим, что в несколько ранее напечатанной статейке Лоуи, привет­
ствуя тезис Тэйлора о связи матрилинейной филиации с матрилокаль- 
ным поселением, более определенным образом связывал именно' с ма- 
трилокальностью «исключительное положение материнского дяди»94. 
Этот тезис Лоуи выставил затем вновь в 1922 г., в заметке, специально 
посвященной авункулату. «Авункулат,— писал он здесь,— остается 
одним из излюбленных видов оружия в арсенале тех авторов, которые 
считают материнский род необходимо предшествующим отцовскому 
роду. Для этих ученых власть материнского дяди является верным 
признаком предсуществования матрилинейной филиации, ибо они не мо­
гут себе представить никакой иной причины, которая могла бы создать 
подобного рода положение, кроме матрилинейной организации обще­
ства». Отметив далее, что в своем «Первобытном обществе» он выска­
зал предположение о том, что авункулат мог быть результатом заим­
ствования, Лоуи заявляет, что он теперь «дополняет» это свое сообра­
жение другим аргументом, а именно, что авункулат представляет собой 
пережиток не материнской филиации, а матрилокального поселения, 
которое, мол, не имеет ничего общего с матриархатом 95.

Минуя другие, последующие, выступления Лоуи на ту же тему, 
приведем позднейшее и наиболее развернутое, относящееся к 1934 г. 
«В некоторых обществах,— пишет здесь Лоуи,— связь между отцом и 
ребенком сериозным образом ограничивается ролью, которую играет 
материнский дядя. Муж, поселяющийся в селении своей жены, нахо­
дится в особенном положении, и братья его жены могут иметь власть 
над его детьми и оказывать на них большее влияние, чем он сам. Пре­
обладающее положение брата матери может иметь место даже без 
матрилокального поселения и называется авункулатом... Такого рода 
положение несомненно изменяет правовое отношение отца к своим де­
тям, родным либо усыновленным, но оно не уменьшает привязанности, 
основанной на чувстве (the sentimental attachment), и не выражается 
в том, что дети не знают своего отца. Часто те самые племена, кото­
рые доводят до крайности особые черты авункулата, придают одина­
ковое значение другому родственнику — отцовской тетке, нередко 
играющей столь значительную роль, что мы можем говорить об «ами- 
тате» (лат. amita, «сестра отца»), составляющем противовес авункула­
ту»... Итак, заключает здесь Лоуи, «иные социальные факторы могут 
изменить и изменяют сущность, и объем связи между отцом и ребен­
ком, но они не могут уничтожить ее, ибо она лежит своими корнями в 
универсальной семейной ячейке». Приведем еще одно место из той же  
книги Лоуи, которую мы сейчас цитировали: «Порядок матрилокаль­
ного поселения помещает мужа в среду родственников его жены и 
неизбежно ограничивает его власть,... его дети обязаны повиновением 
прежде всего главам дома, их старшим родственникам с материнской 
стороны; и братьям их матери» 96.

Как было сказано, Лоуи является наиболее выразительным и наи­
более воинственным представителем современного реакционного крыла 
буржуазной этнологии, усердно занятого отрицанием матриархата и 
одновременно искажением сущности авункулата. Мы поэтому можем 
ограничиться теперь тем, что приведем еще два специальных высту­

93 R. Н. L o w i e ,  Primitive society, 10 edition, New York, 1925, pp. 81—82, 
171— 173.

94 R. H. L o w i e ,  Family and the sib, «American Anthropologist», 21, 1919, 1.
95 R. H. L o w  i e, The avunculate in partilineal tribes, «"American Anthropologist», 

24, 1922, 1.
96 R. H. L o w i e ,  An introduction to cultural anthropology, New York, 1934, 

pp. 251— 252, 242.



Авункулат 41

пления по вопросу об авункулате. Одно из них принадлежит, к сожа­
лению, почтенному Францу Боасу. В специальной заметке, посвящен­
ной авункулату у негрского племени вандау, в Юго-Восточной Африке, 
Боас, находя здесь авункулат в строго-патриархальном обществе, по­
пытался объяснить его тем, что у вандау брат матери считается, как 
мужчина, «социально старшим» в ее поколении, а тем самым «старшим» 
и по отношению к детям своей сестры. «Мы имеем,— резюмирует 
Боас,— пример возможности развития авункулата без какого-либо 
следа материнской филиации»97. Другое выступление принадлежит 
Радклиф-Брауну. В статье о положении брата матери в туземной 
Южной Африке Радклиф-Браун исходит из выставляемого' им тезиса, 
что в первобытном обществе ребенок испытывает большое уважение к 
своему отцу, однако' к матери он привязан особой любовью. Его 
уважение к отцу распространяется и на всех членов семьи отца, а боль­
шая любовь к матери распространяется на всех членов ее семьи. Но 
положение брата матери облекается особым значением благодаря 
тому, что мужчины обладают большими привилегиями по сношению 
с предками, и таким образом единственный путь связи детей с духами 
их материнских предков — через их материнского дядю. Наконец, 
усвоив идейку Лоуи о соотношении авункулата с положением сестры 
отца, Радклиф-Браун указывает, что объяснение авункулата должно 
объяснить и этот «амитат», объясняется ж е все это, по Радклифу- 
Брауну, примитивной тенденцией классифицировать родственников 
и считать брата матери «вторым отцом» или «мужской матерью», а 
сестру отца — «второй матерью» или «женским отцом», что и выра­
жается в соответствующем поведении по отношению к этим обоим 
родственникам 98.

Набор обывательских домыслов, нелепостей и путаницы, с которым 
выступил Радклиф-Браун, вызвал возражения и критику даже со сто­
роны буржуазных авторов: Шебесты и Жюно. Из замечаний Шебесты, 
довольно все же неопределенных и незначительных, отметим, что он 
является как раз единственным, кто поставил вопрос, на который мы 
указывали выше: если, по мнению Радклиф-Брауна, особое отношение 
детей к их матери распространяется на всю ее семью, то почему осо­
бая связь существует с одним дядей и преимущественно старшим? 
Ответа на этот вопрос Шебеста не дает и, в качестве приверженца так 
называемой культурно-исторической школы, не признающей превра­
щения матриархата в патриархат, дать не может. Со своей стороны Ше­
беста предлагает объяснить авункулат тем, что, мол, брат получает 
наследство после сестры (чего, однако, никогда не бывало, ни при 
матриархате, ни при патриархате: брат по сестре не наследник!), пле­
мянник же, наследуя дяде, получает имущество матери (тоже проти­
воречит фактам: сын по матери, по общему правилу,— не наслед­
ник!) ". Анри Жюно в новом издании своей монографии о тхонга кри­
тикует Радклиф-Брауна преимущественно с точки зрения фактического 
материала, относящегося к этой народности 10°.

Таково положение вопроса об авункулате в буржуазной науке. По- 
* ложение, которое заставляет одного из авторов, встретившегося с этим

97 F. B o a s ,  The avunculate among the Vandau, «American Anthropologist», 24, 
1922, 1.

98 A. R. R a d с I i f f e-B г о w  n, The mother’s brother in South Africa, «South: 
African Journal of Science», 21, 1924,— Эта статья остается нал недоступной, и мы пе­
редаем ее содержание по цитатам и передачам, содержащимся у авторов, откликнув­
шихся на выступление Радклифа-Брауна: Шебесты, Жюно 'и в особенности Петтита 
(ссылки см. ниже).

99 P. S c h e b e s t a ,  The mother’s brother in South Africa, «Anthropos», 21, 1926.
100 H. A. J u n o  d, op. cit., I, pp. 272— 274.



-12 М. О. Косвен

вопросом и перебравшего различные по сему вопросу мнения, придти к 
следующему итогу: «Происхождение особых отношений между ребен­
ком и его материнским дядей ийи мужчиной и ребенком его сестры, в 
особенности сыном его сестры, остается загадкой» (is still a m ystery)1.01.

К этим образцам бессилия объяснить авункулат присоединим и бес­
помощные попытки некоторых буржуазных этнографов интерпретиро­
вать «усыновление» или отдачу на воспитание, в частности «усыновле­
ние», распространенное в Океании.

В одной из ранних своих статей Риверс, затронув между прочим 
частные случаи «усыновления» на островах Мэррей, в Полинезии, писал: 
«Население островов Мэррей доводит обычай усыновления до таких 
пределов, что он представляется нам крайним абсурдом, причем дети 
переходят из семьи -в семью порядком, для которого туземцы не могут 
привести никакого адэкватного основания и для которого никакое 
адэкватное основание не может быть найдено в других элементах об­
щественных или религиозных институтов данной народности. Я не хотел 
бы идти слишком далеко и предположить, что обычай усыновления мо­
жет быть пережитком такого состояния общества, при котором дети 
были совершенно общими для всех женщин данной группы в том, что 
касается их кормления, но это возможно»,— заключает Риверс, связы­
вая эту «общность детей» (community of children) с пресловутым архаи­
ческим «половым коммунизмом» 102. К вопросу об океанийском «усы­
новлении» Риверс вернулся, на более широком материале, в своей 
«Истории меланезийского общества». Риверс повторяет здесь свое 
сейчас цитированное объяснение, однако остается им не удовлетворен­
ным и заявляет, что оно не дает полного объяснения данного явления. 
Пытаясь найти иное толкование, Риверс довольно беспомощно то со­
вершенно отказывается от своего прежнего мнения, то опять к нему 
возвращается, то ссылается на возможность усыновление, встречаю­
щееся в Меланезии, считать заимствованием из Полинезии и в конце 
концов, изрядно проплутав, ограничивается заявлением, что все, что 
он хочет по данному поводу сказать, это то, что «эти обычаи отражают 
идею отношения между родителями и детьми, весьма отличную от при­
вычной нам и той, которую Дарвин и другие считали фундаментально 
присущей человеческой природе» 103. Отметим, что, толкуя о мелане­
зийском «усыновлении», Риверс совершенно игнорирует меланезийские 
же факты прямого перехода детей в- род матери, к дяде, а об аналогич­
ных формах «возвращения детей» и того же «усыновления», распро­
страненных в Африке, в Северной Америке и пр., видимо не имеет по­
нятия. Один из новейших полевых этнографов Меланезии, Лайард, 
чье свидетельство о широком распространении в Меланезии «усыно­
вления» мы цитировали, останавливаясь на этом вопросе, критикует и 
отвергает объяснение Риверса, заявляя, что «адэкватного объяснения 
этого столь необычайного по нашим понятиям обычая до сего времени 
не существует», однако и сам такого «адэкватного» объяснения дать не 
в состоянии ,04.

Некоторые этнографы Меланезии попытались получить объяснение 
«усыновления» у самих туземцев и на вопрос о причинах этого обычая

101 G. А. Р е 11 i 11, Prim itive education in North America (U niversity of Cali­
fornia Publications in American A rcheology and Ethnology, vol. 43, No. 1), Berkeley 
and Los Angeles, 1946, p. 17.

102 W. H. R. R i v e r s ,  On the origin of the classificatory system' of relationship, 
in: «Anthropological essays, presented to E. B. Tylor», etc., Oxford, 1907; перепечатано 
in: W. H. R. R i v e r s ,  Social organisation, edited by W. J. P e r r y ,  London, 1926,
p. 186.

103 W. H. R. R i v e r s ,  The history of Melanesian society, II, pp. 136— 140.
104 J. L a y a r d ,  op. cit., pp. 187— 188.



Авункулат 43

услышали ответ, что таким путем «избегается переход имущества в чу­
жой род». Ответ этот был объявлен «непонятным» или «абсурдным». 
М ежду тем объяснение это вполне понятно и ни в коей мере не аб­
сурдно: в силу действующего материнского права дети имеют право на 
свою долю в имуществе своего рода, равно как и наследуют поел© сво­
их материнских родственников, в частности своего дяди; следовательно, 
оставаясь у родителей, они могли бы забрать, свое имущество, которое 
таким образом перешло бы «в чужой род», в род их отца. С другой 
стороны, еслиб, оставшись у 'отца, дети предъявили бы претензию на 
часть имущества отца или на наследство по нем, то, имея возможность 
все же уйти затем в свой материнский род, они могли бы унести иму­
щество с собой, опять-таки «в чужой род». Все эти возможности 

исключаются благодаря; «усыновлению», т. е. фактической принадлеж­
ности каждого к своему роду и фактическому переходу туда: имуще­
ство остается в том роде, которому оно принадлежит и из которого оно 
не должно уходить, чтоб не подрывать экономического благополучия 
рода. Непонимание «усыновления» заставляет еще одного современного 
этнографа Меланезии, К. Веджвуд, заявить, что этот порядок «делает 
изучение родства на острове Манам особенно трудным» 105, между тем 
как на деле правильное его понимание бросает яркий свет на систему 
родства и облегчает ее понимание.

На океанийское «усыновление» обратил внимание и Лоуи. Видимо 
плохо с ним знакомый и видимо не знакомый с аналогичными и даже 
более выразительными явлениями того же рода в быту туземцев у 
него же в Северной Америке, Лоуи ограничился по данному вопросу 
беспомощным замечанием, что «на некоторых островах Океании усы­
новленные дети делят свое время между двумя домами, так что их 
общественная принадлежность не поддается точному определе­
нию» 106.

Океанийское, африканское и прочее «усыновление», вместе с «воз­
вращением детей» и отдачей на воспитание, способно, в конце концов, 
привести буржуазных этнографов и этнологов чуть ли не в отчаянье. 
Этнографы Меланезии говорят о «непрочности» меланезийской семьи, 
один из авторов описания кавати заявляет, что «семьи у них в общест­
венном и правовом смысле не существует», а, несколько, правда, эксцен­
тричный английский этнолог лорд Раглан дошел до того, что запро­
тестовал против употребления самого термина «семья», заявив, что 
«семья представляет собой чисто искусственное понятие — бесполезное 
для полевого этнографа и опасное для теоретика» 107.

Такова почти паническая сумятица, которую наделали описанные 
нами формы авункулата в лагере буржуазной науки.

Надо, однако, отметить, что еще в 1893 г. голландский этнолог 
Штейнмец сделал попытку истолковать явления «усыновления» и от­
дачи на воспитание. Собрав небольшой материал и неразборчиво соеди­
нив здесь разные формы, Штейнмец все ж е приблизился к правильному 
решению вопроса, однако не смог с ним справиться. К тому же, напи­
санная на голландском языке ц  напечатанная в мало-распространенном 
издании, статья Штейнмеца осталась совершено без влияния 108.

Хотя ложность и абсурдность положений, выставленных современ­

105 С. Н. W e d g w o o d ,  The life of children in Manam, «Oceania», 9, 1938, 1.
106 R. H. L o w i e ,  An introduction to cultural anthropology, p. 248.
107 R a g l a n ,  The meaning of the word «family», «Man», 31, 1931, NN 2, 126 

и 181.
108 S. R. S t e i n m e t z, De «fosterage» of opvoeding in vreemde families, «Tijd- 

schrift van het Nederlandsch Aardrijkskundig Genotschap», 1893; перепечатано с не­
значительными дополнениями: S. R. S t e i n m e t z, Gesammelte kleinere Schriften zur 
Ethnologie, 3 vis. Groningen, 1928— 1935; vol. I.



44 М. О. Косвен

ными буржуазными истолкователями авункулата, должна, мы смеем 
думать, быть совершенно очевидной после нашего предшествующего из­
ложения, мы все же остановимся на некоторых основных тезисах этих 
авторов.

Как мы знаем, наиболее старинное истолкование авункулата объяс­
няло его как производное материнской филиации. Это, конечно, не 
могло объяснить всего, о чем говорят современные данные. Такое упро­
щенное объяснение авункулата пришлось поэтому оставить. Пришлось 
перейти к более развернутому объяснению авункулата из того, что, мол, 
при матриархате или матрилинейной филиации либо при матрилокаль- 
ном поселении семья возглавляется братом матери. Тезис этот, начиная 
со Старке, сделался наиболее ходячим объяснением авункулата, бес­
конечно повторяясь вплоть до наших дней, притом и не только в связи с 
вопросом об авункулате, но и независимо от него, в качестве одной из 
попыток исказить сущность матриархата. Сравнительно недавно появил­
ся даже новый термин: «фратриархат» 109. К сожалению, эта ошибка или 
это искажение матриархата встречается и у авторов, в том или ином 
понимании принимающих матриархат. В действительности, как это 
было нами кратко указано, в эпоху матриархата материнская семья 
возглавляется женщиной , что составляет одно из закономерных выра­
жений сущности матриархата. Во всех известных литературе и нами 
описанных обществах, сохранявших или сохраняющих по сей день ма­
триархальный уклад, у гаро, кхаси, ирокезов и гуронов, наяров и ми­
нангкабау, во главе семьи стояла или стоит старшая женщина, обла­
дающая полным авторитетом, носящая особый почетный титул, и пр. 
Мужчины у этих народов не только не состоят главами семьи, но и не 
играют какой-либо особой роли. Все это совершенно явственно и опре­
деленно рисуется всеми существующими описаниями названных народов 
и нигде в этих описаниях не встречается даже отдаленного указания на 
главенство в семье мужчин. Лишь относительно минангкабау говорится 
об особой фигуре «мамака» (брата матери), как о старшем мужчине 
семьи, который пользуется известным авторитетом, роль которого, одна­
ко, ограничивается тем, что он является представителем дома во внеш­
них сношениях. Эта его роль вероятнее всего объясняется именно внеш­
ними обстоятельствами — условиями того окружения, в котором оказа­
лись минангкабау с их исключительным образом сохранившимся матри­
архатом. В этом приписывании материнской семье главенства мужчи­
ны — брата матери могла, пожалуй, сыграть роль встречающаяся иног­
да в этнографической литературе нечеткая формулировка: «настоящим 
главой семьи является брат матери» или «дядя», но эта оценка отно­
сился именно и только к охарактеризованной нами семье переходной 
эпохи, и «брат матери» или «дядя» являются в этих отзывах употребля­
емыми здесь этнографами номенклатурными терминами.

Частный мотив, вводимый в тезис о главенстве брата, а именно — 
матрилокальное поселение, правильно указывает на зависимое положе­
ние в чужой семье матрилокального мужа-отца, исключающее,' в каче­
стве, впрочем, только одной из причин, возможность его власти, но ни 
в какой абсолютно мере не подтверждает главенства брата матери. 
Странным образом никому из защитников этого тезиса не приходит, го­
воря о матрилокальности, в голову, что ведь и все взрослые мужчины 
материнской семьи, в том числе и братья матери, являются, если это 
относится к мужьям их сестер, очевидным образом такими же, как и 
эти мужья, матрилокальными мужьями в чужих семьях, в значительной

109 Этот термин мы нашли, впрочем, только у известного ассириолога Кошакера: 
P. K o s c h a k e r ,  Fratriarchat, Hausgemeinschaft und Mutterrecht in Keilschriftenr 
«Zeitschrift fur Assyriologie», 7 (41), 1933, 1/4.



Авункулат 45

мере оторванными от своих семей, следовательно, они поэтому не могут 
не только быть здесь главами, но и играть сколько-нибудь значитель­
ную бытовую роль. Казалось бы, соображение о свойственной данной 
эпохе матрилокальности, относящейся естественно ко всем мужчинам, 
могло бы навести защитников разбираемого тезиса на эту весьма про­
стую мысль110.

Одним из доказательств былого главенства брата матери при матри­
архате служат особые формы отношений, между братом и сестрой, бы­
тующие в особенности в связи с выдачей сестры замуж и отраженные в 
свадебном обряде. Формы эти однако связаны преимущественно с теми 
моментами, которые относятся к переходу от матрилокальности к пат- 
рилокальности, в частности к обрядам, отражающим куплю-продажу, и 
тем, которые обычно толкуются как пережитки похищения женщин, на 
самом деле составляют отражение того же перехода от матрилокально­
сти к патрилокальности. А этот переход и эти формы относятся не к 
эпохе матриархата, а именно к эпохе перехода от матриархата к пат­
риархату, т. е. к тому ж е времени, когда складывается и авункулат.

Объяснение авункулата как порядка, присущего матриархату или 
хотя бы матрилинейной филиации' сталкивается с тем весьма явствен­
ным фактом, что проявления авункулата встречаются в особенности и 
преимущественно в патриархальных или патрилинейных обществах. 
Дело здесь, правда, в том, что буржуазные толкователи авункулата, 
помимо того, что основывают свои рассуждения на очень ограниченном 
и случайном наборе фактического материала, берут обычно только 
поздние, пережиточные формы авункулата, а такие формы развернуто­
го авункулата, как «возвращение детей», совершенно игнорируют, во 
всяком случае, никак не объясняют, либо, наконец, блуждают в тех 
потемках, в которые попадают, как было показано, при истолковании 
«усыновления». Объяснить же авункулат при патрилинейности или 
патриархате тем единственно научным путем, какой здесь возможен, а 
именно, в качестве пережитка предшествующей стадии развития,— значит 
признать как всеобще-историческое существование матриархата или 
матрилинейной филиации, так и всеобще-исторический же переход от 
этих порядков к патриархату или патрилинейности. А это составляет 
для многих и многих буржуазных авторов самый страшный, какой 
только можно себе представить, жупел. Отсюда, между прочим, «уди­
вление» некоторых авторов тому, что явления авункулата,— вернее, то, 
что эти авторы берут как формы авункулата,— отсутствуют или весьма 
слабо выражены в обществах матриархальных или матрилинейных. Так, 
например, Риверс «удивляется» и не может понять, почему фиджийский 
порядок «вазу» ярко выражен в патрилинейном обществе острова Вити 
Леву, между тем как на соседнем матрилинейном острове Вануа Леву 
его в такой форме не существует111. Нам подобные факты должны быть 
совершенно понятны: порядок «вазу» представляет собой сугубо пережи­
точную форму авункулата, а на матрилинейном Вануа Леву существо­
вала, чего Риверс «не заметил», более архаическая форма «возвраще­
ния детей».

Вторую разновидность объяснения авункулата составляют попытки 
его истолковать вне связи с каким-либо матриархатом или матрили-

110 К сожалению, и у нас Д . А. Ольдерогге непродуманно повторяет, что «при 
матрилокальной группе главным лицом естественно являепся брат -матери», что «авун­
кулат •— институт типичный для материнского рода, являющийся результатом сущ е­
ствующих в нем отношений», и опешит «безусловно согласиться» с тем, что авун­
кулат — результат матрилокального поселения. Ом. Д . А; О л ь д е р о г г е ,  И з истории 
семьи и брака (Система лобола и различные формы кузенного брака в Южной Афри­
ке), «Советская этнография», ,1947, 1.

ш \V. Н R. R i v e r s ,  On the origin of the classificatorv system of relationship.



46 М. О. Косвен

нейностью, объяснить однако его существование в патрилинейных и да­
же сугубо патриархальных общества». Широко применялась здесь по­
пытка объяснить авункулат «заимствованием». От этого объяснения, 
как и ото всей прежде весьма ходячей «теории» заимствования, 
буржуазной этнологии в последнее время пришлось отказаться как 
в виду ее уж чрезмерной наивности, так хотя бы потому в частности, что 
она оставляла без ответа вопрос о возникновении соответствующих 
явлений у тех народов, от которых данное заимствование сделано 112. Но 
тут-то и попадают авторы данного толка в те весьма затруднительные 
положения, которые сказываются в их выступлениях и смене их 
взглядов, тут-то и начинаются их плутания, образцом которых могут 
служить своеобразные «хождения по теоретическим мукам» Лоуи.

Остается сказать несколько слов о недавно выдуманном Лоуи 
«амитате». Мы выше, для того, чтоб разъяснить соответствующие явле­
ния в той связи и для того исторического места, куда они действитель­
но относятся, отметили эти формы взаимоотношений между племянником 
и его отцовой теткой. Сближать или хотя бы ставить в параллель, как 
этого хочет Лоуи, а за ним Радклиф-Браун, авункулат и их «амитат» не 
только не приходится, но совершенно .абсурдно, и делается это видимо 
только для того, чтоб запутать вопрос об авункулате. Оба явления ра­
дикально различны. Прежде-всего, авункулат связывает определенными 
отношениями, при матрилинейной филиации, членов одного и того же 
рода, «амитат» ж е (мы не говорим о совершенной непригодности са­
мого этого термина) имеет в виду отношения между членами двух раз­
ных родов, а родовая принадлежность для данного общественного строя 
кое-что означает. Авункулат означает отношения между дядей и пле­
мянниками и племянницами, «амитат» — между отцовой теткой и толь­
ко племянниками: о каких-либо особых отношениях между этой теткой 
и ее племянницами мы почти ничего не слышим. Наконец, отношения 
между теткой и племянником специфически окрашены отношениями по­
ловыми, составляющими очевидно основу этих отношений, что вряд ли 
имеет в виду Лоуи для авункулата. Таким образом, оба порядка и исто­
рически, и по содержанию совершенно не сравнимы.

Сложившись в эпоху перехода от матриархата к патриархату, авун­
кулат необычайно ярко отразил в себе эту универсалыю-историческую 
смену двух общественных порядков, смену, которая составляет одно из 
основных выражений диалектики первобытной истории. Поэтому с теоре­
тической точки зрения авункулат является одной из важнейших, вместе 
с тем сильнейших позиций нашей науки. Это ключевое значение данной 
позиции и вызвало к ней особое внимание реакционной буржуазной 
этнологии и эти отчаянные атаки, на нее направленные. Должно быть, 
однако, совершенно ясно, что весь этот поход направлен не столько 
против правильного понимания авункулата, сколько в целом против под­
линного учения о первобытном общественном развитии, с его превра­
щением матриархата в патриархат.

112 Этого «заимствования» продолжает придерживаться так называемая куль­
турно-историческая школа и, в качестве ее  последователя, заимствованием объясняет 
авункулат у всех патрилинейных народов Африки Бауман: Н. B a u m a n n ,  Vater- 
recht und Mutterrecht in Afrika, «Zeitschrift fiir Ethnologie», 58, 1926, 1/2.



В О П Р О С Ы  Э Т Н О Г Е Н Е З А

Е. М. ЗАЛКИ НД  

К И Д А Н Е  И ИХ Э Т Н И ЧЕ С К И Е  СВЯЗИ

Конец прошлого и начало текущего тысячелетия ознаменовались 
возникновением в Маньчжурии двух могущественных политических 
образований: киданьского царства, или Великого Ляо, и сменившей его 
в результате военного разгрома империи цзиней, или «золотых татар», 
владычество которых было в свою очередь уничтожено сокрушительным 
ударом монгольских орд в эпоху Чингис-хана. С этими народами мно­
гие исследователи связывают далекое прошлое монголов и тунгусо- 
маньчжуров. Мнения по этому вопросу высказывались самые разно­
образные, в огромном большинстве — спорные, а подчас и, очевидно, 
неверные В нашу задачу входит привести здесь наиболее существен­
ные суждения об этнической принадлежности киданей и на этой основе, 
с привлечением некоторых дополнительных источников, притти к опре­
деленному заключению по этому вопросу.

Киданьская империя возникла в X в. н. э., к концу которого кидане 
становятся полновластными хозяевами «Татарии». Владычество их про­
должалось до начала XII столетия, когда оно пало под натиском чжур- 
женей в 1125 г. Киданьское царство относится к числу многочислен­
ных восточных государств, возникших в результате покорения разно­
родных племен кочевым народом, чье господство основывалось на 
военном превосходстве. Судьба киданьского государства может быть 
сопоставлена с судьбой другой, еще более мощной империи, возникшей 
четырьмя веками позднее,— монгольской. Как в той, так и в другой 
блестящие завоевания, расширившие область господства далеко за 
пределы территории первоначального расселения, повели к крайнему 
усилению их могущества, в обоих случаях недолговременному, и обе 
они пали, не будучи в силах сдержать натиск покоренных народов.

Все высказывания о происхождении киданей можно свести к трем 
основным теориям: 1) кидане — тунгусский народ, родственный цзиням;
2) кидане — народ смешанного монголо-тунгусского происхождения;
3) кидане — монголы. Первая концепция наиболее четко сформулиро­
вана Абель Ремюза: «Первая из четырех семей,— пишет он,— которую 
встречают, идя с востока на запад, есть нация, о которой я говорил

г 1 Клапрот справедливо замечает: «КажеИся, что >в восточной оконечности Средней 
Азии было столь большое смешение монгольских и тунгусских {т. е. в его понимании' 
тунгусо-маньчжурских.— Е. 3.) племен, что часто трудно решить, я которой из двух 
наций принадлежит та или иная упомянутая в истории народность».— J. K l a p r o t h , .  
M emoires relatifs a l’Asie, t. I, Paris, 1826, стр. 464.



48 Е. М. Залкинд

выше под именем тунгусов (т. е. тунгусо-маньчжуров.— Е. 3.)... это из 
недр этого народа вышли по всей видимости жуан-жуани, кидане или 
ляо и некоторые другие народы, которые расселились в северных про­
винциях и на западе Китая. Это к нему надо отнести еще происхожде­
ние нюйчжи или цзинь, разбитых Чингис-ханом, и таковое манджуров, 
теперешних хозяев Китая» 2.

Не менее определенно высказался и Клапрот: «Кидане были нацией 
тунгусской, от ветви, называемой китайцами шигои» (ши-вэй.— Е . 3 . ) 3. 
К этой же точке зрения примыкает Риттер, так же как и русский восто­
ковед — академик Васильев, склонный считать киданей тунгусской ра­
сой, родственной нюйченам4. Сюда же следует причислить исследо­
вателя древней истории Маньчжурии Паркера: «С 900 до 1100 г. 
Китай, к северу от долины Тянь-Цзиньской реки5, был политически в 
могущественных руках тунгусской расы, известной китайцам, как ки­
дане, и в кочевом обиходе гораздо более монгольской, нежели манд- 
журской» 6.

Наиболее интересной попыткой обосновать иную точку зрения явля­
ется работа английского ученого Хауорса, приобретающая, несмотря 
на компилятивный характер работ названного автора, особый интерес 
ввиду того, что им ставится задача доказать лингвистическим путем 
смешанное монголо-тунгусское, т. е. опять-таки 'монголо-тунгусо- 
маньчжурское, происхождение киданей, каковых он считает «тунгус­
ским народом», управляемым кастой монгольского происхождения7. 
Хауорс подкрепляет свое соображение сравнительным рассмотрением 
сообщенного ему Шоттом небольшого списка киданьских слов8. Этот 
впервые опубликованный9 лексический материал несомненно представ­
ляет значительный интерес. К сожалению, китайская транскрипция, в 
которой сохранилось большинство киданьских слов, представляет немало 
затруднений к правильному чтению и последнее остается во многих слу­
чаях спорным. Словарь Шотта состоит из некоторого количества слов, 
заимствованных у Клапрота и, повидимому, значительно измененных 
китайской иероглифической письменностью. Сверх того, приведено 36 
впервые публикуемых слов, часть которых не может найти себе объяс­
нения в известных науке языках, значительное же большинство допу­
стимо сближать со словами монгольского и тунгусского языков, причем 
количество слов, близких тому и другому языку, примерно одинаково. 
Отсюда Хауорс и делает свой, приведенный выше вывод относительно 
смешанного происхождения киданей. Гипотеза его, однако, недостаточ­
но обоснована. Если предположить, что в X—XI вв. мог существовать 
•смешанный монголо-тунгусский язык, то естественно возникает вопрос, 
из каких компонентов последний сложился и каков был дальнейший 
процесс его развития. Абсурдно было бы пытаться представить дело 
таким образом, что во времена киданьского господства происходил

2 A b е 1-R ё m u s a t, Recherches sur les langues tartares, Paris, 1820, стр. 21.
3 J. K l a p r o t h ,  Tableaux historiques de l’Asie, Paris, 1826. стр. 87.
4 «О древних обитателях русской Даурии» (из «Asien» Риттера, Bd. II, стр. 320— 

324), «Известия Сиб. отд. РГО», т. VIII, № 3— 4, 1877, стр. 111 также: В. П. В а ­
с и л ь е в  История и древности восточной части Средней Азии от X до XIII века, 
Труды В'ост. отд. Росс. Археол. Об-ва, ч. 4, 1859, стр. 29—30.

5 т. е. реки Бей-хэ, на которой стоит город Тяиь-Цзинь.
6 Е. P a r k e r ,  Russia’s sphere of influence of a Thousand years of Manchuria, 

Reprinted from «Asiatic Quarterly Review», IX, 1900, стр. 2.
7 H. H. H o  w o r t h ,  The Northern frontagers of China, Part V, The Khitai or 

.Khitan, «Journ. of the R. Asiatic Society», vol. XIII, 1881, стр. 123.
8 W. S c h o t t ,  Kitai und Karakitai, Berlin, 1879.
9 He считая некоторого количества киданьских слов, помещенных Клапротом в 

его «Asia Polyglotta», заимствованных оттуда Хауорсом.



Кидане и их этнические связи 49

процесс смешения вполне сложившихся языков монгольского и тунгус­
ского, а затем, при гибели Великого Ляо, этот языковый комплекс 
распался вновь на составные элементы. Предполагать же, что кидань- 
ский язык являет собой некую диффузную стадию тунгусского и мон­
гольского языков, помимо методологической сомнительности подобного 
подхода к языковым процессам, было бы слишком смело, так как изве­
стны монгольские рукописи XIV в., в которых можно сыскать архаич­
ные формы монгольского языка, но не следы недавнего размежевания 
с тунгусским. Таким образом, возникают сомнения в достоверности вы­
водов Хауорса. Материалы же его были подвергнуты жестокой критике 
Ширатори в книге «О языках племени хун-ну и племен дун-ху» 10. 
Ширатори выступил против концепции Хауорса и указал на недобро­
качественность его лингвистического материала п . При изучении источ­
ников Ширатори не было обнаружено в них целого ряда слов, приво­
димых Хауорсом, и именно тех, которые сопоставлялись последним с 
соответствующими тунгусскими словами. Они были, по мнению Шира­
тори, заимствованы из поздних комментариев и не могут быть безогово­
рочно признаны киданьскими. Помимо проверки ранее опубликованных 
глоссариев, Ши'ратори произвел самостоятельную работу по выборке 
киданьских слов из исторических сочинений, результатом чего явился 
его собственный словарь, убедивший автора в безусловном превалиро­
вании монгольского элемента, при побочном значении не только тунгус­
ского, но и тюркского языков. Рассмотрение киданьского словаря, 
дополненного сравнительным материалом из монгольского и тунгусо- 
манчьжурских языков, должно, на первый взгляд, подкрепить концеп­
цию Хауорса о смешанном характере киданьского языка. Действитель­
но, число слов, созвучных с соответствующими тунгусскими, даже за 
изъятием оспариваемых Ширатори, равно примерно числу слов, нахо­
дящих свое объяснение в современном монгольском. Хотя сравни­
тельно-лингвистический анализ, базирующийся лишь на сопоставлении 
близких по звучанию слов, без вскрытия определенных фонетических и 
семантических закономерностей, безусловно не может иметь самостоя­
тельного значения, тем не менее языковый материал, казалось бы, де­
монстрирует монголо-тунгусский характер киданьского языка.

Данные лингвистики вступают тут в известное противоречие со все­
ми дошедшими до нас известиями о хозяйственном укладе и социально- 
политическом устройстве киданей. Объяснение этому загадочному 
явлению будет дано ниже, пока же_ обратимся к рассмотрению тех 
сведений по истории киданьского народа, которыми располагает наука. 
•' Кидане известны китайцам уже с IV в. н. э. 12. Они вели войны со 
своими соседями, вступали в столкновения даже с Китаем, в постоян­
ной зависимости от которого они все время находились. В VI в. их пре­
следуют воинственные тюрки 13. К VIII в. относится чрезвычайно ценное 
замечание о киданях, найденное в тексте орхонских надписей: «В год 
своего тридцативосьмилетия зимою я (турецкий каган.— Е. 3.) предпри­
нял поход против Китая (т. е. киданей.— Е. 3.), я убил (...я взял) их 
сыновей, их людей (?), их стада коней, их добро, я уничтожил их лю-

10 К. S h i г a t о г i, Ober die Sprache des Hiungnu-Stammes und der Tung-hu 
Stamme, Tokio, 1900.

11 Г равда, в статье «Sur l’origine de Hiong-nous» («Journ. Asiatique», t. CCII, 
Paris, 1925) Ширатори отказался от своей точки зрения, причислив киданей, как и
хун-ну, к смешанным тунгусо-монгольским народам, но нас интересуют здесь не
столько его общие воззрения, сколько приводимый им конкретный материал.

12 Е. B r e t s c h n e i d e r ,  Mediaeval Researches from Eastern Asiatic sources, I, 
London, 1900, стр. 208.

• 13 St. J u 1 i e n, Documents sur les tou-kioues (turcs), «Journ. Asiatique», 6-e s.,
t. Ill, Paris, 1864, стр. 331.

4 Сов. этнографии, „№ 1,



Е М. Залкинд

дей» 14. Уже в эти отдаленные времена кидане составляли определен­
ное политическое образование, способное вести организованную борьбу 
с окружавшими их народами. О хозяйственном их устройстве можно- 
заметить лишь то, что они занимались коневодством. Более подробные 
сведения об этом народе удалось извлечь из китайских источников. 
Известия, приведенные Иакинфом, относятся, повидимому, к наиболее 
раннему периоду. Он сообщает, что кидане, «занимаясь звериною лов­
лею, не имели постоянного местопребывания» 15, но наряду с домини­
рующим значением звероловства у них процветало также и коневодство. 
Так, китайский генерал Лю Жень-гун, посланный для усмирения кида­
ней, принудил их к повиновению, не допуская пользоваться пастбищами, 
от чего погибло много лошадей. Киданьская конница насчитывала якобы 
10 000 всадников, а за своего захваченного —«тайцами главнокоман­
дующего кидане предложили выкуп в 5 ООО лошадей 16. Ведущая роль 
звероловства при наличии довольно стройной социальной организации 
наводит на мысль о принадлежности киданей в тот период к числу 
племен так' называемых «лесных монголов» 17. Однако большая числен­
ность конского поголовья, даже при учете вероятного преувеличения 
источниками, исключает возможность постоянного пребывания в лесных 
районах. Поэтому естественнее всего будет предположить, что приве­
денные сведения разновременны и отражают переход от лесного зверо­
ловства к степному скотоводству, достигшему у киданей в последую­
щий период весьма значительного развития.

Наиболее полную картину экономического и социального устройства 
Великого Ляо дает Паркер 18. Этот исследователь подчеркивает разницу 
между киданями и их соседями — маньчжурами и тюрками и устанав­
ливает промежуточный характер их экономики: «...Самая восточная 
половина дун-ху (под именем которых автор объединяет и киданей и 
тунгусо-маньчжуров.— Е. 3.), населявшая долину Амура и Сунгари 
(и их притоков), состояла в основном из охотников, рыболовов и свино­
водов, в то время как западная половина, заключенная между пер­
выми и тюрками и обитавшая в долине Шара-мурена и Шанду-гола с 
их притоками, обладавшая некоторыми из кочевых особенностей тюр­
ков, -была, кажется, во многих других отношениях связующим звеном 
между чистыми коневодами — номадами и чистыми свиноводами — 
охотниками» 1Э. И далее: «В отличие от тюрков, они (кидане.— Е. 3.) 
были рыболовами, сокольниками, свиноводами и скорее погребали 
мертвые тела, чем сжигали их 20. Подобно тюркам они были прекрасны­

14 V i 1 h. T h o m s e n ,  Inscriptions de l’Orkhon, dechifrees par... Memoires de la 
Societe Finno-Ougrienne, V, Helsingfors, 1896, стр. 129. Это место Томсен сопрово­
ждает вполне справедливым замечанием: «Нельзя сказать ничего более ценного об 
экспедициях против китаев и татаби, которые должны были иметь место в конце 
721 и .начале 722 года».

15 И а к и н ф ,  Собрание сведений о народах, обитавших в Средней Азии в давние 
времена, ч. I, СПб., 1859, стр. 459.

16 Там же.
17 О различии между «лесными» и «степными» монголами см. Б. Я. В л а д и м и р -  

цо в ,  Общественный строй монголов. Л., 1934, стр. 33 и сл.
18 Е. Н. Р а г k е г. The Cathayans, Reprinted from the «Asiatic. Quarterly Re­

view», October, 1900. Хотя труды Паркера не пользуются особым доверием з кругу 
синологов, однако фактические данные заимствуются им из китайских первоисточни­
ков и потому могут быть использованы.

19 Там ж е, стр. 1— 2. Автор .явно смешивает тунгусов с маньчжурами, так как 
свиноводство могло существовать, разумеется, лишь у  последних. Значение его, как 
кажется, все же несколько преувеличивается автором. Следует попутно заметить, что 
некоторые из тунгусо-маньчжурских народностей (удэ) содержали свиней лишь в ри­
туальных целях, приобретая их у соседних народов, причем сами разведением свиней 
не занимались.

20 По Иакинфу, кидане отвозили покойников в горы и «полагали их на вершину 
дерева». Указ. раб., I, стр. 459.



Кидане и их этнические связи  Si

ми наездниками, но, хотя кумыс и употреблялся ими, они, как кажется, 
не зависели так от молочной пищи, как тюрки» 21. Тут несомненно 
какая-то путаница. Истории не известно соединение кочевого скотовод­
ства с развитым свиноводством, да и трудно мыслить возможным 
подобное сочетание. Скорее всего, мы имеем тут смешение сведений о 
разных народах, обитавших на территории Великого Ляо и экономичен 
ски весьма отличавшихся друг от друга. Возможно также, что свино­
водство, заимствованное от маньчжуров, достигло известного развития 
у незначительной численно группы оседлых киданей. Повидимому, 
Паркер недостаточно четко разграничивал известия китайских источни­
ков как о самих киданях, так и о вассальных по отношению к ним 
народах 22. Не чуждо было киданям и земледелие. «В сравнении с во­
сточными тунгусами катаяны (кидане.— Е. 3.) менее зависели от охоты 
и были более кочевниками, земледельцами и овцеводами» 23.

В связи с этим известием возникает вопрос о монгольском земледе­
лии и его древности. Невозможно согласиться с мнением американского 
исследователя Латимора, что начало земледелия у монголов свщано с 
интенсификацией китайской иммиграции (XVII и XVIII вв.) в их владения, 
лишавшей рядовых родовичей их прежних пастбищ и вынуждавшей 
их потому искать новых средств к существованию24. Не подлежит ни 
малейшему сомнению, что захват земель китайцами сильно способство­
вал распространению земледелия в восточной Монголии, но монгольское 
земледелие значительно более древнего происхождения, чем это ка­
жется Латимору. Еще первые русские казаки на Амуре застали уже 
вполне сложившуюся земледельческую культуру у дауров. Не менее 
древними земледельцами были и хорчины, многочисленные следы земле­
дельческого хозяйства которых до сих пор находятся в Забайкалье 
вплоть до долины Баргузина. Монгольское земледелие возникло, пови­
димому, под китайским влиянием, которому подверглись в первую оче­
редь племена,, обитавшие на востоке, и в значительно меньшей степени 
западные монголы, среди которых земледелие вообще не достигло 
сколько-нибудь существенного развития. Мы располагаем лишь двумя 
достаточно древними свидетельствами о земледелии в Монголии, отно­
сящимися, правда, ко времени более позднему, чем эпоха расцвета 
Киданьской империи. В путевом дневнике ученика даосского монаха 
Чан-чуня, совершившего в 1220— 1224 гг. совместно со своим учителем 
путешествие через Монголию, находим: «Третьей луны, первого числа, 
мы вышли из песчаной полосы и прибыли в Эй эрр-ли (известная ставка 
Чингис-хана.— Е. 3.) и здесь только встретили жилище, деревню, жи­
тели которой, большею частью, занимались хлебопашеством и рыбо­
ловством»25. Китаец Джан Дэ-хой, посетивший Монголию в 1240 г., 
сообщает: «При реке (Керулен) живут вместе и монголы и китайцы; 
есть несколько лачужек, с земляными кровлями; много возделывают 
землю, но сеют только коноплю и пшеницу» 2б. В обоих случаях остает­
ся неясным, кто же собственно занимался земледелием, только ли

21 P a r k e r ,  The Cathayans, стр. 11.
22 Так как ’китайские исторические труды носят обычно компилятивный характер, 

при пользовании ими необходимо выяснять зависимость одного автора от другого, 
определяя тем самым первоисточник заимствования и через это его датировку. Не­
достаточно же умелое пользование китайскими историческими сочинениями неизбежно 
вызывает ряд ошибок, приводящих истолкователя к странным и противоречивым вы­
водам.

23 P a r k e r .  The Cathayans, стр. 12.
J4 О. L a t i  m o r e ,  The Mongols of Manchuria, New York, 1934, стр. 72—/3.
23 П а л  л a д  и й (Кафаров), Описание путешествия даосского монаха Чан-чуня, 

Труды Российской духовной миссии в Пекине, т. IV, СПб., 1866, стр. 285.
" 26 П а л л а д и й  {Кафаров), Путевые записки китайца Джан Дэ-хой, Записки Сио. 

отд. РГО, кн. IX— X, Иркутск, 1867, стр. 583.

4*



52 Ё. М. Залкинд

китайцы или же и китайцы и монголы. Но во всяком случае по этим 
показаниям достаточно четко вырисовывается тип китайской аграрной 
колонизации, не оставшейся без влияния на хозяйственную деятельность 
туземного населения. В эпоху киданьского государства, испытавшего 
сильнейшее китайское влияние во всех областях своей хозяйственной, 
культурной и политической жизни, китайское земледелие интенсивно 
внедрялось в западную Манчьжурию. Об огородничестве, в частно­
сти о заимствованной у уйгуров культуре арбузов в Присунгарий- 
ском районе, повествует в своей реляции Ху-цяо, проживший у ки­
даней 7 лет (946—953) 27. Поскольку монгольские земледельческие на­
роды вышли именно из киданьского политического, комплекса, причем 
хлебопашество приобрело основное значение в их экономике уже в по­
следующие эпохи, весьма вероятным кажется и предположение „о том, 
что переход к новому типу хозяйства был связан с изменениями, 
происшедшими в положении этих народов после гибели Великого Ляо, 
причем начало земледельческой культуры было заложено несомненно в 
эту эпоху теснейшего общения с китайцами, а последующее господство 
китаизировавшихся маньчжуров создало благоприятную почву для 
максимального ее развития.

О мощи киданей в период наибольшего расцвета Великого Ляо мо­
гут дать известное представление следуюи^е сведения: «Тогда
(в 1049 г.) у киданей было пять столиц, шесть провинций (чжоу), 
150 крепостей (чунь-чен), 200 уездов^ 5 000 поколений, 60 вассальных 
государств»28. Административная система Великого Ляо была полным 
подражанием китайской 29. В области культурной кидане также находи­
лись под сильнейшим китайским влиянием. У них развивалась письмен­
ность, процветали искусства, существовала даже аналогичная китай­
ской система экзаменов для молодых людей, причем основными пред­
метами почитались два: стихи и классические книги30. По религии 
кидане были, повидимому, шаманистами, но буддизм завоевывал среди 
них все больше и больше приверженцев и буддийские бонзы развивали 
усиленную деятельность в их стране31. Сообщение упомянутого выше 
Ху-цяо о том, что в киданьской столице «в то время (середина 
X в.— Е. 3.) производилась уже очень живая меновая торговля и... было 
множество китайцев, чиновников, ученых, бонз, даосов и т. д .» 32, за­
вершает общую картину расцвета могущественной восточной империи, 
созданной кочевым народом, подпавшим под влияние более высокой 
культуры окружающих народов.

Восстановить полностью . картину социального и политического 
устройства Великого Ляо, несмотря на сравнительно большое количество 
данных, задача, трудно выполнимая, так как известия китайских источ­

27 К. Р и т т е р ,  Землеведение Азии. т. I, стр. 454. По переводу Ша-ванна, ««да­
нями разводились не арбузы, а дыни. Дынные семена, по рассказу Ху-дяо, были най­
дены киданями после захвата уйгурских земель. Однако сравнительно высокая тех­
ника огородничества — удобрение земли и покрытие гряд — свидетельствует о том, что 
это занятие не было для киданей совершенно новым.— Ом. Ed. С h ,ai v a n n e s, 
Voyageurs chinois chez les Khitan et les Joutchen, «Journ. Asiatique», IX, No. 3, 
Paris, 1897, стр. 400. На то, что первыми культиваторами дыни в Маньчжурии были 
именно монголы-дауры, указывает и даурское название дыня: дагур кенке (мань-чж. 
хен-ке — общее название тыквенных растений).—  См. И в а н о в е  кий,  -Manjurica, I, 
СПб., 1894, стр. 46.

28 В. П. В а с и л ь е в ,  Указ. раб., стр. 186— 187.
29 Там же, стр. 180— 181.
30 Там же.
31 P a r k e r ,  Т'ае Cathayans, стр. 19.
32 Р и т т е р ,  Землеведение Азии, т. I, стр. 454.—  Ср. у Владимирцова о -покро­

вительстве кочевого государства торговому капиталу оседлых соседей.— Б. Я. В л а- 
д и м и р ц о в, Общественный строй монголов, стр. 86.



Кидане и их этнические связи 53

ников слишком разновременны. Более ранние сведения рисуют нам 
киданьское объединение как союз восьми племен, из числа восьми пле­
менных вождей которых избирался один верховный предводитель сро­
ком на три года. В случае неудачной деятельности избранника его 
досрочно заменяли более достойным претендентом 33. Со времен Абаки, 
изменнически убившего, как повествует предание, своих соперников и 
провозгласившего себя в 916 г. «императором», верховная власть ста­
новится наследственной. Очевидно, в начале X в. происходил процесс 
объединения разрозненных племенных групп в единое целое, подобно 
тому, что имело место тремя веками позднее в Монгольской империи 
Чингис-хана. Родовой демократизм окончательно изжил себя ко времени 
Абаки, и изображение старой историографией его переворота как вне­
запного coup d’etat не соответствует истине. На это обратил внимание 
еще Васильев. «Хотя история и говорит,— пишет этот ученый,— что 
цари 34 явились у киданей со времени Абаки, но, между тем, мы не раз 
встречаем в той же истории упоминание, что кидане часто соединялись 
под одной властью, да и нет возможности допустить, чтобы в продол­
жение нескольких веков не было ничего общего между различными 
поколениями, которые, хотя и управлялись отдельными старшинами, но 
выбирали, еще до Абаки, одного предводителя» 35. У киданей происхо­
дил, очевидно, переход от племенной организации к феодализму. Спо­
радическое объединение под одной властью является одним из харак­
тернейших признаков союза племен, выделявших в наиболее ответствен­
ные моменты, обычно во время войны,’ высшего военачальника36. 
Эпоха Абаки — эпоха блестящих завоеваний и разложения исконных 
общественных отношений. Аналогичный процесс уст^говлен Энгельсом 
и у древних германцев: «Со времен Цезаря образовались союзы племен; 
у некоторых из них были уже короли; верховный военачальник, как у 
греков и римлян, уже домогался тиранической власти и иногда дости­
гал ее. Такие счастливые узурпаторы, однако, отнюдь не были неогра­
ниченными властителями; но они уже начали разбивать оковы ро­
дового строя» 37. Исходя из последнего указания Энгельса, обществен­
ный строй киданей во времена Абаки следует определять как переход 
от племенной организации (союз племен) к феодализму, интенсивно 
развивавшемуся в течение всего последующего господства Великого 
Ляо.

Подведем итоги.
Ранние сведения о киданях рисуют их как типичных монголов-кочев- 

ников, но отнюдь не как тунгусов-охотников. Нет также никаких осно­
ваний сопоставлять их с маньчжурами, ибо маньчжуры, под разными 
именами, были хорошо известны в ту эпоху как особая народность, за­
нимавшая частью подвластные киданьской империи, а частью незави­
симые от нее территории к востоку от владений Великого Ляо, и имен­
но им и было суждено решить судьбы этой» империи. Киданьская импе­
рия была разгромлена вторгнувшимися с востока чжурженями. На раз­
валинах Великого Ляо возникла империя цзиней, просуществовавшая 
до монгольского нашествия. Чжуржени впервые упоминаются в китай­
ских источниках задолго до начала нашей эры под именем народа су-

33 P a r k e r ,  The Cath/ayans, стр. 2— 3.
34 Надо заметить, что в прошлом ученые называли царями и вождей союзов 

племен.
35 В. П. В а с и л ь е в ,  Указ. раб., стр. 8.
36 См. JI. Г. М о р г а н ,  Дома и домашняя жизнь американских индейцев, Л., 

1934, стр. 22.
37 Ф. Э н г е л ь с ,  Происхождение семьи, частной собственности и государства, 

Партиздат 1937, стр. 189.



54 Е. М. Залкинд

шэнь 38. Лингвистически доказано, что имена су-шэнь, нюйчен, чжучер 
и т. д.— не что иное, как фонетические вариации одного и того же име­
ни, причем наиболее близкой к подлинному звучанию слова в чжуржень- 
ском языке является, повидимому, форма чжурженьзэ. По господству­
ющему в современной науке воззрению, чжуржени — прямые предки 
маньчжуров, точнее, это различные наименования одного и того же на­
рода. Идентичность языков, несколько затемненная, естественно, ново­
образованиями, возникшими за многовековой промежуток времени, 
отделяющий язык чжурженьских памятников от письменного маньчжур­
ского языка,— остается все же достаточно очевидной. Останавливаться 
на доказательстве этого представляется нам излишним, так как мате­
риалы по чжурженьскому языку общеизвестны 40.

Тождество чжурженей с маньчжурами можно доказать и иным пу­
тем. Термин чжуржень-нюйчен, сравнительно рано исчезающий из ки­
тайских источников, сохраняется на севере Маньчжурии до середины 
XIX в. Исбрант Идее, ездивший в качестве русского посланника в Ки­
тай, именует жителей Маньчжурии не иначе, как «ниуче» и тем же име­
нем называет и самую страну 41. Имя «дучер», под которым фигуриру­
ют маньчжуры в отписках русских казаков, является лишь фонетическим 
видоизменением имени «нюйчен». Идентичность же дучеров русских 
исторических документов с маньчжурами подтверждается одним из 
позднейших путешественников-иезуитов Д е ла Брюньером, указываю­
щим, что «русские именуют манджуров дучерами» 42. Наконец, Клапрот 
сообщает, что монголы еще в его времена называли маньчжуров чжур- 
женями 43. Также почти до наших дней сохранился этот термин в язы­
ках приамурских туземцев: нанайцев и у д е 44.

Нам представляется, что нюйчены составляли ядро будущей мань­
чжурской народности,— то ядро, которое положило основание Мань­

38 Этническая принадлежность мо-хэ и народов, входивших в состаэ Бохая, не 
представляет специального интереса для нашей темы. Первые из них представляют, 
повидимому, лра-маньчжурскую племенную группировку, вторых скорее всего следует 
связывать с современными корейцами. Некоторые маньчжуристы считают и мо-хэ 
и «бохайцев» предками маньчжуров. Так, Гребенщиков пишет: «Основатели новой 
династии в Манджурии и Китае (т. е. маньчжуры.— Е. 3.), потомки прежних мо-хэ, 
соплеменники бохайцев и цзиньцев, произошли из среды цзянь-чжоуекях нюй-чжи».—
А. В. Г р е б е н щ и к о в ,  К изучению истории Амурского края по данным археоло­
гии, Сборник в честь 25-летия! музея Общества изучения Амурского края, Владиво­
сток, 1916, стр. 69; ср. также 3. Н. М а т в е е в ,  Бохай, Владивосток, 1929.

39 См. T e r r i e n  d e  L а с o u  р e'ir i е, The djurtchen of Manchuria, «Journ. of the
Royal Asiatic Society», vol. XXI, London, 1859.

40 Основная работа по чжурженьскому язы ку— книга Г р у б б е ,  Ober die Sprache 
der Juicen, Leipzig, 189£x Из более специальных исследований можно назвать статью
L a u f е г ’ a, «Jurci and mongol numerals», Korosi Csoma Archivum, I, H. 2, 1921—
1925, Budapest.

41 E. I s b r a n t  I d e s ,  V oyage de Moscou a la Chine, Recueil de voyages au Nord, 
vol. VIII, Amsterdam, 1727. »

■ 42 ц их до Р и т т е р у ,  Землеведение Азии, также у Жербильона: «те, ко­
торые живут вдоль Сунгари,— манджуры, которых московиты называют дучерами»; 
Du Н а 1 d е, Description historique, chronologique, politique et physique de l’Empire 
de la Chine et de la Tartarie Chinoise, t. IV, La Haye, 1736, стр. 44.

43 К 1 a p г о t h, Tableaux historiques de l’Asie, стр. 84.
44 «Заслуживает быть отмеченным то обстоятельство, что в языке «гольдов» 

имеется термин «джюсарайни» (у удэ джусэлэнджи.—  Е. 3.), являющийся синонимом 
другому термину, а «именно мэнджурайни. Этим термином «гольдские» шаманы на­
зывают ту часть шаманских манджурских текстов, которая имеется в шаманских 
текстах «гольдов» и является заимствованием. В прежнее Еремя ходзо (н) най именем 
colo (н) най или джюса называли манджур окрестностей Айхуня; при этом оичоним 
этого слова — манджур —1 употреблялся несравненно реже. И поныне термин джю- 
сарайви, как название определенной -части текстов, считается более правильным, чем 
термин манджурайни».—  «Первый туземный съ езд  ДВО», Хабаровск, 1925. Введение, 
■стр. 33.



Кидане а их этнические связи

чжурской империи. Эту группу мы склонны видеть в «старых манджу- 
рах», в то время как «новые манджуры» образовались, повидимому, из 
соседних более или менее оманьчжурившихся племен, вовлеченных в 
систему политической организации маньчжурского государства уже 
после его возникновения 45.

Таким образом, наша мысль сводится к тому, что гипотеза единства 
происхождения киданей и нюйченов 46 не может быть признана удовле­
творительной, причем первые могут быть с полным правом отнесены 
к числу монгольских племен, вторые же непосредственно связаны с 
маньчжурами.

Для ясного понимания всей совокупности этнических связей киданей 
необходимо предварительно разрешить вопрос о происхождении дауров 
и солонов, занимающих изолированное положение среди других наро­
дов, чья история в последние века тесно переплетена с историей забай­
кальских эвенков (тунгусов). В литературе известно несколько объясне­
ний названия «солоны». Со времен Палласа широко распространилось 
мнение, что солоны — монгольское слово, означающее «стрелец» 47. Од­
нако мнение это основано на недоразумении, так как слова «солон» с 
подобным значением в монгольском языке нет. Архимандрит Палладий, 
считавший солонов потомками корейской, по его мнению, народности — 
урянхов, сопоставляет «солон» с монгольским названием Кореи — «Со- 
лонго» 48. Эта теория, приписывающая через солонов единство происхо­
ждения с корейцами и всем тунгусам, с нашей точки зрения неприемле­
ма. Правильным является, на наш взгляд, мнение Шренка о том, что 
имя «солон» следует производить от общего в ряде тунгусо-маньчжур­
ских языков (у Шренка — ольчского и гольдского) слова «соло» — вверх, 
кверху и, следовательно, «солон» следует понимать как «верх^ской» 
(житель), каковыми солоны, расселенные на территории, примыкающей 
к верхнему течению Амура, и должны были представляться тунгусским 
племенам, обитающим восточнее49. Для жителей низовьев Амура су­
ществует совершенно аналогичное по образованию назва^е хэдзен (от 
хэдзе — вниз, книзу), что значит «низовской» 50. Название же «дауров»

45 «Манджуры различают следующие группы: 1) ф е  м а н д ж у  — старые манджу­
ры, 2 ) и ч е  м а н д ж у  —  новые манджуры, 3) м о н г о  м а н д ж у  — монголо-манджу- 
ры. Эти  разделения, по мнению манджуров, были образованы во время основания 
Манджурской империи. Они (манджуры) рассказывают, что великий вождь Абхай-хан

•организовал свою армию, которая явилась основой будущей манджурской власти и 
двинулась к югу. Часть манджуров осталась в «горах» и присоединилась к армии 
позднее. Первые манджуры приобрели имя фе,манджу (древние манджуры) и послед­
ние' иче манджу (новые манджуры). Третья группа монго манджу составилась из 
покоренных монгольских народов, включенных в манджурскую военную организацию».— 
S. М. S h i . r o k o g o r o f t ,  Social Organization of the Manchus, Shanghai, 1924, 
стр. 11. Приведенное предание отображает, повидимому, действительные события, т. е. 
наличие основного ядра народности в эпоху становления ее власти, к которому затем 
наращивались ассимилируемые иноплеменные группы.

46 См., например, у Риттера, О древних обитателях русской Даурии (из «Asien», 
* Bd. II, стр. 320— 324), «Известия Сиб. отд. РГО», т. VIII, № 3—4, Иркутск, 1877,

стр. 111.
47 P. S. P a l l a s ,  Reise durch verschiedene Provinzen des Russischen Reiches, 

-стр. 238; е г о  ж е , О разделении народов мунгальскаго поколения, «Месяцеслов исто­
рический и географически-? на 1737 год», стр. 53.

48 Арх. П а л л а д и й  (Кафаров), Дорожные заметки на пути от Пекина до Бла­
говещенска через Мвнджурию в 1870 году, Записки РГО по общей географии, т. IV, 
СПб., 1871, стр. 4 4 3 -4 4 9 .

49 Л. Ш р е н к ,  Об инородцах Амурского кзрая, т. I, СПб., 1883, стр. 193.
60 Образец неискусной этимологизации слова «солон», собственно «бутха солон» 

(солоны — охотники), дает В. К. Арсеньев: «Название это (бутха-солон, по Арсенье­
ву.— Е. 3.)  получилось от трех слов: бутха— охотник, соло — тонкие корешки (мочка) 
жэнь-шэня и «ни» частица родительного падежа. Следовательно, слова — бутха со- 
лони можно перевести «охотники, ведущие свое начало от «корня человека» (жэнь-



56 Е. М. Залкинд

остается совершеннейшей загадкой. В качестве примера осмысления 
его можно привести курьезное мнение В. К- Арсеньева, что слово «да- 
хуры» происходит от даху — шуба, а «дахуры» значит — люди, одетые 
в даху (ш убу)51.

Несмотря на то, что дауры и солоны существуют до наших дней, 
изученность их чрезвычайно невелика. Д аж е вопрос об их этнической 
принадлежности оставался запутанным до недавнего времени, когда был 
положен предел продолжавшейся дискуссии, ибо языковые материалы 
с бесспорностью доказали принадлежность дауров к монголам и соло- 
нов к тунгусам 52. Но этнографически и исторически как дауры, так и 
солоны изучены сейчас немногим более, чем во времена первых путе- 
шественников-иезуитов. Сведения о них, разбросанные в различных ра­
ботах, случайны, отрывочны и зачастую не вполне точны. Происхожде­
ние их остается неясным, хотя и не один исследователь пытался свя­
зать их прошлое с тем или иным народом. Большинство западноевро­
пейских ученых считает их потомками киданей как смешанной монголь­
ско-тунгусской «расы». Воззрение это основано на смешении этниче­
ских понятий с политическими. Немыслим народ, возникший в резуль­
тате смешения двух других народов и затем, при деградации своей 
двумп веками позднее, распавшийся вновь на составные компоненты. 
Но если мы вспомним, что на востоке в древности государство получа­
ло название по имени господствовавшего племени, то естественно воз­
никает вопрос, не следует ли понимать многочисленные указания источ­
ников на киданьское происхождение солонов и дауров в том смысле, 
что и те и другие находились в каком-то отношении к Киданьской им­
перии. К аргументированию этого положения мы вернемся позднее, по­
ка же обратимся к рассмотрению наиболее существенных высказыва­
ний, существующих в литературе.

Оба автора, посвятившие свое внимание киданьскому языку,— Ха- 
уорс и Ширатори, сходится в том, что от киданей ведут свое происхож­
дение и дауры и солоны. Однако выводы свои они строят различно. 
Ширатори связывает солонов и дауров через дун-ху непосредственно с 
хун-ну. «Народ дун-ху,— пишет он,— есть не что иное, как ветвь расы 
хун-ну, и оба говорили на смешанном языке, содержащем монгольские 
и тунгусские элементы, но, что существенно, мы находим следы этих 
двух народов в долине реки Нонни. Первый называется сегодня соло- 
нами; его язык — смесь монгольского и тунгусского при доминировании 
тунгусского элемента. Его можно связывать предпочтительно с тунгус­
ской группой. Что касается второго, он называется дагурами и говорит 
на языке полу-монгольском, полу-тунгусском, в котором монгольский 
элемент доминирует, и он может быть связан с народами монгольской 
группы. Итак, заключаем: хун-ху и дун-ху были двумя народами, 
родственными солонам и даурам, предками которых они, возможно, и 
являются» 53. Заключение о родственности хун-ху и дун-ху солонам и 
даурам, противоречащее более ранним высказываниям того же Шира­
тори, несомненно обязано своим происхождением империалистическому

шэня) или «отпрыски жэнь-шэня».—  В. К. А р с е н ь е в ,  Этнологические проблемы 
на востоке Сибири, Вестник Азии, № 38—39, кн. 2—3, Харбин, 1916, стр. 59.

51 В. К. А р с е  н ь  ев , там ж е, сир. 58. Справедливость требует отметить, что
В. К- Арсеньеву, выдающемуся знатоку Уссурийского края, специальные этнографи­
ческие вопросы были чужды и этимологические гипотезы его носят случайный
характер.

Солоны сохранили общетунгусское самоназвание — эвенки.— См., например,
Отчет Ф. В. М у р о м с к о г о  о поездке в Кульжинский район в 1907— 1908 гг., 
Известия Русского комитета для изучения Средней и Восточной Азии, № 9, СПб., 
1909, стр. 34.

53 S h i i r a t o r i ,  Sur l’origine de Hiong-nous, стр. 81.



Кидане и их этнические связи  57

направлению в японской науке, нашедшему яркое выражение в истори­
ческих концепциях Тории 54.

Гипотеза Хауорса строится на довольно неожиданном признании да­
уров лишь одним из солонских, племен. Поэтому задачу свою он огра­
ничивает доказательством принадлежности именно этого, солонского, 
по его мнению, племени к киданям. «Как... доказательство связи соло­
нов и киданей,— пишет Хауорс,— я могу упомянуть, что главное племя 
среди первых называется дакури». При этом он ссылается на сообще­
ние Иакинфа о том, что основатель первой киданьской династии назы­
вался Дакури, что подтверждается и Visdelou, именовавшим эту дина­
стию Т aho 55. Сохранение одного и того же господствующего племени 
представляется Хауорсу достаточно убедительным для вывода о тож­
дественности самих народов. Теория Хауорса, построенная на непра­
вильном допущении, естественно, не может быть признана удовлетво- 

. рительной. Вместе с тем, его аргументы в пользу киданьского проис­
хождения дауров полностью сохраняют свою ценность.

Никак нельзя согласиться с утверждением Риттера, что «все факты 
согласно говорят, что эти тагуры, дауры, даоры, доры, таргозины, мер- 
генцы — суть те раздробленные и разрозненные тунгусские племена 
XVI, XVII и XVIII столетий, которые перед прибытием русских в Си­
бирь, удалившись из верхней области Амура в среднюю, примкнули к 
племени, сплотившемуся в это время в один манджурский народ, меж­
ду тем, как другие их тунгусские роды, более дикари, чем они, перебра­
лись в богатую памятниками русскую Даурию» 56. Это неверно, помимо 
указанной выше монгольской принадлежности дауров, еще и потому, 
что русские нашли дауров как уже вполне сложившуюся земледельче­
скую народность и даже в сам£х ранних казачьих отписках они очень 
редко смешиваются с тунгусами 57. Риттеру же принадлежит гипотеза 
тождественности нюйченов и дауров. Так, он утверждает: «эти нюйхи 
или нючи... было сродное даурам по языку и происхождению племя» 58, 
или: «о серебряных копях эти конные тунгусы сказывали, что их сдела­
ли жители царства народа нюйху или даоры, которым принадлежат 
и плавильные печи» 59. Как последнее свидетельство, так и утверждение 
об идентичности этих н^оодов некритически заимствованы Риттером у 
Исбрант Идеса 60. Неосновательность приписывания древних копей дау­
рам убедительно доказана Шренком61; предположение же тождества 
этих народов может считаться совершенно опровергнутым уже упомя­
нутыми новейшими лингвистическими исследованиями.

Остановимся еще на высказываниях Шренка. Считая вопрос о про­
исхождении дауров не поддающимся разрешению, этот ученый со 
свойственной ему добросовестностью оставляет его открытым и 
ограничивается лишь суждением о происхождении солонов. Послед 
ние, по его мнению, потомки нюйченов62. Основным аргументом в 
пользу такого сопоставления является причисление себя самими соло- 
нами к маньчжурскому племени нюй-чи. Поскольку же, однако,

54 Ом. мою статью «Древние народы китайских хроник и эвенки», «Советская 
этнография». 1937, № 1, стр. 73. '

BS H o w o r t h ,  The KMtai or Khi+an, стр. 127—.128.
•* Р и т т е р ,  О древних обитателях русской Даурии, стр. 110.
1 57 Также и для внутренних областей Маньчжурии дауры не были новопрншель-

цами. У Du H a l d e  (Description de la Chine, vol. IV, cup. 18) находим: «она (Цици-
карская провинция.— Е. 3.) населена манджурами, салонами и .особенно старинными 
обитателями Цицикарской страны, именуемыми тагури».

58 Р и т т .е р , О древних обитателях русской Даурии, стр. 110.
59 Там же.
60 I s  br a i n  t I d е *3), Voyage de Mo&cou a la Chine, стр. 200.
61 JI. Ш р е н к ,  Об инородцах Амурского края, т. I, стр. 190 и сл.
62 Там же, стр. 193.



58 Е. М. Залкинд

чжурженьский язык относится к маньчжурской языковой группе в то 
время, как солонский несомненно принадлежит к числу севернотунгус­
ских языков, и эта гипотеза не может быть принята. Что же касается 
солонского предания о происхождении от нюй-чи, то оно легко может 
быть объяснено, помимо обычного на востоке стремления производить 
свое племя от наиболее могущественной народности, сохранением па­
мяти о былом вхождении солонов в нюйченское политическое объеди­
нение.

Этими несколькими высказываниями мы ограничим свой краткий 
обзор и перейдем к изложению той концепции, которая явилась резуль­
татом изучения всех доступных нам источников.

Прежде всего необходимо решительно отвергнуть теорию нюйчен- 
ского происхождения дауров и солонов, последние из которых несо­
мненно принадлежат к числу северных тунгусов. Хотя близость тунгус­
ского и маньчжурского языков неоспорима, уровень социального раз­
вития маньчжуров и тунгусов резко различен. У первых уже с давних 
пор господствуют феодальные отношения, с сохранением ряда патри­
архально-родовых пережитков, у вторых обнаружен лишь родовой строй, 
интенсивно разлагающийся в последние столетия. Вопрос об их лингви­
стической общности и единстве происхождения весьма запутан, однако 
априорное принятие родственности тунгусов и маньчжуров, базирующе­
еся на многих очевидных признаках, может встретить серьезные возра­
жения 63. Можно, конечно, предполагать что маньчжуры — часть едино­
го тунгусо-маньчжурского «племени», в силу. конкретных исторических 
условий достигшая более высокой ступени общественного развития, что 
своей оседлостью, своим хозяйственным укладом они обязаны многове­
ковому китайскому влиянию, но все это спорно и в достаточной мере 
неясно. Для нашей темы существенно лишь то, что различие тунгусов 
и маньчжуров весьма древне и во всяком случае восходит ко временам, 
значительно более ранним, чем эпоха нюйченов. Эпоха Великого Ляо 
была периодом постоянного общения монгольского и тунгусского (в 
расширительном понимании) населения Маньчжурии. Не следует отно­
ситься с излишним недоверием к утверждению целого ряда ученых, и 
весьма авторитетных ученых, о смешанном монголо-тунгусском (тунгу­
со-маньчжурском) характере населения этой империи, хотя кидане и 
представляются нам народом монгольским.

Ошибка цитируемых выше исследователей заключалась в смешении 
понятий политических и этнических. Киданьская народность и Кидань- 
ское царство понятия не идентичные. Не следует забывать, что хотя 
господствующая народность и давала свое имя всему политическому 
образованию, но племенной состав последнего отнюдь не исчерпывался 
этой единственной народностью. Особо должен ставиться вопрос об эт­
нической принадлежности киданей и особо о племенном составе Вели­
кого Ляо, "включавшего в орбиту своего влияния не только монгольские, 
но и тунгусские, а быть может, также маньчжурские и даже тюркские 
племена 64.

63 «Между кочевниками-туигусами я более оседлыми манджурскими племенами 
существует довольно значительная лингвистическая и этнографическая разница».— 
П. Ш м и д т ,  Этнография Дальнего (Востока, Сб. «Vivat Academia», Владивосток, 1915, 
стр. 30. Вряд ли что можно возразить против этого утверждения.

64 В. JI. К о т в и ч в своей статье «Кидане т их письменность», написанной по 
поводу находки в 1922 ir. двух памятников с надписями на киданьоком языке 
(см. Р. Р е 11 i о t, Le tombeau de l’empereur Tao-tsung des Leao et les premieres 
inscriptions, connues dans l’ecriture K’i-tan, T’oung Bao, XXII, 1923) справедливо за ­
мечает: «Вне всякого сомнения, как те, так и другие (т. е. и тунгусы и монголы.— 
Е. 3 .) составляли часть Киданьской империи, и весьма вероятно, что в нее включа­
лись и тюркские племена, однако раса, которая основала государство, была, вероятно,



Кидане и их этнические связи  59

Вполне закономерен вопрос, какие же из народов, обитающих на зе­
млях, некогда подвластных Великому Ляо, восходят в своем далеком 
прошлом к киданям — властителям этой империи. Трудно представить 
себе полное исчезновение народа с земель, ранее им заселенных, в ре­
зультате военного разгрома. Естественно возникает вопрос, не являются 
ли потомками киданей дауры, издревле обитающие в Западной Мань­
чжурии и до самого последнего времени сохранившие командующее по­
ложение по отношению к тунгусам, основывающееся в более позднюю 
эпоху на экономической зависимости. Отмечавшаяся в литературе ар­
хаичность даурского наречия свидетельствует, видимо, о древности 
даурской миграции к востоку. Сами дауры подобным же образом истол­
ковывают признаваемую ими архаичность их языка65. Подавляющее 
большинство авторов рассматривает дауров как остатки киданей, но 
существует и иное воззрение, согласно которому приход их в Маньчжу­
рию относится ко времени монгольского нашествия XIV века66.

Даурское предание, повествующее о расселении дауров в бассейне 
Шилки и Аргуни еще во времена киданей, на которое ссылается Широ- 
когоров 67, не является единственным. Ему противостоит другое преда­
ние, согласно которому дауры — потомки брата Чингис-хана Хобто- 
Хасара, т. е. потомки его дружины 68. И то и другое может в известной 
степени отражать подлинные события, но последнее, надо заметить, 
легко объяснимо стремлением приукрасить прошлое своего народа, про­
изводя его от славных великими делами, блистательных властителей, 
самое имя которых носит уже полулегендарный характер.

Убедительным доказательством более раннего переселения дауров, 
нежели остальных, за немногим исключением, восточномонгольских 

.ялемен, является их резко отличный производственный уклад. Хлебопа­
шество достигло у них столь значительного развития, что стало играть 
основную роль в их экономике в отличие от скотоводов-монголов, зем­
леделие у которых не насчитывает, у большинства во всяком случае, 
более двух-трех веков. Язык дауров испытал также несравненно боль­
шее маньчжурское влияние, чем прочие восточномонгольские наречия. 
В последние столетия дауры почти полностью китаизировались69.

Итак, имеются веские основания полагать, что дауры — остатки ки­
даней, осевшие на землях Великого Ляо, под влиянием определенных 
условий (пытаться определить которые было бы занятием слишком ри­
скованным) изменили тип своего хозяйства, перейдя от кочевого ско­
товодства к земледелию.

. Из тунгусских групп наиболее сильное монгольское влияние испыта­
ли солоны, причем древность этого влияния достаточно велика. Не 
только скотоводство, но и земледелие солоны восприняли от монголов. 
Первые сведения о солонах приведены в описаниях путешественников- 
иезуитов конца XVII — начала XVIII в. Они рисуют нам солонов как 
людей отважных, могучих, прекрасных наездников и стрелков из лука 70. 
Уже в те времена солоны числились в регулярной армии. Коневодство

монгольской».— W. K o t w i c z ,  Les «Khitais» et leur ecrtture, Rocznik Orientalistyczny, 
t  II <1919— 1924), Lwow, 1925, стр. 249.

65 L a t i m o r e ,  Указ. раб., стр. 183.
66 Там же.
67 S. М. S h i r o k o g o r o f f ,  Social Organization of the Northern Tungus, 

Shanghai, 1929, стр. 84.
68 L a t i m o r e ,  Указ. раб., стр. 183.

• 69 W. S t о e t z n e r, Forschungsreise in der Nordlichen Mandschurei, «Peter- 
riiann’s Mitteilungen», LXXIV, 1928, стр. 84—85; H. M a i e r ,  Volkerkundliche Beobach- 
timgen in der Mandschurei, «Ethnologica», IV, 1930, стр. 56—60.

•70 Du- H a l d e ,  Description de la Chine, vol. IV, стр. 20.



60 Е. М. Залкинд

у них, повидимому, значительно древнее71. Все это дает нам основа­
ние, вслед за целым рядом авторитетов, высказаться в пользу теории, 
согласно которой солоны являются остатками народа, подвластного не­
когда Великому Ляо. Вывод этот находится в соответствии с данными 
китайских источников 72.

История тунгусов, не только маньчжурских, но и всех тунгусов в 
целом, связана с историей Великого Ляо. Эта эпоха теснейших межпле­
менных отношений наложила свой отпечаток на язык киданей, насколь­
ко он известен нам по немногим памятникам, сохранившим слова, при­
писываемые киданям. Смешанный характер глоссария не кажется нам 
отражением пра-монгольского, пра-тунгусского состояния киданьского 
языка. Объяснение этого загадочного факта заключается в ином. Во- 
первых, происходило взаимовлияние языков и, во-вторых, и это главное, 
многие слова, которые иные авторы, исходя из современного тунгус­
ского, склонны приписывать этому языку, являются архаичными мон­
гольскими, впоследствии утраченными монголами, но сохранившимися 
в ряде тунгусских диалектов, подобно некоторым древним фонетиче­
ским нормам, свойственным в далеком прошлом и тунгусскому и мон­
гольскому языкам73. Подтверждает эту гипотезу то обстоятельство, 
что киданьское влияние в области языка сильнее сказывается в уда­
ленных от места расселения монголов тунгусских говорах, обладатели 
которых, очевидно, ранее покинули ту область, где взаимное общение 
могло быть непосредственным, и потому, естественно, сохранили боль­
шее число архаичных диалектических форм. Два примера призваны 
подкрепить нашу концепцию: название солнца, как в западных и тун­
гусских диалектах siwun), так и в крайних восточных (негидальское 
sign), близко к киданьскому sikwan — солнце, причем в прибайкальских 
эвенкийских (тунгусских) наречиях подобного слова нет (солнце назы­
вается dila са). Вторую общую черту западнотунгусского и киданьского 
нам удалось подметить в наличии звука h, предшествующего начально­
му гласному слова74. П. Шмидт, занимавшийся сравнительным изуче- 

, нием туземных языков Дальнего Востока, пришел к выводу, что «на­
чальный звук х в тунгусском соответствует ф в маньчжурском, п в 
гольдском и ольчском, но отсутствует в монгольском» 75. Отсутствую­

71 Нелегко решиться утверждать, что именно к эпохе Великого Ляо относится 
распространение коневодства у солонов, но естественно было бы предположить, что 
развитие его (всемерно форсировалось правящей монгольской верхушкой, озабоченной 
усилением своей военной мощи.

И по сие время солоны предпочитают лошадей всем остальным видам животных. 
Оседлые солоны, занимающиеся немного земледелием и имеющие иногда 1— 2 головы 
рогатого скота, держат помногу лошадей (Н. М a, i е г, Volkerkuhdljche Beobachtun- 
gen iri der Nordlichen Mandschurei). Кочевые же, составляющие большинство, по обра­
зу жизни близкие к маньчжурским ороченам, в отличие от этих последних совершен­
но не используют оленей и знают единственное ездовое животное — лошадь.— 
W. S t o e t z n e r ,  Forschungsireise in der Nordljchen Mandschurei, стр. 85, и его же, 
Unter Goddgrabern und Tungusen in der Nordmandschurei, «Mitteilungen der Geographi- 
schen Gesellschaft in Hamburg», XLI, 1930, стр. 424—425.

72 «Китайские источники производят солонов от камнихань Забайкалья и считают 
потомками киданей...».—'И в а н о в с к и й - ,  Manjurica, I, стр. 4. Хамнаган {ка-мни- 
хань)—-монгольское название эвенков (тунгусов).

73 Следует отметить, что профессор Pelliot, которому доступны были многие ма­
териалы, не ставшие достоянием печати, пришел к заключению, что кидане говорили 
на языке, «близко родственном монгольскому, еще более палатализованном».— См. 
J. D e n y ,  Langues turques, langues m ongoles et langues toungouzes, «Les Langues 
du monde», Paris, 1924, стр. 200.

74 Правда, наличие или отсутствие начального h сильно варьируетсч по диалек­
там. Но несомненно, что в западных говорах оно встречается чаще, а для некоторой 
части восточных, как, например, для баргузинских, может быть объяснено реэмигра­
цией соответствующих родов в восточном направлении.

75 P. S c h m i d t ,  The language of the Olchas. Acta Universitatis I.atviensis, V,



Кидане и их этнические связи  61

щий в современном монгольском начальный звук h был открыт профес­
сором Пелльо в древнемонгольском языке XIII—XIV вв .76. Эта древне­
монгольская, а хронологически, позволительно предположить, и кидань- 
ская форма, сохранилась у западных и северных тунгусов, а также и в 
некоторых архаичных даурских диалектах, исчезнув у прибайкальских 
и нерчинских тунгусов, а равно и монголов, в процессе своего языково­
го общения подвергшихся влиянию определенных факторов, оказавших 
воздействие на фонетический строй соответствующих языков.

Таким образом, архаичность западно- и севернотунгусских диалектов 
позволяет датировать переселение тунгусов на запад в бассейн Енисея, 
а равно и на северо-восток Азии предположительно XII—XIV вв. Дата 
эта носит весьма приблизительный характер, но те лингвистические 
соотношения, которые возможно установить при современном уровне 
изученности тунгусских языков, позволяют считать ее гипотетически 
допустимой.

Глубоко ошибочным было бы заключение о том, что тунгусы играли 
активную роль в Киданьской империи. Даже наиболее развитые тунгус- 
ско-солонские группы не поднялись выше вассального положения, ибо 
предположение, что приведенные выше сведения о социальном устрой­
стве киданей распространяются, как это казалось многим исследовате­
лям, также и на тунгусов, привело бы нас к неожиданному выводу о 
становлении у последних феодализма еще в X—XI вв. Однако влияние 
киданей-монголов на социальное устройство тунгусов не было столь 
значительным.

Марксом установлены три различных вида политики народа-завоева- 
теля по отношению к покоренным народам. «При всех завоеваниях,— 
пишет Маркс,— возможен троякий исход. Народ — завоеватель навязы­
вает побежденным собственный способ производства (например, англи­
чане в этом столетии в Ирландии, отчасти в Индии); или он оставляет 
существовать старый и довольствуется данью (например, турки и рим­
ляне); или происходит взаимодействие, из которого возникает новое, 
синтез (отчасти при германских завоеваниях)» 77.

Кочевые народы нередко довольствуются обложением подвластных 
племен данью, и нет сомнения в том, что тунгусы занимали в Великом 
Ляо только положение данников. Иначе нельзя объяснить то обстоя­
тельство, что, входя в политические объединения, создаваемые народ­
ностями с развитыми феодальными отношениями, тунгусы тем не ме­
нее сохранили родовой строй. Отрицать это можно, лишь с точки 
зрения теории деградации социального строя тунгусов78, но теория 
эта не может быть признана удовлетворительной. Более того, она 
совершенно ^опровергнута новейшими этнографическими исследова­
ниями. Нам уже удалось показать, что самые предпосылки этой тео­
рии были порочны, ибо сторонники ее, не уделяя внимания процессу

Riga, 1923. О фонетическом чередовании в монгольском и тунгусо-маньчжурских 
языках см. также A. S a u v a g e o t ,  Recherches sur le vocabulaire des langues 
ouralo-altaiques, Paris, 1930, стр. 3— 5, и более подробно у Ш и р о к о г о р о в а  в его 
Ethnological and linguistical aspects of the Ural-Altaic hipothesis, Peiping, 1923, 
стр. 103.

76 См. P. P e 11 i о t, Les m ots a h initial aujourd’hui annules dans le Mongol des 
XIII et XIV siecles, «Journ. Asiatique», 1925.

77 К. М а р к с ,  К критике политической экономии, Госполптиздат, 1938, сгр. 146.
78 Теорию деградации тунгусов развивает К. H i e k i s c h  в своей магистерской 

диссертации «Die Tungusen»; Dorpat, 1879. Такой ж е  точки зрения придерживается 
и известный (русский тунгусовед К- Р ы ч к о в . — Ом. его Тунгусские племена, «Вест­
ник Азии», № 43,' вьиг. III, Харбин, 1917, стр. 12— 13. В  ваши дни теория деградации 
тунгусов нашла сторонников в среде приверженцев «культурно-исторической школы».— 
См. W. К о р  p e l ' s ,  D ie Tungusen und Mfao; и F. F 1 о r, Zur Frage des Rerantaerno- 
madismus,' «Mitteilungen der Anthropologischen Gesellschafij in Witen», Bd. LX, 1930.



Е. М. Залкинд

деградации, ограничивались сопоставлением киданей и сянь-бийцев, с 
одной стороны, с тунгусами — с другой 79.'Сравнение казалось доста­
точно убедительным, но раз установлено, что ни сянь-бийцы, ни кидане 
не представляют собой пра-тунгусскую народность, сопоставление ока­
зывается совершенно бесплодным, и теория деградации тунгусов, равно 
как и представление о былом их величии, должны быть отвергнуты 
как научно необоснованные.

Итак, изложенные выше данные приводят нас к заключению, что 
киданей следует рассматривать как древнемонгольскую народность, 
остатками которой являются современные дауры. Под властью этой 
народности в Великом Ляо жили народы и племена различного этни­
ческого происхождения, в том числе тунгусы-солоны.

\

•ч:

У

79 О сопоставлении! сянь-би с эвенками см. в моей статье «Древние народы ки-' 
тайских хроник и эвенки», «Советская этнография», 1937, № 1.



МАТЕРИАЛЫ И ИССЛЕДОВАНИЯ 
ПО ЭТНОГРАФИИ И АНТРОПОЛОГИИ

С С С Р

И. Ф. С И М О Н Е Н К О

БЫ Т Н А С ЕЛ ЕН И Я  ЗА КА РП А ТС К О Й  ОБЛАСТИ

{По материалам экспедиций 1945— 1947 гг.)
\

Быт украинского населения Закарпатской области интересен много­
численными архаизмами, давно уже исчезнувшими у других восточно- 
славянских народов. Эта область оказалась в таких исторических усло­
виях, которые помогли ее населению сохранить очень древние элемен­
ты и духовной и материальной культуры. Здесь сохранился обряд по­
хорон на санях (почти со всеми деталями), а также древнейший обряд 
различных игрищ при похоронах. Д о последних лет в Закарпатье 
можно было еще встретить архаичное подсечно-огневое мотыжное 
земледелие. Древние пережитки в технике постройки жилища, в архи­
тектурном его оформлении и т. д. встречаются повсеместно, особенно 
в селах горных районов.

Д о 1945 г. советские ученые не имели возможности детально зани­
маться изучением Закарпатья, столь важного и интересного района 
среди обширных славянских территорий; они пользовались только 
скудными заметками или сообщениями, появлявшимися в зарубежной 
печати. После воссоединения Закарпатья с УССР условия коренным 
образом изменились. Институт этнографии Академии Наук СССР и 
Институт искусствоведения, фольклора и этнографий Академии Наук 
УССР летом 1945 г. организовали рекогносцировочную поездку, а в 
декабре 1945 — январе 1946 г. провели первую совместную этногра- 
фически-фольклорную экспедицию в Закарпатье, собравшую ценный 
материал по циклу рождественских обрядов. Затем Институтом этно­
графии АН СССР был составлен план, предусматривавший дальней­
шую работу экспедиции по изучению материальной и духовной куль­
туры населения Закарпатья в 1946— 1948 гг. В соответствии с этом 
планом, летом 1946 г. в Закарпатской области работали три отряда 
Института: этнографический, антропологический и фольклорный, а в 
течение четырех месяцев 1947 г. работали только этнографы. Как в 
первых двух поездках, так и в работе этнографического отряда в 
1946 и 1947 гг. автор принимал активное участие, собрал материал по 
разнообразным вопросам материальной и духовной культуры, легший в 
основу данной статьи.

Закарпатская область расположена на южных склонах Восточных 
Карпат и занимает территорию в 12,8 тыс. квадратных километров, 
вытянутую в узкую полосу с запада на восток. Вследствие этого



64 И, Ф. Симоненко

Закарпатье является преимущественно горной областью, и только 
южная часть ее (Закарпатская низина) примыкает к Большой Венгер­
ской низменности, отделяясь от нее р. Тисой с юга и р. Уж с юго-за- 
пада. Значительная часть области покрыта буковыми, еловыми и пих­
товыми лесами. Область делится на четыре вертикальные растительные 
зоны: 1) зона степной растительности Закарпатской низины; здесь в 
сельском хозяйстве преобладают пшеница, кукуруза, подсолнух; лес 
почти отсутствует, зато успешно разводят фруктовые сады (яблони, 
сливы); 2) зона южноевропейской растительности, где из культурных 
растений преобладают виноград, тутовое дерево, смоковница, орех и 
благородный каштан; 3) зона среднеевропейской растительности, в ко­
торой на высоте до 1300 м преобладают бук и дуб, а выше — пихта, 
ель и кедр (последний встречается реже); 4) зона альпийской ра­
стительности — высокогорных лугов, расположенных на гребнях и вер­
шинах гор и служащих местом летнего выпаса овец и рогатого скота, 
главным образом молодняка.

Население области по переписи 1930 г. составляло 725 тыс., в 1936 г. 
около 798 тыс. По национальному составу подавляющее большинство — 
украинцы. Венгры и румыны, проживающие на территории Закарпатской 
области, составляют около 10— 12% ее населения. Те и другие сосредо­
точены в южной части Закарпатья, примыкающей к основным этниче­
ским массивам румын и венгров, но не имеют территории, где они пре­
обладают. Основное занятие населения составляют земледелие и ското­
вод с/во. Закарпатье является областью мелкого крестьянского хозяйства. 
Колхозы стали возникать только в 1946 г. (первые колхозы — в с. Серед- 
нем и Русском П оле). В горах преобладает скотоводство, а как под­
собные занятия — лесоразработки и земледелие; в низменности — 
земледелие, садоводство, виноградарство и скотоводство. Главными 
культурами почти повсеместно являются кукуруза и картофель. В гор­
ных районах рожь, пшеницу и овес сеют в ничтожных количествах 
из-за отсутствия пригодной для посева земли, на равнине же эти куль­
туры преобладают. Обработка земли в горных районах довольно при­
митивна, применяется двух- и трехпольная система. В некоторых 
горных селах сохранилось еще подсечно-огневое мотыжное земледелие, 
например в с. Люта. Здесь, при двухпольной системе обработки боль­
шое место занимает «пасжа» Осенью, после полевых работ рубят лес. 
В течение зимы он сохнет, а весной его сжигают. После пожога на 
этрм участке высевают рожь. Когда зерно разбросано, берут мотыгу и 
взрыхляют землю. Тем дело кончается, и до уборки никакой раБоты не 
производится. Прежде, уже на второй год этот участрк забрасывался и 
обрабатывался новый. В последние 3—4 года стали делать так: убирают 
рожь, выкапывают пни («эртують»), возят навоз, затем пашут, а чаще 
взрыхляют землю мотыгой и сажают картофель. После картофеля дан­
ный участок включается в общий двухпольный севооборот или, реже, 
забрасывается совсем, хотя раньше он покидался лишь на длительное 
время, пока на нем не появится лесная заросль. Сельскохозяйственный 
инвентарь в горных районах весьма ограничен. Почти повсеместно в 
употреблении так называемый «деревянный» плуг, у которого лемеш, 
чересло и «пЬлыця» железные. Такого типа плуг в наше время бытует 
в Сербии, встречается в Хорватии, затем в Македонии и юго-западной 
Болгарии. Борона в ряде мест вовсе не применяется, а там, где она

1 Термины, упоминаемые в тексте, не общезакарпатские; они даются по каждому 
пункту или ,.району, о  котором идет речь в тексте. Поэтому одно понятие может 
иметь много терминов, например: турнац, ганок, црисшок, штварь и т. д.



Быт населения Закарпатской области 6й

имеется, состоит из деревянной рамы и железных зубьев. Повсюду упо­
требляются мотыга, серп и коса. Последняя применяется в основном 
для покоса травы ка сено. Для обмолота зерновых в большинстве гор­
ных сел применяется «щп». В южном районе (в Закарпатской низине) 
культура земледелия находится на довольно высоком уровне. Здесь 
применяются железные плуг и борона, сеялка, косилка, молотилка кон­
ной и механической тяги, различные культиваторы и т. п., преобладает 
многополье. Из сельскохозяйственных культур в этом районе преобла­
дают пшеница, рожь, ячмень, кукуруза и подсолнух.

При изучении обычаев, связанных с земледелием, нами подмечена 
характерная особенность. Почти во всей области неизвестен обряд 
«дожинок» и только в селе Люта, где сохранилось подсечно-огневое 
мотыжное земледелие, совершается этот обряд. Из последнего снопа, 
который называют «королем», плетут венки (почти из одних колосьев). 
Затем один из них надевают на голову девушки и идут домой. Газда 
(хозяин) идет сзади и несет косу, к которой привязано два колоска. 
Придя домой, газда покупает «паленку» (водку), а женщины готовят 
пищу. Затем все угощаются. Венок снимают с головы девушки и кла­
дут на «полицю», где он «лежить аж доки другий не прийде». У неко­
торых домохозяев села Люта сохранилось по 10— 15 таких венков.

В горной зоне занимаются скотоводством, преобладают овцы и, в 
меньшей мере, рогатый скот. Лошадей разводят мало. Овцеводческое 
хозяйство стоит на очень низком уровне; в организации летних вы­
пасов, в раепределении молока, в приготовлении сыра и т. п. имеется 
много архаичных элементов. В целях более детального изучения овце­
водческого хозяйства я посетил несколько «полонии» (летних пастбищ 
овец), в том числе и «полонину» «Мужанка», наиболее близкую к селу 
Трибушаны. На пастбище в это время находилось стадо овец (более 
250 голов). За стадом смотрели четыре пастуха, из которых один 
старший (профессионал) и один подпасок. Пастухи работали за плату 
3200 рублей каждому за весь сезон. На обязанности пастухов ле­
жит не только выпас; они доят овец, распределяют молоко и отве­
чают за полную сохранность овец. Злейшими врагами овцеводства 
являются волки, изобилующие в этом районе; во время нашего пребы­
вания на «Мужанке» волки задрали одну овцу. «Кошара» для загона 
овец на ночь и «колиба» для пастухов расположены в густом еловом 
лесу на западном склоне вершины горы, в тенистом месте, наиболее 
защищенном от ветра.

Овец доит не их собственник, а старший пастух; молоко от всего 
овечьего стада идет в общий котел и распределяется так: в первый же 
день выгона овец на пастбище старший пастух доит овец, измеряет 
общий удой овец каждого скотовладельца и затем определяет, сколько 
этот хозяин должен получить )молока в течение всего сезона. Напри­
мер, у крестьянина имеется 10 овец, они дали при пробном удое 2,5 л 
молока. Следовательно, за 100 дней выпаса они дадут 250 л. Резуль­
таты пробного удоя пастух предъявляет выбранным* от села представи­
телям, те заносят эти циф^ы в списки и устанавливают порядок, кто и 
когда получит свое молоко, а затем списки передают старшему пастуху. 
Еще 2—3 года назад таких списков не вели, а вместо них делали 
«раваш» — бирку. На ней вырезывали условное обозначение количества 
молока, причитающегося тому или другому крестьянину за весь сезон, 
раскалывали бирку пополам и одну половину вручали пастуху, а дру­
гую — собственнику овец. При получении молока последний предъяв­
лял свою часть бирки пастуху; без нее пастух^ не выдавал молока. Хо­
зяева овец получали молоко не ежедневно, а в установленное для каж­
дого время — 2—5 дней подряд. В течение этого срока каждый полу­
чал свое молоко полностью. Очередность устанавливалась так, что пер-

<г> • .Сив. этнографн?1, Л 1? 1



66 И. Ф. Симоненко

S==j

<0 аз
“ а * g>-. Cv3 со 2н м £ 5 о «О о. о  
«з а з  SС *03w оО Dig S'
1М1
“•я Я “ S§.§;°

_ «О 5»*.42 « § S !Е и е-2 фЯ <4 •* 5
s f  “ Iа.» g.o3 ои >■>

!<J
if

<\J

:

ааоООО

Я S o  о
8 5 2 °Д °  ь. О§ * S g£« >-> РЗ ч а 3 2 с
со о 5erf 53S a 2гг; * О м
«S'S § £■ °  Su <о „ о
^ S g s .
* « о  ̂
CS

свЯ

а- о  а

вым получал крестьянин, имевший больше всех овец, за ним тот, у кого 
меньше, и так до последнего бедняка по убывающей линии. А так как 
весенний удой всегда богаче и жирнее, то кулак был всегда в выгоде, 
а бедняк, имевший 3—5—7 овец, иногда оставался совсем без молока, 
особенно если его очередь последняя. Теперь, когда в Закарпатской 
области установлена советская 
власть, беднякам отдается пред­
почтение, и они получают молоко 
в числе первых.

Лица, получившие .молоко, тут 
ж е делают из него сыр — брын­
зу (двух сортов). Заквасив мо­
локо, они собирают сыр, отжи­
мают его, затем солят. Остав­
шуюся жидкость сливают в ко­
тел и варят «урду» — сыр второ­
го сорта. Для сливания надоен­
ного молока и закваски на сыр 
пользуются исключительно дере­
вянной посудой различных раз­
меров в форме усеченного кону­
са. Для варки урды пользуются 
обычным подвесным железным 
или чугунным котлом, который 
тут ж е висит на «кужбе», чисто 
вымытый после каждой варки.

Измерение молока производит­
ся специальной деревянной посу­
дой: «кубкой» емкостью 0,5 л,
«фелью» в 2,5 л (выдолблены из 
целого куска) и «вщром» в 
12,5 л (сделано из клепки).
ЕПдро вмещает 5 мер «ф елЬ , а 
«фель» —5 мер «кубки». Это упро­
щает сложные операции по под­
счету. Например, выдоено 0,5 л, 
или одна кубка, следовательно, 
за 100 дней выпаса хозяин дол­
жен получить 100 мер «кубки», 
или 20 «фель» или же 4 «вщра».
В других селах употребляют «ку- 
бай» емкостью 0,25 л и «гелету» 
в 12 л. В этих» же селах (Волов- 
ский округ) применяют еще и 
ныне раваш, но не индивидуаль­
ный, описанный выше, а коллек­
тивный, на все стадо. Это — че­
тырехгранная палка почти метро­
вой длины. На ней по граням старший пастух делает нарезки, кому и 
сколько причитается молока за весь сезон. Порядок вырезки на грани 
точно соответствует очередности получения молока. На приведенном 
нами образце раваша, сделанного в 1925 г. (рис. 1), можно убедить­
ся в том, что богач получает первым, а бедняк — последним (раваш
1945 или 1946 г. мы получить не смогли, так как, по заявлению стар­
шего пастуха, по ним до сего времени еще не произведены расчеты
с пастухом, а раваш 1947 г.— в действии на патонине).

О 4 0  *-• с ^2 о  ч

3  ̂ —

$!§1
- оз са.

и  О а  *  
4 .2 Я  О « О  

хо S 3 u

" 8 * 2 .  
* 5я щ и ® 
о . ?  с  . .  - ^ о  п**5 ** 1|§са
з  *  g  аН » ег 
О  Н О 
* 2 « °  I £ « 7
э«с03«S
CU

►а н  Оо. о а 
О я  о  
н  н  о  
о  я  ч  
а  5- с



Быт населения Закарпатской области 67

Как правило, находящиеся в стаде овцы имеют метки на ушах. 
Метки устанавливает каждый хозяин для своих овец; одни и те же 
метки не повторяются в одном селе, особенно в одном и том же 
стаде (рис. 2). Приведенную нами в подписи к рисунку 2 терминологию 
Воловского округа можно считать типичной для всего горного района. 
Рогатый скот больше держат для того, чтобы иметь «солодкое моло­
ко» и навоз для удобрения тех небольших клочков земли, которые 
имеются в распоряжении каждого крестьянина в горном районе, ибо 
без навоза не будет урожая в самый лучший год. Корова в Закар­
патье — и «молочница», и «навозница».

Рис. 2. Метки на ушах овец; 1 — «стрелка», 2  — «острока», 3 — «вищок од 
заду», 4 — «вищок з переду», 5 — «строка збоку з переду», 6 — «стрмка 
збоку од заду», 7— «стрелка i раз утято з переду», 8 — «стрелка i два рази 
утято з переду», 9 —«острока i раз утято од заду», 10 — «острока i строка  
од заду», 11 — «стрмка i раз утято од заду», 12 — «стрмка i два рази утято 
од заду», 14 — «вищок при корню», 14 — «оттято вершка i вищок з переду».

-  Метки кладутся на правое или на левое ухо

В окрестностях Ужгорода, Мукачево, Берегово и Виноградово на­
селение занимается выращиванием винограда и приготовлением вина. 
Однако сбыт вина из-за конкуренции вин соседней токайской долины 
(Венгрия) был незначительным, и почти половина местного вина по­
треблялась самими производителями. Вместо виноградных лоз, сокра­
щая площадь под последними, выращивали кукурузу, картофель, пше­
ницу. После воссоединения области с УССР положение виноделов 
резко изменилось, и уж е первые два года дали некоторое увеличение 
площадей, занятых под виноградниками.. С организацией винодель­
ческих колхозов и с укреплением созданных винодельческих совхозов 
виноградарство, несомненно, будет расти.

Среди других занятий населения важное место занимали отхожие 
промыслы. Значительная часть горного населения работает на лесо­
разработках в горах, и для многих этот заработок является един­
ственным доходом в течение! всего времени, особенно для батраков, не 
имеющих своего хозяйства. На лесные разработки уходят целыми 
группами, за несколько десятков километров от своего села в горы. 
Небольшая часть жителей горных сел в летнее время уходила на 
сельскохозяйственные работы в хлеборобную Венгерскую низмен­
ность, где у венгерских фермеров работали за ничтожную плату нату­
рой (пшеницей, ячменем, чаще кукурузой). Больше всего уезжали на 
заработки в Америку, Францию, Швейцарию и другие страны. Д о  
1941 г. за пределами Закарг?атья работало до 300 тыс. чел., из кото­
рых более 2/3 в Америке. После воссоединения Закарпатья с УССР 
этот вид отхожего промысла отпал, и оставшиеся за рубежом украин­
цы ожидают оформления документов на возвращение домой. Теперь 
•местное население получило возможность работать на фабриках, за­
водах и транспорте, что при венграх не разрешалось.

Бондарство развито в пределах местного спроса. В каждом селе 
имеется один-два человека, которые занимаются выделкой «гелет», «ко- 
новок», «В1дер» и другой деревянной посуды. Однако бондарство 
является у них дополнением к основному сельскому хозяйству. Точно

5*



68 И. Ф. Симоненко

такое же положение занимают и мастера по производству деревян 
ных колес для телег. Несколько иное положение в гончарном про­
мысле. Этим видом промысла занято небольшое число семей (10— 15), 
но зато они занимаются исключительно гончарством. Обусловлено это 
тем, что глиняная посуда в большом употреблении у населения За­
карпатья, а пригодная глина для ее выделки имеется только в двух 
районах. Нами отмечены два основных типа керамики: хустский и 
ужгородский. Они близки друг к другу по форме, размерам и технике 
выделки, но различаются по орнаменту. Вся керамика вырабатывается 
на простом гончарном круге и обжигается в простейшей гончарной печи. 
В орнаментации ужгородская керамика носит западное влияние, тогда 
как хустская близка к орнаментации киевской керамики. По внешней 
форме, по размерам и технике выделки и ужгородская, и хустская ничем 
не отличаются от киевской. Сосуд для воды с узким горлышком назы­
вают и «корчага» и «пивницьа», кувшин для молока — «купанька», «дов- 
жан» (довган), «товкан», обыкновенный горшок — «рябун», «рябанка», 
«горньа», «горниць», «горнець» и т. д.

Ж и л и щ е  сельского населения Закарпатской области можно ха­
рактеризовать так: деревянный сруб, поставленный на каменном фун­
даменте, высотой от 15 до 75 см, а в старинных постройках уложенный 
прямо на землю. В ряде районов сруб обмазан глиной и выбелен как 
внутри, так и снаружи. В большинстве горных сел обмазка снаружи 
либо совсем отсутствует, либо имеется только по пазам, а внутри об­
мазка чаще только по пазам. В некоторых горных селах (например 
Люта) имеются хыжи (хижины), где ни внутри, ни снаружи обмазки 
нет, пазы яроконопачены паклей. В районах Берегово, Иршава, Мука 
чево, Ужгород встречаются жилые и хозяйственные постройки из сама­
на. Крыша повсеместно четырехскатная, реже двухскатная, в большин­
стве покрыта дранкой («дранниця», «шинклЬ), реже соломой. В райо­
нах долины дранку и солому заменяет черепица. Четырехскатная 
крыша имеет довольно значительную высоту; (выше стен в два с лиш­
ним раза).

Приведем несколько отдельных описаний. Хыжа гр. С. в селе 
Худльово построена в 1929 г. у подножья горы. Восточная часть хыжи 
лежит на материковом основании, а западная, с постепенным наращи­
ванием,— на фундаменте из камня, высотой у фронтона 86 см. Стены 
сделаны из самана — «вальк/в», который выделывается на месте по­
стройки местными цыганами. Как с наружной, так и с внутренней 
стороны стены оштукатурены и побелены. Толщина стен достигает 
60 см, а внутренних перегородок — 30—34 см. Пол глиняный, потолок 
деревянный, из досок, нашитых внахлест. Крыша четырехскатная, кры­
тая шифером. По планировке дом относится к трехкамерному типу: 
хыжа +  сени 4- комора, однако сени приспособлены под кухню, для 
чего сделано два окна и установлена плита — «шпора» с печью для 
выпечки хлеба. В жилой части установлена переносная печка для обо­
грева в зимнее время. Снаружи, вдоль фасада и фронтона — ганок 
(рис. 3, фиг. 1). Хыжа гр. О. из села Верхнее Солотвино построена не 
более 50 лет назад. Стены деревянные, рубленые, снаружи и внутри 
обмазаны глиной и побелены. Фундамент каменный, низкий. Пол зем­
ляной, потолок из досок, поверх которых со стороны чердака насыпана 
сухая глина. Крыша четырехскатная, соломенная. В плане трехкамер­
ное помещение: хыжа, сени и комора, которая с сенями не сообщается. 
Вдоль фасада и фронтона — ганок. В хыже была установлена (из гли­
ны на деревянном каркасе) еаристая печь с «кошом» и «щвкою» для 
отвода дыма в сени. После первой мировой войны печь из хыжи вы­
бросили и построили такую ж е в сенях, но без «коша» и «щвки». Теперь 
печь топится по-черному, и дым выходит через отверстие в потолке



Быт населения Закарпатской области Ь9

Фиг. I. План хыжи гр. С. (с. Худльово): / — кухня 
(семи), 2 —  хыжа, 3 — комора, 4 —плита, 5 — ж елез­

ная печь, в - - двери, 7 — окна. 8—ганок

Ф иг. 2. План хыжи гр. О. (с. В.-Солотвино): J— 
кухня (сени) , 2  — хыжа, 3 — комора, 4 — печь, 

5 — двери, 6 — окна, 7 — ганок

Фиг. 3. План хы ж и тр . П. (с. Лин­
ды): 1 -  сени (кухня), 2 —
хата, 3 —  печь курная, 4-  место, 
где раньш е сю яла печь, 5 — две­
ри, 6 — окна. 7 — Л нок , 8—навес

к

йг1,<=а:и_-

-3.6

н— (■

■435 -

- F 4 -

0.75
-ы-

С

Фиг, 4. План хыжи гр. Ф. (с. К о б ел яр ы ):./~ се н и . 
2 — хыжа, 3  — печь, 4 — двери, 5 — охна, 6- -ганок

6. 7!■-•н— -5.0

6 н—t-

- 23-

'NlVi

IJcy =tL

71  ̂\
AH  -

Фиг. 5. План хыжи гр. Г. (с. Бобовище): 1 — сени, 
2 — хыжа, 3 —  комора, 4 — печь и елезная , 5 — две­

ри , 6 — окна, 7 — турнац.

Фиг. 6. План хыжи гр . Б. (с. Дубове): 
1 — сени, 2 — хыжа, 3 — комора, 4—печь. 

5—двери, б—окна, 7 — «Ытварь»,

Рис. 3. Планы жилищ в селах Закарпатской области.

размером 120 X 150 см (рис. 3, фиг. 2). В селе Линцы хыжа гр. П. 
построена в 1925 г. Стены из дубовых и буковых пластин уложены 
прямо на землю, снаружи и внутри обмазаны глиной и побелены. Пол 
земляной, потолок из досок, д е  обмазан. Крыша четырехскатная, по­
крытая «шинклями». Одновременно с хыжей была построена печь с ко- 
шом, но затем была выброшена, а в сенях построена простая курная 
печь из глины, свод которой сделан на деревянном каркасе. Помещение 
имеет только две камеры: сени и хыжу (рис. 3, фиг. 3). По рассказам 
стариков,, хыжа гр. Ф. из села Кобеляры построена около 150 лет 
назад. О давности этой постройки свидетельствуют двери и потолок, 
доски для которых сделаны без пилы, одним топором, при помощи 
которого построена и вся хыжа. Во время ее постройки гвозди и же­
лезо вообще не употребляли. Стены деревянные, рубленые, обмазаны



70 И . Ф . Симоненко

-1.5* -2J-~t*— н 35 -
t . !

* ,I 3 ■
1

5 5 Z
1 5— 1— 1— 6 6 ■ > 1 и,к

Ф иг. 1. План хыжи гр . Ц. (с . Коло- 
чава): /  — сени , 2 - х ы ж а , 3<—
«кл)ть», 4 — печь, 5 — двери, 6 —окна

Фиг. 2. План хыжи гр . Р . (с. Кушница): 
I  — сени, 2 — хыжа, 3 — «кл!ть», 4— печь, 

5—двери, 6—окна,! 7 — турнац

-2.5- -5.5

*

в е-+-ч----- 1—t-

Фиг. 3. План хыжи гр . Д . (с. Пилипец): Фиг. 4. План хыжи гр. Г. (с. Керепки); /  — «е-
1 — сени , 2  — хыжа, 3 — комора, 4 — печь ни , 2 — хыжа, 3 —«кл!ть». 4— печь, 5 — двери,
с прнпечком и леж анкой, б — дверь, 6 — 6 -  окна

окна, 7 —  «прис1нок».

м — — 6 ------------------

2 /

■* 3
* ■ 3

5
/ Z

5
5

5 ь 4

3

Фиг. 5. План хыжи гр. В. (с. Фиг. 6. План хыжи гр. А. (с. Крайниково):
Даиилово): / — сени, 2 — хыжа, /  — хыжа, 2  — малая хыжа, или кухня, 3 —

3—двери, 4 —окна туриад, 4 —двери, 5 — окна

Рис. 4. Планы жилищ в селах Закарпатской области.

глиной и побелены как снаружи, так и внутри. Стены уложены на 
землю, без фундамента. Пол земляной, потолок из досок, не обмазан. 
Крыша четырехскатная соломенная. Помещение имеет две камеры: 
сени и хыжу. Со стороны фронтона и фасада был ганок, сейчас оста­
лась только крыша, которая является продолжением крыши хыжи. 
Печь в хыже с кошом, ^ ы м  отводится в сени, где свободно уходит 
на чердак и далее сквозь крышу (рис. 3, фиг. 4). Гражданин Г. из 
села Бобовище рассказывает, что его хыжа построена более 90 лет 
назад. Стены деревянные, рубленые, обмазанные глиной снаружи и 
внутри. Пол земляной, потолок досчатый, крыша соломенная, четырех­
скатная. Фундамента нет, нижнее звено стен лежит на земле. По­
стройка разделена на три «дупла»: хата +  сени +  комора (рис. 3, 
фиг. 5). Эта постройка интересна тем, что она имеет выход из сеней 
на обе стороны. Она по конструкции и по внешнему оформлению по­
хожа, как две капли воды, на такие же постройки у восточных украин­
цев (Полтавщина, Киевщина и другие районы). В селе Дубове



Быт населения Закарпатской области 71

гр. Б. свою хыжу построил 52 года назад. Стены, деревянные, рубле­
ные, глиной обмазаны только внутри; снаружи обмазаны лишь 
пазы. Пол земляной, потолок из досок, крыша четырехскатная, покры­
та дранницей. Все помещение разделено на три дупла: хыжа +i
Ч- сени +  комора. Вдоль фасада — «штварь» (ганок). В хыже поставле­
на глинобитная варистая печь (рис. 3, фиг. 6). По рассказам жителей 
с. Колочава, хыжа гр. Ц. очень старая, во всяком случае ей больше 
ста лет. Стены деревянные, рубленые, обмазанные только внутри. 
Пол земляной, потолок обмазан глиной, крыша четырехскатная, по­
крыта дранницей. Постройка имеет «клпъ» '+■ хыжу +  «сШи». В хыже

Рис. 5. Хыжа гр. Г', (с. Керецки, Свалявского окр.)

установлена глинобитная печь, к ней на «пришчку» пристроена плита 
(рис. 4, фиг. 1). Хыжа гр. Д . из села Пилипец построена более шести­

десяти лет назад. Стены деревянные, рубленые. Внутри пазы обмаза­
ны глиной и побелены мелом, а снаружи проконопачены мхом. Пол 
земляной, крыша соломенная, четырехскатная. Сооружение имеет три 
камеры: сени +  хату +  комору, причем последняя находится с левой 
стороны хыжи, а сени — с правой. Сени, по старинному украинскому 
обычаю, имеют выход на две стороны. В хыже стоит глинобитная 
печь с «кошом» и «щвкою» для отвода дыма в сени. Печь с довольно 
широким «прищчком». Вдоль всего фасада — «присшок» (ганок) 
(рис. 4, фиг. 3).

На основании собранного в 68 селах материала можно сказать, 
что в большинстве случаез жилище сельского населения Закарпатской 
области относится к трехкамерному типу,- хата -Ь сени +  комора 
(клпъ) (рис. 4, фиг. 2) или хдта +  сени +  хата. Во многих местах за 

последние 10—20 лет в старых постройках сени стали приспособлять 
под кухню, а в новых — строить кухню вместо сеней. Трехкамерный 
тип в большинстве своем мало чем отличается от такого же восточно­
украинского жилища, но вместе с тем в ряде сел этот, тип имеет 
некоторые конструктивные особенности. Так, например, в селах Ке­
рецки и Березне Свалявского округа основная жилая камера шире, 
чем сени и комора (см. рис. 4, фиг. 4 и рис. 5). Стены жилой каме­
ры конструктивно не составляют единого целого со стенами сеней и 
коморы, хотя все три камеры и находятся под одной крышей. В селе 
Запередилля в некоторых постройках при одинаковой ширине всех



72 И. Ф . Симоненко

камер, стены также не составляют единого целого: они создают впе­
чатление, что сначала построена жилая часть, а затем к ней последо­
вательно пристраивались сени и комора. В некоторых случаях комора 
также выделяется, хотя она находится под общей крышей. В Хуст- 
ском округе и в южных частях Тячевского и Раховского округов пре­
обладает двухкамерное жилище, которое со всеми своими вариантами 
составляет около 80%. В других районах оно встречается реже. Это 
такой же деревянный сруб, обмазанный внутри и снаружи глиной и 
выбеленный, как указано выше. Пол в большинстве земляной, реже 
деревянный. Крыша четырехскатная, крытая соломой или «шинклямч»

Риг. 6. Хыжа гр. К. (с. Крайниково, Хустского окр.)

(рис. 6). Значительное число построек с фасада и фронтона имеет 
турнац (ганок), шириной до 1 м, крыша которого является продолже­
нием крыши хыжи. Двухкамерное жилище имеет много различных 
вариантов в планировке, однако главное место занимают два из них. 
Первый состоит из сеней и хыжи, не имеет турнаца, часто без сЬуида-, 
мента и создает впечатление недоконченного трехкамерного жилища 
(рис. 4, фиг. 5). Почти всегда такое жилище принадлежало либо 
бедняку, либо бобылю. Вторым более распространенным жилищем 
двухкамерного типа является постройка, окруженная турнацом с двух 
сторон (фасад и фронтон). Здесь вход в каждую камеру отдельный 
со стороны фасада (рис. 4, фиг. 6). Нередко можно встретить в юго- 
восточной части Закарпатья двухкамерные жилые постройки, напо­
минающие великорусскую $  северноукраинскую «пятистенку».

В жилище населения Закарпатья имеется архаичный пережиток: 
почти повсеместно в селах нет дымоходов, отводящих дым из печи на­
верх крыши. Повсюду можно наблюдать, как дым густыми клубами 
валит сквозь щели крыши или через специальное боковое отверстие. 
Это потому, что жилища, за малым исключением, полукурные, дым из 
печи выведен в сени, в лучшем случае на чердак. Как из сеней, где 
отсутствует потолок, так и из чердака дым вольно выходит наружу. 
Нередко в горных селах встречаются и курные хыжи, в которых печи 
топятся по-черному, дымоотвод отсутствует. Одно-два столетия назад 
такие печи преобладали повсюду в Закарпатье. В связи с этим при­
обретает интерес сама конструкция печи. Это глинобитное сооружение



Быт населения Закарпатской области

в виде квадрата или прямоугольника размером 1,5 X 1,3 или 2 X  1,8 м 
при высоте от 50 до 75 см, на котором устроен свод печи. Глинобитная 
площадка установлена либо непосредственно на земле, либо на спе­
циально изготовленной деревянной раме, внутренняя часть которой за-

i

Рис. 7. Печи в украинских жилищах Закарпатья; / —печь в хыже гр. К. (с. Люта);
2 —печь в хыже гр. Л. (с. Лгата);^—печь в хыже гр. О. (Турья Поляна); 4—печь 
в хыже гр. Р. (с. Кушница); 5—печь в хыже гр. Г. (с. Порошково); 6—печь в хыже 
гр. Г. (с. Крайниково); 7—печь в хыже гр. Г. (с. Керецки); Я печь в хыже гр. III.

(с. Данилово)

сыпана землей. Свод печи сделан из глины: на основании печи — поду 
установлен деревянный куполообразный каркас. Последний обмазан 
толстым слоем глины. Снаружи куполу свода печи придают форму 
квадрата или прямоугольника, набивая в соответствующие места необ­
ходимое количество глины (рис. 7, фиг. 1). Когда вновь сооруженная 
печь просохнет, ее обжигают. Во время обжига деревянный каркас вы­
горает, глина получает необходимую твердость и держится весьма 
прочно. В полукурной хыже над устьем такой печи подвешен «юш», 
сплетенный из хвороста и обмазанный глиной; он соединен с «швкой» 
такой ж е конструкции. «Kira» и «щвка» отводят дым в сени и реже непо-



74 И. Ф . Симоненко

средст-венно на чердак (см. рис. 7, фиг. 2—8). В некоторых горных 
селах, например в Н. Студеном, вместо деревянного каркаса кладут 
круглый, толстый, стесанный с одной стороны чурбан, который обкла­
дывают глиной, плотно ее утрамбовывая. Когда глина утрамбована 
и внешне печи придана нужная форма, чурбан либо вынимают, либо 
поджигают, и он постепенно выгорает. Глина обжигается докрасна и 
получает хорошую твердость. Такая печь может стоять сотни лет. 
В одном случае вместо деревянного каркаса был положен мешок, наби­
тый соломой. Последняя после набивки глины была сожжена.

Расположение жилых и хозяйственных построек на усадьбе и раз­
меры последней зависят от рельефа местности в горах и количества 
земли в долине. В большинстве горных сел постройки разбросаны по 
склону горы вдоль горного потока, по одну его сторону или по обе, на 
довольно значительном расстоянии друг от друга. В таких же селах, 
как, например, Кушница, наблюдается большая скученность, ибо усадь­
ба узкая, едва достигает 10— 12 м ширины. На такой полоске построй­
ки расположены по ее длине в глубь двора. Почти в каждом таком 
дворе две-три хыжи и несколько хозяйственных построек вытянуты в 
одну линию. На равнине чувствуется больший простор, однако у бед­
няков и здесь усадьба была очень мала из-за недостатка земли. На 
равнине можно наблюдать такое же разделение усадьбы на части, как 
и у восточных украинцев: двор с жилыми и хозяйственными постройка­
ми, клуня, ток («тж») и место для складывания сена («оборуг»), а за­
тем сад и огород. Подобное расположение усадьбы можно наблюдать 
в селах Крайниково, Данилово, Салдобош, Сокырнице, Горинчево и ря­
д е  других.

О д е ж д а  закарпатских украинцев' отличается необыкновенно боль­
шим разнообразием. Особенно это наблюдается в женском костюме. 
Предварительный анализ собранных материалов по женскому костюму 
позволяет наметить несколько районов, имеющих свой комплекс. В пер­
вый такой комплекс входят: ряд сел Тячевского округа на запад от ли­
нии Буштино — Теребля (включая эти ^ела), весьХустскийокруг, юж­
ная часть Воловского округа (начиная от Соймы), северная часть 
Иршавского округа (Довжанская долина) и крайние восточные села 
Свалявского округа (Керецки и Березне)2. Этот комплекс женского 
костюма наиболее архаичен и является автохтонным. Он выделяется 
среди других комплексов богатством различной орнаментации костюма, 
особенно вышивками, в то же время по покрою и способу ношения 
имеет единообразие (не считая незначительных вариантов в самом по­
крое женской сорочки). В первом комплексе единственная и главная 
одежда женщины — это длинная из домотканного полотна сорочка с 
широким рукавом, собранным у запястья. Поверх сорочки носят «плат» — 
фартук, подпоясывая и фартук, и сорочку шерстяным поясом. На го 
лову надевают платок, концы которого завязаны сзади. В некоторых 
селах женский костюм (как более современное явление, больше у де­
вушек) дополняется «лайбиком» — безрукавкой из цветной шерстяной 
материи. Зимой носят «гуйю» или «петек» из сукна овечьей шерсти с 
длинным ворсом и «уйош» — из такого же, но гладкого и плотного 
сукна. По архаичности и простоте наибольший интерес представляет 
женский костюм в селах: Довге, Кушница, Бронька, Лисичево (Ир-

2 Второй (комплекс совпадает с  территорией распространения центральной антро­
пологической группы. Проф. Бунак, изучив собранные нм краниологические материалы, 
пришел к 'выводу, что данная центральная антропологическая группа является авто­
хтонной: Ом, автореферат доклада В В. Бунака на сессии Института этнографии 
а феврале 1947 г. «Краткие, сообщения Института этнографии», вып. 4 (в печати).



шавского округа), Керецки, Береане (Свалявского округа), Крайниково 
и Данилово (Хустского округа) (рис. 8). По свидетельству некоторых 
источников, еще в первом тысячелетии н. э. на территории описывае­
мого нами района распространения первого комплекса женщины но­
сили длинные сорочки, подвязанные узким поясом, и с длинными рука­
вами. На шее носили монисто, а на голове платок, концы которого 
завязывали сзади 3. В наше время в указанных селах костюм женщины

Быт населения Закарпатской области 75

Рис. 8. Женская одежда (с. Крайниково, Хустского окр.)

почти такой же, изменение состоит только в том, что добавился «плат» — 
фартук темного цвета, предохраняющий от загрязнения белую сорочку 
во время работы. В августе 1945 г. и в январе 1946 г. нами было еде 
лано описание женского костюма в с. Керецки, Кушница, Довгом и др. 
(Иршавского округа), а летом 1946 г. в Крайниково и Данилово. 
Характеристика по каждому из этих сел почти дословно одинакова. 
Приведем здесь запись, сделанную в августе 1945 г. в с. Кушница: 
«Сорочка является постоянной и верхней и нижней (нательной) одеж­
дой женщины. Поверх сорочки надевают «плат» — фартук и подпоясы­
вают тесьмой от фартука или же специальным поясом из цветной шер­
сти... На голове платок с завязанными сзади концами, а у старух под 
подбородком. Летом все женщины ходят босиком, а зимой носят чоботы 
или постолы — «опанки». Вышивка на женских сорочках исключительно 
геометрическая (ромб), расцветка яркая, колоритная, но всегда подо­
бранная с большим художественным вкусом. Часто можно встретить

3 О м о л я н  П а р т и й к и  я, Старинна 1стор1я Галичини, т. I, Львш, 1894, стр. 96.



76 И. 'Ф . Симоненко

только одноцветную вышивку тех ж е фигур: красную, вишневую, си­
нюю, голубую». Интересно, что в первом комплексе почти совсем отсут­
ствует влияние соседних народов: венгров, румын, чехов и словаков.

Во второй комплекс входят: южная часть Раховского округа и Тя- 
чевский округ до линии Буштино-^ Теребля на западе. Этот район 
отличается прежде всего культурной взаимосвязью с соседними румы­
нами, и здесь в женском костюме преобладает сорочка, которую сами 
украинцы называют «волоською». Однако в этом районе носят и другие 
сорочки, которые называют «руською» и «украшською». Вместе с 
«руською» сорочкой носят «запаску» полтавского типа, а с «волоською» 
сорочкой — «сукню» — широкую, яркого цвета, в сборку, из покупного 
ситца юбку. Поверх юбки носят «плат» (платок) — фартук из покуп­
ного материала ярких цветов. Поверх сорочки надевают «кожушок» 
(или «бунда») — ярко вышитую безрукавку из овчины. Зимой носят 
«реклик» — жакет из фабричного сукна.

Третий комплекс включает в себя территорию Раховского округа на 
север от Рахова, включая последний. Этот комплекс женского и мужско­
го костюмов идентичен костюму Коломийщины, граничащей с севбра.

Четвертый комплекс женского костюма охватывает северную часть 
Воловского округа, Воловецкий и В.-Березнянский округа. Здесь бытует 
короткая широкая сорочка с длинными рукавами, имеющая разрез спе­
реди на левом боку, в том месте, где сшивается основное полотнище. 
Сорочка вокруг воротника имеет мелкую, ровно уложенную сборку. На 
воротнике, обшлагах и на верхней части рукава преобладает раститель­
ный орнамент, хотя встречается и геометрический. Поверх сорочки но­
сят широкую, в сборку юбку из покупного ситца или полотна домаш­
него производства. В некоторых селах девушки носят «камизельку» — 
безрукавку или вязанный из овечьей шерсти «сведер» (кофту). Поверх 
юбки носят «запиначку» (фартук) из темного покупного материала. В не­
которых селах носят широкий пояс из цветной шерсти. Зимняя одежда 
состоит из «арака» — куртки из сукна домашнего производства. Этот 
комплекс имеет много аналогий с одеждой его соседей с севера (Дрого- 
бычская и Станиславская области).

Пятый комплекс охватывает территорию Перечинского и Свалявского 
округов (исключая с. Березне и Керецки), северную часть Ужгородского 
и Мукачевского округов, а также западную и юго-западную части 
Иршавского округа. Здесь костюм женщины состоит из короткой узкой 
сорочки с длинными широкими рукавами со сборкой вверху и у за­
пястья. В том месте, где пришивается рукав, на плече, сорочка выши­
та (узкая полоска растительного орнамента в сочетании с геометриче­
ским). Вышивка имеется также и на запястье. Поверх сорочки надевают 
«кабат» — широкую в сборку юбку из темного покупного материала. 
В Турянской долине сборки делают настолько тщательно, что они напо­
минают гофрировку. Поверх юбки носят «катран» — фартук, также тем­
ного цвета. Зимой носят «сведер» — вязанную кофту и «реклик» жакетку 
из серого домотканного сукна.

Шестой комплекс охватывает южную часть Ужгородского и Мука­
чевского округов, а также Береговский и Виноградовский (Севлюшский) 
округа. Почти тысячелетнее пребывание украинского населения этого 
района в соседстве с венграми и под властью последних наложило от­
печаток на материальную культуру тех и других. Венгры восприняли 
очень многое в области земледелия, до терминологии включительно, тог­
да как украинцы восприняли кое-что другое, в частности, многие эле­
менты в костюме. Это показали наблюдения, сделанные в 1947 г. в се­
лах по линии — Ужгород — Мукачево.

Головной убор женщин во всех комплексах состоит из белого или 
цветного платка, концы которого подвязывают под подбородком только



Быт населения Закарпатской области 77

пожилые, а все остальные повязывают концами назад. В ряде сел у 
пожилых женщин имеется чепец черного либо белого цвета, обязатель­
но вышитый растительным орнаментам. Обувь повсюду однобразна и 
зависит от состояния. Обычно женщины носили «чижмы» — «чоботи» 
(сапоги) на высоком подборе с жесткими тисненными или аыстрочен- 
ными голенищами. Теперь чаще носят «бокончи» — фабричные ботинки 
и «топанки» — туфли. Для работы применяются постолы — «опанки».

Мужской костгои меньше варьирует и носят более общие черты, 
хотя в частностях имеются в ряде случаев некоторые особенности.

Рис. 9. Летняя мужская рабочая одежда; сорочка.
«rati», «черес» и «капелюх» (с. Крайниково, Хуст- 

ского окр.)

В основном костюм состоит из полотняной сорочки и таких же брюк, 
имеющих различный покрой. Например, сорочка из домотканного по­
лотна в с. Кушница Иршавского округа отличается от сорочки такого 
же качества в с. Крайниково, Данилово, Сокырнице и Салдобоше, 
Хустского округа, или от сорочки в селах долины реки Тересвы, Тячев- 
ского округа. Брюки также имеют различный покрой. В Хустском, Ра- 
ховском и Тячевском округах носят «гатЬ> — брюки широкие, короткие, 
на очкуре, из белого домотканного полотна. По покрою и ширине они 
напоминают восточноукраинские «штани», только короче (рис. 9). 
В других районах носят «холошщ» — длинные узкие брюки из домаш­
него полотна; однако здесь больше носят брюки из покупного материа­
ла, общеевропейского покроя. Зимой носят узкие длинные «холошщ» из 
домотканного белого'сукна. Холошни по покрою и частично по способу



78 И. Ф . Симоненко

украшения, а также по качеству сукна домашнего приготовления весьма 
близки к холошням, бытующим в западной Галиции и в некоторых 
районах Хорватии, в частности в юго-восточной Истрии. В некоторых 
селах еще носят «черес» — широкий кожаный пояс (см. рис. 9), кото­
рый надевают поверх сорочки или под нее. Черес очень /удобен для 
тяжелой физической работы. В большинстве сел мужчины носят «лай- 
бик» — жилет из темного, чаще фабричного, материала. Зимой носят 
«уйош» («cipaK») — короткую куртку из белого или серого сукна до­
машнего приготовления, а в некоторых селах — «гуню». В селах доли­
ны больше носят городской, т. е. общеевропейский костюм. Головным 
убором повсеместно является шляпа из грубого фетра, а зимой в неко­
торых горных селах — баранья шапка. На ноги надевают сапоги или 
ботинки. Для работы употребляют «опанки» из кожи домашней выделки.

Рис. ]0. Формы топоров различного назначения: / — „планкач", для отески бревен: а — 
полотно, б — обух, 6 — топорище (Крайниково); 2  — «сокира», для колки дров (Край­
никово); 3 — «бард», для плотничных работ (В. Бочково); 4 — «балтал для рубки дров 

(Г1орошково);5 — «побывач»для прибивки драницы на крыше (Крайниково)

Обращает внимание этнографа и историка разнообразие в термино­
логии, связанной с женским и мужским костюмом и его отдельными 
частями, которая выше частично приводилась. Еще большее разнообра­
зие имеется в названиях орудий производства, утвари, внутренней об­
становки жилища, в названиях жилища и его частей и т. д. В этом 
сильно сказываются культурные взаимосвязи с соседями •— румына­
ми, венграми, словаками и др. Например, «топор» у великороссов не 
имеет другого названия, у украинцев называется «сокира» (от древне­
славянского «сЪкира»). У тех и других название не зависит от размера, 
формы и назначения топора. В Закарпатье же мы встретили такие 
термины: «планкач», «плинкач» — топор для отески бревен; «сокира» 
и «топор» — для рубки дров; «побивач», «фейса», «балта», «бардо», 
«фарагу» и т. д.— топоры более специального назначения (рис. 10). 
Планкач, плинкач, топор, сокира и побивач — это славянские термины. 
Балта — турецкое слово и употребляется сербами (балта), болгарами 
(балтиа), словаками (balta) и венграми (balta). Термин бардо упот­
ребляется венграми (bard) и румынами (bard а), а фейса употребляет­



Быт населения Закарпатской области 79

ся только венграми (f'ejsze). Фарагу — венгерское слово, очевидно, про­
изводное от слова тесать, обтесывать. Подобного рода примеры можно 
привести в неограниченном количестве, но и этого достаточно, чтобы 
показать, насколько тесно различные культурные традиции перепле­
таются в Закарпатской области и тем самым создают довольно слож­
ные условия для изучения этого района.

* **

Духовная культура населения Закарпатской области представляет 
еще больший интерес. Здесь, как в музее, созданном самой историей, 
законсервированы и сохранились различные социально-бытовые пере­
житки, уходящие в глубокую древность, например пережитки патрони­
мии, древние похоронные игры, архаичные рождественские и свадеб­
ные обряды, давно забытые у других восточных славян. Изучение та­
ких пережитков позволит восполнить пробелы в исследовании истории 
развития культуры восточных славян в более ранний период.

В общественном строе населения Закарпатской области весьма инте­
ресны пережитки патронимии. Собранные в Хустском округе в 1946 г. 
материалы показывают, что в селах Закарпатской области сохранились 
и до сего времени бытуют кровно родственные группы, которые можно 
назвать патронимиями4. Каждая такая группа насчитывает до 100 и 
более дворов (семейств). Хозяйство каждой семьи номинально обособ­
лено, но фактически зависит от всей группы родственников. Внутри 
такой группы широко развит коллективизм в работе. Из дополнительных 
материалов, собранных в 1947 г., видим, что в селе Ляховцы Ужгород­
ского округа каждая группа родственников все работы проводила кол­
лективно: пахала, сеяла, убирала, строила хыжи и т. д. Каждый член 
группы имел в собственности землю, скот, двор, постройки и пр., однако 
каждый в отдельности полностью зависел от всего коллектива. Если кто- 
либо думал продавать землю, он должен был продать ее только членам 
своей родственной группы. Землю старались удержать в пределах груп­
пы. Раньше в большинстве случаев землю не продавали, а просто пере­
давали своим однофамильным родственникам, и те делили ее между 
гобой (ом. сообщение Люцо Андрея 80 лет) 5. В селе Балашовцы Мука- 
чевского округа имеется 16 дворов (семей) с одной и той же фамилией 
Олашин. Это самые старые жители села. Они пользуются влиянием на 
общих сходках в селе. Все Олашины являются кровными родственника­
ми по отцу. По рассказам стариков, земля у Олашиных была в общем 
пользовании, потом ее разделили и она стала личной собственностью 
каждого; однако никто не имел права продать свой участок не Олаши- 
ным. Все хозяйственные трудоемкие работы выполняются коллективно, 
группой: перевозка леса и камня для хыжи, постройка и обмазка хы­
жи, пахота, прополка и уборка зерновых и пропашных культур, покос 
сена и т. д. За последнее время коллективная работа приняла форму от­
работки (ом. сообщение Андрея Олашина 67 лет и Ийана Симочко 
32 лет)6. В селе В. Криве Тячевского округа первыми поселились Ште­
фан и Андрей Зызынь. Это были два брата, от них и произошли все 
Зызыни, которых теперь насчитывается более 50 дворов. «В хозяйстве 
мы друг другу помогаем,— говорит Юрий Зызынь,— хотя земля поделе­
на каждому. Продавать землю можно было только своим» 7. Дялоги 
(в селе Калины Тячевского округа), которых насчитывается около 70 дво­

4 См. мою статью «Пережитки патронимий и брачные отношения у украинцев
Закарпатской области», «Сов. этнография», 1947, № 1, стр. 83.

6 Материалы экспедиции 1947 г., Полевой журнал Симоненко, № 3, запись №  40-
6 Материалы экспедиции, Полевой журнал Симоненко, № 6, запись № 86.
7 Там же, Полевой журнал № 7, запись № 116.



ров,— кровные родственники, происходящие от- одного предка. Они друг 
другу помогают в работе. «Когда мне нужно было поставить хлев,— 
заявил Иван Дялог, 63 лет,— собрались ко мне все Дялоги, в течение 
одного дня привезли лес, распилили и построили хлев. Так делалось и в 
других работах. Земля была поделена каждому, но продавать землю 
без разрешения всех Дялогов не могли, особенно отцовскую и дедов- 
скую» 8. В с. Вульховцы Тячевского округа земля по наследству перехо­
дила от дедов и прадедов и по мере увеличения количества дворов раз­
делялась между членами родственной группы. Продавать эту землю за 
пределы родственной группы не разрешалось. Продавать землю по ча­
стям также не разрешалось, ибо «коли я, Шваб, мав 5 дараб1в i продав 
один, тодд переходила вся земля ид тому, тко купив той дараб»9.

Материалы, собранные экспедицией 1947 г. в Ужгородском, Мука- 
чевском, Воловском и Тячевском округах, в совокупности с материала­
ми, собранными в 1946 г. в Хустском и Перечинском округах, позволяют 
проследить и описать тот патриархально-родовой строй, который еще не 
так давно существовал на территории Закарпатья и пережитки которо­
го наблюдаются и в наше время в виде обломков описанных выше 
родственных групп. Интерес представляют материалы, характеризую­
щие брачные отношения как внутри описанных родственных групп, так 
и между ними. Браки внутри любого колена родства запрещались; 
не так давно стали их допускать только после седьмого колена родства. 
Обычно существовал порядок, при котором девушек отдавали замуж 
в одну группу, а жен брали себе в другой. В такой круг вовлекалось 
несколько родственных групп. Экономически более сильные члены па­
тронимии в последнее время (два-три года назад), чтобы не разделять 
хозяйство и землю, в некоторых селах допускали такие браки, какие 
народной традицией прежде запрещались. Нами зафиксировано не­
сколько таких случаев; например, в селе Вульховцы Тячевского округа 
поженились двоюродные брат и сестра. Генеалогия этого брака такова:

*0  И. Ф . Симоненко

Д ь о р д я й

Ф Ф
Сын Василий -{- Киса из Апшн Дочь Елена — Чонка Иван

ф Ф
Дочь Елена — ------------— 4----- -----  ->Сын Василий

Один из Дялогов в селе Калины Тячевского округа, чтобы сохранить 
землю и имущество в пределах одной семьи, допустил брак в третьем 
колене родства:

Дялог
I

Дочь* - Звеняк Ю.
I
I

Дочь

ф
Дочь М икулнч - — >  Б рат  И ван М икулич

1
Дочь

/

Когут Иван
i

Ф
Сын Петр«- + _

■ -j- Сын Василий _ _

i
ф

-----------.Дочь

8 Там ж е. Полевой журнал №  9, запись 142.
9 Там же, Полевой журнал № 12, запись 195.

Pi
с*
И

to 
а



Быт населения Закарпатской области 81

В большинстве других сел браки близких родственников не допус­
каются; например в родственной группе Олашиных из села Балашов- 
цы Мукачевокого округа браки не допускаются даже после двадцатого 
колена родства.

Дальнейшее исследование брачных отношений в Закарпатье яв­
ляется настоятельной задачей.

Среди сельского населения, особенно в горных районах, еще сильны 
верования в сверхестественные силы и сохраняются обряды, связанные 
с этими верованиями. В селах верят в загробную жизнь, в то, что 
душа умершего часто возвращается к оставшимся в живых и, если 
о ней забывают, может причинить много зла. Душа умершего возвра­
щается домой в первую же ночь после похорон. Чтобы узнать, прихо­

дила ли душа и чистая ли она или нечистая, берут сито, переворачивают 
его обратной стороной и сеют муку на стол. Эту муку оставляют на 
ночь на столе и утром учиняют осмотр. Если имеются следы мышей, счи­
тают, что душа не чистая, а если следы птицы — чистая; когда ж е нет 
никаких^ следов, душа не приходила. В первую же ночь после похорон на 
окне оставляют молоко и воду, чтобы возвратившаяся домой душа мо­
гла поесть и попить. Однако возвращение души не всегда желательно, 
ибо оно предсказывает несчастье в доме: смерть или ущерб в хозяй­

стве. Во избежание могущих быть несчастий прибегают к заговорам, 
заклинаниям и пр. Чтобы предотвратить возвращение души, при похо­
ронах покойнику кладут в руку деньги, «аби не вертав, а нич не забу- 
вав, аби купив на He6i мюто»; вместе с деньгами кладут и бутылку 
водки (село Ляховцы). Умерших не надо забывать, о  них надо помнить, 
и тогда они не причиняют зла. Ежегодно на «св. вечер», прежде чем 
приступить к ужину, берут от каждого блюда (готовится минимум 3, 
может быть и 6, но предпочитают 9 блюд) по кусочку, кладут на тарел­
ку и ставят на окно, «се для померших», так как они «прийдуть та бу- 
дуть коштовати» (Н. Студене, Запередилля, Вульховцы и др .). К нечи­
стым душам относится «упирь» — душа утопленника. Упырь может не­
ожиданно появиться в любом виде, напугать и причинить зло. По сло­
вам Юрия Гецко (Кушница), однажды его дед остался ночевать не­
далеко от реки в пустынном месте. С дедом ночевали его мать и жена. 
Ночью к ним подбежал огромного роста белый конь и дохнул на них 
огнем. Первой проснулась от огня жена и стала будить мать, но конь 
быстро убежал, и было слышно, как зашумела вода. Когда об этом 
узнал дед и рассказал другим, все были уверены, что был упырь в об­
лике коня и хотел спалить спящих огнем.

Наиболее зловредной является «босорканя». Чтобы оградить себя от 
вреда, причиняемого этой нечистой душой, когда умрет босорканя, кла­
дут ей олово В' рот и сеют мак от хыжи до могилы, «аби не прийшла 
дому поки не визб1ра» (Негровцы). Босорканя — ведьма, она еще при 
жизни причиняет много зла, отбирает молоко у коров. Босорканя, как 
и души умерших, действует только ночью, до петухов. Она летает на 
метле, превращается в огонь, кошку и т. п. (Кушница, Керея- 
ки, Березне, Крайниково, Негровцы и д р .) . Чтобы избавиться^ от воз­
действия нечистой силы, утром рано на Благовещение «от хиж! тянуть 
хворостину, аби вщтянути всяку нечисту силу вщ себе» (Негровцы). На 
Благовещение нельзя уходить из дому и нельзя давать из хаты что бы 
то ни было (Лозянське, Волове). Чтобы нечистые силы не причинили 
вреда овцам, последних перегоняют через воду. Делают это рано утром 
на Благовещение, тогда овцы «’будуть здоров! все л ire» (Н. Студеное).
В Ьггровцах строго следят за тем, чтобы на весеннего Юрия утром 
рано босорканя не клала соль на перепутье, где проходит на пастбище 
скот, ибо тогда «молоко од  ycix коров буде у неЬ>. Утром рано на 
Иван-день босорканя идет в поле и голая катается по росе, «аби все
6 Сов. этнография, № 1



И . Ф . Симоненко

молоко било у е! коров» (Негровцы). Кроме босоркани зло может при­
чинить «вовкулак» — человек, который в определенное время (днем 
или ночью) превращается в волка и причиняет зло даже своим родным, 
детям и т. и. (Кушница, Керецки, Негровцы, Березне и др.). Антаго­
нистом упырю, босоркане и вовкулаку считается «пртйтник» — лицо, 
имеющее общение со сверхестественными силами. Он производит за­
клинания, ворожит и своими действиями ограждает людей от нечистой 
силы — босоркани, упыря, вовкулака. Примггник совершает одному ему 
известные молитвы и заклинания. Они теряют свою магическую силу, 
если станут известны другим. Свои знания прим1тник передает только 
особо доверенному лицу и лишь перед своей смертью. По утверждению 
жителей, такие примггншш среди старых людей имеются и сейчас в 
с. Кушница, Керецки, Данилово, Негровцы и др.

Наряду с указанными выше верованиями среди сельского населе­
ния сохранились не менее архаичные обряды. Во многих селах на пер­
вый или второй день пасхи парни обливают водой девушек (Калины, 
Вульховцы, Н. Студене, Новоселицы, Негровцы, Запередилля, Кушни­
ца, Лисичево, Суха Бронька). Если какая-либо из девушек остается 
«не поливана, то ту хлопщ не уважають, а то велика ганьба». В некото­
рых селах такое же обливание делают на весеннего Юрия (Буштино, 
Теребля, Угля).

Наиболее ценными для этнографов являются обряды рождествен­
ского и новогоднего цикла. Приготовления к рождественским и ново­
годним праздникам начинаются задолго до их наступления. Еще за не­
делю до рождества (накануне Игнатия и на Игнатия) режут свиней 
(Угля, Вульховцы, Негровцы и др.). В связи с этим существует пого­
ворка: «Браття, завтра Игнатя. Тко мае свищ, най р1же ниш». Если 
свинью зарезать в другое время, мясо испортится. Свиную голову оста­
вляют целой, варят на новый год, «аби ся вело на весь рок» (Угля, 
Негровцы, Кушница), или же хранят «до великого пущеня», т. е. до 
дня «заговш» перед началом великого поста, чтобы все видели, что 
«голову зз1ли, та бульше нильзя» (Вульховцы). За несколько дней до 
рождества, на Андрея, проводят разнообразные гадания и заклина­
ния, чтобы узнать, кто будет жить в наступающем году, а кто умрет. 
Гадают и о том, выйдет ли замуж в наступающем году какая-либо де­
вушка на выданьи. Среди многих гаданий имеется и такое: в ночь на 
Андрея девушка отправляется в поле на посевы ржи и голая катается 
по земле («купается»), приговаривая: «се се жито не пшениця, то я 
перва вщданиця» (Вульховцы).

В полночь в трубу произносят такое заклинание:

Д о Василя сватач1.
По Василю брехач!.
Ош тя не е  на Василя,
Най тя пббье божа сила.

Подобного характера гадания проводят и под новый год.
«Св. вечер» и новый год являются сосредоточием всей рождественской 

и новогодней обрядности. На «Св. вечер» постятся, днем готовят 
9 «страв» — блюд, причем все постные, пекут хлеб, различные хлебные 
изделия, в том числе и обрядовый «керечун». Когда все готово и насту­
пил вечер, хозяин вносит отаву (Вульховцы, Кушница, Калины, Буш­
тино, Теребля, Угля, Крайниково и др.) или сноп овса (Н. Студене, 
Колочава, Запередилля), кладет на стол, покрывает скатертью и сверху 
кладет «керечун», затем обвязывает стол цепью и запирает на замок. 
Вместе с «керечуном» на стол кладут вое приготовленные 9 страв. После



Быт населения Закарпатской области 83

этого хозяин берет «горня», кладет уголь и ладан и производит окури­
вание стола, под столом, в хыже, а затем в постройках для скота (Вуль- 
ховцы, Н. Студене). Когда окуривание закончено, семья садится за 
стол ужинать. Прежде чем приступить к еде, хозяин или хозяйка берут 
по кусочку от каждого из приготовленных 9 блюд, кладут на тарелку 
и ставят на окно, «бо прийдуть померил i будуть коштовати» (Залере- 
дилля, Н. Студене, Вульховцы). Или же берут бобы из приготовленных 
кушаний и бросают в стену, «аби корови тилищ телили, а стрижки — 
ягнищ» (Колочава). В некоторых местах в это время открывают «ви- 
з!р» — окно и бросают в окно на улицу по кусочку от каждой из 
9 страв, приговаривая: «это воробьям, это червям, это мышам» и т. д. 
(Кушница). Делается это для того, чтобы разные вредители были сыты 
в течение всего года и не вредили ни в поле, ни в доме. В некоторых 
селах производится еще одно действие: берут кочергу и гребут ею под 
лавками, «аби мог найти гриб»», когда придет время их собирать. Ко­
гда все перечисленные приготовления окончены, начинают ужинать. 
После ужина и до глубокой ночи ходят колядники, распевая вместе с 
религиозными свадебные и другие не религиозные колядки. На «Св. ве­
чер» «керечун» не едят, он лежит до нового года. Утром рано на новый 
год, одевшись во все чистое и белое, хозяин берет «керечун» идет с ним 
на реку, три раза обмывает, вытирает полотенцем и идет домой (Коло­
чава, Запередилля). Войдя в хыжу, катает «керечун» от стола до порога 
столько раз, сколько человек живет в данной хыже; докатится — будет 
жить, не докатится — умрет в новом году (Колочава). Затем идут в 
хлев и ведут в хыжу овцу (Н. Студене, Запередилля) или барана- 
производителя (Белки), берут «керечун», срезают верхушку с запечен­
ными семенами и прячут, затем отрезают по кусочку с трех сторон и 
понемногу от каждого кусочка дают овце или барану. Вместе с «кере- 
чуном» также дают отаву (или часть овсяного снопа). Остатки отрезан­
ных кусочков делят поровну и раздают всему рогатому скоту и овцам, 
оставшимся в хлеву. Вместе с кусками «керечуна» отдают и отаву (или 
овсяный сноп). В селах Калины, Теребля, Буштино, Угля и других «кере­
чун» не моют и овец в хыжу не берут; здесь утрам рано отрезают от 
«керечуна» верхушку с трех сторон, несут в хлев скоту, которому также 
отдают и отаву из-под «керечуна». По окончании всех описанных дей­
ствий оставшийся «керечун» разрезают на части и едят» В некоторых 
селах, начиная со «Св. вечера» и до нового года, сор из хыжи не выбра­
сывают, а на новый год до восхода солнца выносят в сад под деревья 
и сжигают, «аби садовина родила» (Буштино).

В народной традиции украинского населения Закарпатья после рож­
дественского цикла обрядов большое место занимает семейная обрядо­
вость, связанная со свадьбой и похоронами. Во время работы экспеди­
ции мной было сделано подробное описание свадебного обряда в 23 се­
лах 10. В Закарпатье имеются два типа свадебного обряда. В ряде сел 
(Теребля, Лозянске, Волове и др.) свадебный бытовой обряд отделен 
во времени от венчания в церкви. Церковное венчание происходит за 
неделю до свадьбы, рано утром, чтобы мало кто видел. Присутствуют 
мать молодой и реже дружки или кум. После венчания молодые расхо­
дятся по домам. Молодые, уже повенчавшиеся в церкви, не имеют пра­
ва на супружеское сожительство,— для этого требуется выполнение

10 Один из вариантов опубликован в моей статье «Свадебные обряды в Закарпат­
ской области», «Сов. этнография», 1946, Ns 4.

6 *



84 И. • Ф. Симоненко

свадебного обряда, созданного народной традицией, а не церковью. 
При втором типе свадебного обряда венчание в церкви является цент­
ральным пунктом, а народные традиционные элементы обряда выпол­
няются до и после венчания. Второй тип свадебного обряда имеет мно­
го вариантов.

Большинство ритуалов свадебного обряда, кроме церковного, имеют 
весьма древнее, дохристианское происхождение. Наиболее древним 
можно считать первый тип свадебного обряда, ибо здесь христианское 
религиозное влияние почти не отразилось на порядке его выполнения и 
сам церковный обряд отделен от народного. Более поздним является ва­
риант второго типа, в котором религиозный ритуал венчания занял место 
среди других, но не является главным, ибо молодые порознь идут к 
церкви и порознь уходят домой после венчания, а последнее еще не дает 
права на супружеское сожительство. Наконец, еще более поздним яв­
ляется второй тип свадебного обряда, в котором церковное венчание за­
няло центральное место, вытеснив древние элементы народного обряда.

Рис. 11. Деревянный ритуальный свадебный топор. Длина ручки бывает ог 90 до 120 см.

Уже сейчас на основании собранного материала можно сказать, что 
свадебный обряд в Закарпатской области сохранил значительно больше 
архаизмов, чем тот же обряд у других групп восточных славян — 
украинцев и русских.

Не меньший интерес представляют обряды, связанные с похоронами. 
В ряде горных сел сохранился обычай хоронить покойника в любое 
время года на санях, тогда как у всех восточных славян этот обычай 
давно забыт и известен только по летописям. Самой главной особенно­
стью похоронных обрядов являются различного рода игры, «аби ся люди 
не смутили». Действительное значение игр, устраиваемых при Похоро­
нах, давно позабыто, на протяжении веков несколько раз переосмыслено, 
и объяснение, «чтобы люди не горевали», является современным, иногда 
ничего общего не имеющим с содержанием игры. Просматривая около 
200 игр, записанных автором в 68 селах Закарпатской области, можно 
сказать, что часть игр напоминает древнейшие обряды, связанные с 
посвящением юноши, достигшего половой зрелости. Другую и (значи­
тельную) часть составляют любовные, эротические игры, также имеющие 
свое глубокое прошлое. Имеются и такие игры, которые высмеивают 
церковный обряд похорон, а также попов. Наконец, есть игры, напоми­
нающие спортивные состязания в силе, сноровке, ловкости и т. п. Похо­



\ Быт населения Закарпатской области 85

ронные игры называются «лопатки» (В. Солотвино, Чертыш, Кобеляры, 
Бобовище, Балашовцы, Залуж, Криве, Дубове, Буштино и др.), «опро- 
вщя» (Теребля), «забави» (Угля), «св1ченя» (Ростока, Новоселицы, За­
передилля, Лозянське), «комашня» (Турья Поляна) и т. д.

Число игр весьма велико. В каждом сел© или группе сел, кроме 
общих, имеются и свои собственные игры, не повторяемые в других 
местах. Число игр и их разнообразие зависят от умения исполнителей 
и руководителей придумывать все новые и новые или (чаще всего) 
переосмысливать старые на новый лад. Например, в селе Керецки Сва- 
лявского округа большим знатоком и исполнителем более 50 пазличных

Рис. 12. Жених и невеста с дружками, держащи­
ми свадебный колач (с. Стебл1вка,Хустского окр.)

игр является Андрей Грыга. Он же известен как лучший сказочник. 
В селе Люта таким знатоком является Михаил Лошак. Такие лица име­
ются в каждом селе. Игры устраивают вечером, после того как по­
койника обмоют. Играют всю ночь в том же помещении, где лежит умер­
ший. Руководит лицо, знающее игры; участвуют в них мужчины и 
женщины, парни и девушки, даже дети и подростки. Широко распро­
странены такие игры, как «провщ» (или «опровщ»), «сьатити церкву», 
«гусака печи», «коза», «лопатки», «шийка», «роги», «бурбшь», «качул- 
ки», «дщо i баба», «nin i чорт» (или ангел и чорт), «медвщь», «жени- 
тись», «керть заложити», «кош гнати», «купля i продажа», «порохно 
дути», «ножа забивати», «на конев! ся нести», «обзирачка», «мачка», 
«сновалниця» и многие другие.



,86 И. Ф. Симоненко

Игра «бурбшь» состоит в том, что наряжают одного «дщом», а дру­
гого усаживают на стул. «Дщ» берет щепку, подходит к сидящему и 
делает манипуляции, напоминающие не то бритье, не то перерезывание 
горла. Сидящий падает. «Дщ» берет ручник, скручивает жгут и бьет 
того, кто якобы его толкнул, а сам намеревается убежать. Но его «за­
держивают» и «ведут в тюрьму», а на упавшего «мертвого» льют воду. 
Тот вскакивает и убегает. Игра «провщ» заключается в следующем. Со­
бравшиеся назначают ведущего, затем выбирают парня и кладут на 
лавку в качестве «мертвеца». Вокруг становятся все присутствующие. 
Ведущий заставляет всех стать на колени и «молиться». Сам в это вре­
мя «йойкат» — причитает, вернее, подражает причитанию, присказывая 
различные смешные вещи по адресу «умершего»; «йойкат» так «аби ся 
емшали». В это время второй, наряженный попом, берет кадило (ведро 
с углем), кладет в него гнилушку, подпаливает и кадит. Затем берут 
«мертвеца» и выносят из хаты. В сенях как бы нечаянно опрокидывают 
носилки и роняют на пол «мертвеца». В этот момент кто-либо из игра­
ющих обливает «мертвеца». Тот вскакивает и убегает. На этом игра 
заканчивается. Другой вариант этой же игры называется в с. Керецки 
«коза» и выполняется так. Исполняющий главную роль начинает игру 
следующими словами, произнося их перед исполняющим роль «мерт­
веца» п .

«Возлюбленнш мо! слишателк Вислушайте ви мш глас. Я вас буду сохраняти 
перед злими духами як у млащ мухи перед мухами. Господи мня прости rpiumoro, та 
й мельника ropimHoro, та оти два що рубали дрова, та оти три складуть у латри, 
та оти чотир1 що у них церкив з книппв, пирогами побита, ковбасяш двери, яйцем 
замкнена. Прийшов йа ид Tif t церкви, ся уклонив на яйце, голову розбив. Зайду йа 
ид то!' церкви, а в тбй церкв! такий попище ходить поб(ля престола. J m h b  я  попа за 
плече, з попа лише масть потече. Каже мен! nin — „що треба хлопе?4 —  «Пирога, 
пане отче!" — „ 1ди до попадь дала другим, дасть i To6i*. Прийшов йа до попади а попадя 
лежить пуд столом, прикрилась ковбаном. „Попаде, попаде! Ковбан пропаде!". Чвирьк 
попадьа полшо, чвирьк мене в кол!но. Чвирьк йа деганю, бух попадю в... Била у 
то!' попад1 така сильна що стало у ню ciM B03iB хворосту, та й сильш рукавищ тай 
йа коло гузиц!*

По окончании «проповеди» играющие берут «мертвеца» и выносят 
из хижы. В момент выноса «служуть опровщь». Главное действующее 
лицо произносит речь такого содержания: «дахом д!вком Назариньку, 
i прияхом йш на постшьку, i чннихом i3 нихом шо хопхом, i набрав йш 
ropi брюхом, i чале, чале, дасти пуласти 12 мастити батогом теплим по 
писку, студеним по хребту». Когда «мертвеца» вынесли, игра закан­
чивается.

Заслуживает внимания игра «сьатити церкву». Она высмеивает цер­
ковный обряд и некоторые бытовые черты сельской жизни. Такова же 
игра «корчмарь». Вернее было бы последнюю назвать кукольным пред­
ставлением, так как она состоит из игры двух кукол, разыгрывающих 
сцену у корчмы и изображающих корчмаря и посетителя — русина 
(украинца). Игра производится так: посреди хаты ставят лавку, под 
нее ложится человек — «бавило», которого закрывают со всех сторон, 
чтобы не было видно. Этот человек держит две куклы по обе стороны 
лавки (скамьи), но выше нее. Между ними происходит такой диалог 
(говорит бавило, изменяя голос):

11 Роль «мертвеца» почти никто не соглашается играть, потому что «зш тод| 
скоро ггомре». Эту роль выполняет только тот, кто не верит, что он «скоро помреж

12 Набор ничего не значащих ело®.



Быт населения Закарпатской области 87

Р у с и н .  Дай паленки.
К о р ч м а р ь .  Давай наперед rpouii.
Р у с и н .  Но, даю, давай паленку.
К о р ч м а р ь  (медлит, молчит).
Р у с и н .  Дайешь, ци Hi.
К о р ч м а р ь  (молчит).
Р у с и н  снова спрашивает паленку и т. д.

Этот разговор длится до тех пор, пока русин, рассердившись, уда­
ряет корчмаря, завязывается драка. Присутствующие подзадаривают 
дерущихся, поощряя то русина, то корчмаря.

Сказки в быту населения Закарпатья занимают значительное место. 
В числе записанных сказок преобладают волшебные, затем бытовые, 
юмористические и исторические. Все сюжеты отражают социальный 
строй, в котором бытовала сказка. Во многих записанных сказках под­

черкиваются классовая диференциация и своеобразные чаяния бедно­
ты, низовых слоев населения; только в 2—3 сказках отсутствует соци­
альное лицо главного героя. В основной своей массе волшебные закар­
патские сказки имеют почти дословные и близкие сюжетные варианты 
среди сказок восточных славян. Однако они сохранили глубокий отпе­
чаток местной социальной среды, местных условий. Иногда в сказке 
отражено влияние современной техники (самолет, телефон, авто и т. п .), 
но по стилю передачи сказителем и по своим художественным каче­
ствам сказка сохраняет стиль древности, не связана с влиянием книги, а 
базируется на устной традиции передачи, с постоянной художествен­
ной переделкой и обработкой, зависящей от вкуса и уменья сказителя.

Записанный материал показал, что имеется довольно много сказок, 
особенно бытовых, исключительно местного характера. Борьба двух 
вероисповеданий (католического и православного) в течение веков была 
в центре внимания населения. На эту тему сложено не мало сказок. 
Национальное неравенство при господстве венгров, эксплоатация укра­
инцев служителями культа — попами также нашла свое отражение в 
сказках. Особенно ярко это показано в сказке о двух братьях, служив­
ших попами: один у венгров, а второй у русинов (украинцев). Эту сказ­
ку мы полностью приводим ниже.

„Був йедин пбп. Мав дву синбв, та дав ш х до школи вчити назад за попа. Вбни 
ся там учили. Йедин учив ся добрь А вон (пбп) все доходив до гимназий шчоби 
дбзнати. Йому кажуть —  .йедин добр1 вчить ся, другий тутш е". Вбни учили ся даль 
„Уже бдин будет пбп, а другий xi6a 6 i p o B ‘ , кажуть гимназисти, „айбо принесли би 
■файний пбдарунок, то й той б у а  би пбп". — „Та будеме пбзырати'.

Кбли уже юнчили, зар1зав барана, сиру взяв. Кбли гимназисти (начальство) то то 
увщцли, кажуть: йой, та й то тбт буде пбп". Посьатили. Дали глупого на Карпати, 
мудрого на Мадяри. Поженились, газдують, попують. Котрий час пройде вбни ся 
хотять вид1ти назад. 3  Карпат зббрав ся пбшов на Мадьарю. Прийде. То там тбй 
по паньськ1 жийе: ибш, вбли, гуси, свиш, 2 корови, служка. Каже,— „та ту ти не 
тазда, маломайеш, то малое газдбвство*.

, А вон каже: „а чолов1че, йа ту негоден газдувати ничь, неможу народ омманути, 
TvnjBCi розумш, та то што мш придано, тим газдуйу”.

«Чекай, каже, прийдеш ти до мене, увидишь газдбвство».
Так ся убрав, пбшов дом1в. Той назад зббрав ся, на Карпати пбшов. Уввддв: п о ­

е н о  у коморьах бвса, з 30 кбней, 150 бвець, корови, воли й иныие".
«Та то, каже, ти гроф, ти богач».
«Ну пбйдеме ид церкв1, та поникайем шчо то мш принесли».
Став тбй на службу, а тбй сидить. Слухав службу, а льуди не знали oin то брат. 

Кшчили службу, та каже: «дочитались ми з щмбаром ош буде град великий. Будете 
йти до пбзьньош службы, нес!ть жмкток трави, ми пбсьвьатиме, а по возможности 
rpouii. Йак посьвьатиме, аби то кбждий то ту траву зшв>,. Ушли дому.

Позират мадьар, кожен несе траву. Принесли, наклали велику кучу. Тбд1 стали 
вони двойе i посьатили траву, а 1мили ся бити на тбй TpaBi, бо кожен xTiB iMHTH боль­
ше, каже —«йа ббльшой жмит принюс». Та вшитко пошли то ту траву. А вбн вшитш 
зббрав грош1. Л ьудиш чебили ся по тбй T p a e i ,  кожен гбворив — «бо йа вече принюс».

Мадьар каже — «но та ти чередак, а то твбйа марга. На Мадьарах йа шгди не 
годен того зр£бити, бо не мРг би попуватк».



83 И. Ф. Симоненко

В связи с изучением сказки небезынтересны и сами сказители. На­
зовем из них Андрея Грыгу из села Керецки Свалявского округа, 
52 лет, и Андрея Калина из села Горинчево Хустского округа, 39 лет. 
Как тот, так и другой широко известны в округе. Их называют лучши­
ми сказителями, лучшими знатоками сказок, особенно волшебных. 
Грыга известен также, как лучший знаток и исполнитель «фиглей» — 
различных игр, особенно похоронных. Он хорошо играет на «шхцал- 
ке» — свирели и знает много песен. Его репертуар, кроме похоронных 
игр, достигает 150 сказок, а также огромного количества песен-коло- 
мыек.

Богат и разнообразен фольклор в Закарпатье. Достаточно сказать, 
что в 1946 г. только за два месяца работы экспедицией Института запи­
сано более 5000 песен, коломыек и баллад. Обширный, собранный ма­
териал ждет своего исследователя. Здесь мы тольке отметим, что песни, 
коломыйки и баллады отображают историческое прошлое населения 
Закарпатья, его быт и культуру прежде и теперь. Имеется много песен 
и лирического содержания. Совершенно новым для Закарпатья являет­
ся фольклор о борьбе Красной Армии за освобождение Закарпатья от 
фашистского ига, о воссоединении с Украинской ССР, о борьбе парти­
зан с немецкими поработителями и т. д. В селе Завидово, Мукачевскогр 
округа так воспевают воссоединение:

Любив я Pocciio,
Так ги c b o Yx  6 p a T iB ,  

Ш о нас ослободили 
3  фашиських ярм1в. 

Бо то ти фашиста,
То H a u i i  вороги,
Хт!ли нами орати 
Bci H auii гори.

LU наш! гори,
То суть xopomi, 
Будемо з них жити 
Bci товарищ!.

Bci товаршш,
Рабочш  народ.

Бись мы дочекали 
Хороший живот. 

Хороший живот. 
Свою слободу,
Не маемо знати 
Бшьше за бщу.

Ай не за бщу,
Ай не за вшну, 
Никто не перебье 
Нашу дружину. 

Наша дружина 
То йедна рука,
Будемо сяк жити,
Од ниш i  до B iK a .

(Записано от Ковтубей Ферко 3 мая 1947 г.)

Закукали зозулиц!
В карпатськш долиш.
Приключив нас Сталш батько 
Ид C B o if t Укра’ш .

Ми ся йому радуеме,
Як мати дитиш,
Бо узяв нас Сталш 
Батько ид свош  родинь 

Будемо ся радовати,
Од батька чекаты,
Чи буде наш Сталш батькэ 
Дачим даровати.

(3

Бо нас треба даровати,
Нас спомогати,
Бо ми обстали з мадяронЗв 
l i y p O B i  обобрать

Не жур1ться ви реблята, 
Ви M o i  дитята,
Не будуть мадярони 
Вас оббирати.

;но от Ковтубей Ферко 3 «мая 1947 г.>

Много новых песен посвящено товарищу Сталину: для этих песен
использованы самые разнообразные мотивы. Весьма интересна песня, 
посвященная товарищу Сталину, на мотив старой церковной колядки. 
Ее сложили в 30-х годах в Воловском округе, и местные коммунисты,



Быт населения Закарпатской области

ходя на рождество по хыжам, пели ее и собирали деньги на газету 
«Закарпатская правда». Эта песня записана нами 15 июля 1947 г. от 
коммуниста Василия Могорита, находившегося в те годы в подполье и 
принимавшего лично участие в этом своеобразном колядовании.

Таковы вкратце факты, характеризующие материальную и духовную 
культуру украинского населения Закарпатской области. Сохранению 
упомянутых выше архаических пережитков в этой области способство­
вали исторические условия. Почти целое тысячелетие население Закар­
патья было угнетаемо венгерскими магнатами и их властями. Украинцы 
находились на положении бесправных крепостных рабов. Они веками 
не имели школ, не допускались к сельскому и городскому само­
управлению и т. д. Им не разрешалось поселяться в городах и ра­
ботать на фабриках, заводах и транспорте на собственной территории. 
Их угнетало также и духовенство. Все это являлось своеобразным мето­
дом насильственной ассимиляции. Но население Закарпатья энергично 
сопротивлялось венгерской ассимиляции, сохраняя при этом как свою 
материальную культуру, так и глубокое сознание этнической принад­
лежности к восточным славянам, а вместе с тем и различные древней­
шие восточнославянские традиции. Фиксация всего этого далеко еще не 
закончена; дальнейшая работа по изучению этнографии Закарпатья даст 
возможность сделать соответствующие обобщения и теоретические вы­
воды. Однако по некоторым вопросам можно уже сейчас высказаться 
более определенно. Так например, изучение женской одежды показы­
вает, что, несмотря на ее разнообразие (см. стр. 74—77), в с в о е й  
о с н о в е  о н а  е д и н а  и в ц е л о м  я в л я е т с я  ч а с т ь ю  в о с ­
т о ч н о у к р а и н с к о г о  к о м п л е к с а  ж е н с к о г о  к о с т ю м а .  
Особенно наглядно показывают это рассмотренные выше первый и тре­
тий комплексы. Подобные результаты получаем и при рассмотрении 
жилища закарпатских украинцев. Вместе с тем изучение закарпатского 
материала дает возможность показать беспочвенность различных бур­
жуазно-националистических и профашистских концепций, как например: 
отрицание права на существование украинского языка и литературы в 
Закарпатье, отрицание исконного права украинского населения на зани­
маемую им территорию Закарпатья, отрицание принадлежности украин­
ского населения к восточным славянам и, наконец, отрицание богатой 
культуры древнего периода славян Закарпатья. Все эти реакционные 
теории разоблачаются действительностью.

После воссоединения с УССР и создания органов Советской власти 
Закарпатье встало на путь социалистического преобразования и даль­
нейшего развития, что ведет к глубоким изменениям в быту, в матери­
альной и духовной культуре населения. Поэтому изучение процесса 
коренной ломки старого архаичного быта и создания нового, социали­
стического, на базе высокой техники и культуры, является неотложной 
задачей, и начатая в 1947 г. работа должна быть широко развернута в 
ближайшее время.

По всьому св1ту стала новина, 
Коли добра мама Стал1на уродила. 
Коли мама Сталша уродила, 
Зв 1зда Красна, пьятикутна 
На увесь CBir свггила.
Та йак його породила,
Та красно зложила,
Та зелене c ih o  брала

Шд него стелила.
Та йак йему постелила,
Та ид’ ему ствала:
«Люляй, люляй, синку, засни, 
Бо й я бим уж е спала».
«Ой, ти не спи, мамко.
Хоть йедну хвилину,
Доки я не збудую  
Сощйалистичну крайшуя.



Б. А. РЫБАКОВ

Д РЕ В Н И Е  ЭЛ Е М Е Н Т Ы  В РУССКОМ  Н А РО Д Н О М  
ТВОРЧЕСТВЕ

{Женское божество и всадники)

В истории изучения славянского язычества наступил перелом в 
1926 г., когда В. А. Городцов связал воедино дотоле разрозненные 
области — этнографию и археологию *. От этого соединения выиграл и 
этнографический материал (сюжетная вышивка), получивший двухты- 
сячелетиюю перспективу, и научные представления о древнерусском 
язычестве, обогатившиеся новыми сведениями о культах. В немного­
численный пантеон восточнославянских божеств, перечисленных лето­
писцем, из лесного края былин и сказок вошла неведомая богиня в 
пышном окружении цветов, зверей, птиц и торжественно скачущих 
всадников.

Значение открытия В. А. Городцова, указавшего поразительное сход­
ство севернорусских вышивок с сюжетами скифо-сарматского и дакий- 
ского мира, было настолько велико, что определило дальнейшее на­
правление исследований. Если ранее научная мысль вращалась по 
преимуществу в кругу вопросов, связанных с культом Перуна, Веле­
са, Даждьбога, Стрибога, то после работы В. А. Городцова внимание 
переключилось на анализ этнографических материалов, на истолкова­
ние сюжетов народного творчества2. Однако, несмотря на большое 
внимание к новой этнографической тематике, несмотря на неоспоримое 
значение ретроспективного метода, у нас еще остались нерешенными 
два круга вопросов: во-первых, о генетической преемственной связи 
между сармато-дакийским ритуальным искусством Юга и русским се­
верным шитьем, а во-вторых, о  сущности самого культа великой боги­
ни, разгадка ее места в славянском языческом пантеоне. В. А. Город­
цов, называя свою статью предварительным сообщением, указал лишь 
крайние звенья генетической цепи, сопоставил предметы, разделенные 
промежутком в две тысячи лет, и указал на поразительное сходство 
изображений, вплоть до мельчайших деталей. Предложенное им объ­
яснение этого сходства — расселение славян с дунайской прародины — 
возвращает нас к временам Нестора и не может удовлетворить. Но 
тогда возникает мысль о конвергенции сюжетов, об отсутствии прямой 
связи между дунайским искусством II— III вв. н. э. и архангельской 
•вышивкой XIX в. Отсюда возникает наша первая насущная задача:

1 В. А. Г о р о д ц о в ,  Дако-сарматекие 'религиозные элементы в русском народ­
ном творчестве, Труды Государственного исторического музея, вып. I, М., 1926.

2 Л. А. Д и н ц е с ,  Русская глиняная игрушка, 1936; е г о  ж е , Изучение рус­
ского народного искусства и наследие Н. Я. Марра, Краткие сообщения ИИМК, 
т. XII, 1946; Л. Д и н ц е с  и К.  Б о л ь ш е  в а, Народные художественные ремесла 
Ленинградской области, «Сов. этнография», т. II, 1939. Почти одновременно с работой
В. А. Городцова появилась статья Вс. Саханева, не внесшая ничего нового в науку 
и продолжавшая традиции Стасова.— Ом. V. S a k h a n e v ,  Sur l’origine de l'art 
populaire russe, Eurasia Septentrionalis Antiqua, vol. IV, Helsinki, 1921.



Древние элементы в  русском народном творчестве • 91

рассмотреть весь археологический и изобразительный материал, нахо­
дящийся в этом большом хронологическом промежутке между скифо­
сарматскими древностями, с одной стороны, и 'этнографическими сбора­
ми — с другой. Второй задачей является приведение в систему всех 
данных о культе великой богини, установление вариантов изображе­
ний, расшифровка атрибутов, раскрытие содержания культа по всей 
совокупности древних и новых изображений и фольклорных данных.

В этой статье я ставлю перед собой только первую задачу и лишь в 
небольшой степени попытаюсь решить часть второй.

Особенность этнографического материала, накопленного в музеях 
за XIX и XX вв., особенность, затрудняющая его историческое изуче­
ние, заключается в том, что он отражает не одну какую-либо стадию 
в развитии народного мировоззрения, а сразу дает нам все звенья эво­
люционного ряда от самых архаичных и примитивных представлений 
до сложных и высокоразвитых. Этнографические данные можно срав­
нить со снимком с нескольких совмещенных негативов или с кладом, 
в котором накоплены монеты разных эпох. В этом и сложность и цен­
ность этнографии. Типологическое изучение сюжетов народного искус­
ства важно только как предварительная черновая работа, которая сама 
по себе не приведет к историческим выводам. Как монеты из клада 
нумизмат раскладывает по отдельным царствованиям, так и нам нуж­
но уловить историческую последовательность сюжетов. Для этого пре­
жде всего нужно рассмотреть весь накопленный материал в хроноло­
гическом порядке по определенным эпохам: 1) скифская (конец I тыся­
челетия до н. э.); 2) сарматская (начало I тысячелетия н. э.); 3) ант- 
ская (середина I тысячелетия н. э.); 4) Киевская Русь (X—XIII вв.); 
5) крестьянское искусство XIX—XX веков.

Однако было бы большим заблуждением думать, что одно лишь 
распределение материала по этим хронологическим рубрикам уже ре­
шило бы задачу определения эволюции того или иного культа. Дело 
в том, что имеющийся у нас материал различается также и географи­
чески.- вещи скифского времени связаны с южнорусскими степями, ве­
щи сарматского времени охватывают более широкую территорию, про­
стираясь далее на запад по Дунаю. Предметы антского времени, не 
встречаясь на Дунае, ограничены! только Средним Приднепровьем, зем­
лей полян. В .X—XII вв. вещи, свидетельствующие о культе великой 
богини, исчезают в Приднепровье и становятся известны в широкой 
полосе славяно-чудского пограничья от Ильменя до Клязьмы. Массо­
вый этнографический материал уцелел еще севернее — в Архангельской 
и Вологодской областях. Таким образом, каждая новая эпоха перено­
сит нас в новую область, в новую , историческую среду. Необходимо 
учитывать также и то важное обстоятельство, что если этнография 
дает нам в с е  формы народного творчества на, разнообразной фактуре 
(дерево, металл, ткань) и во в с е х  областях народного быта (жилище, 
утварь, одежда, головные уборы), то перечень предметов ранних эпох 
неизбежно отрывочен, неполон, освещает всегда лишь одну какую-то 
сторону быта, известную нам лишь в силу большей прочности того 
материала, из которого сделаны интересующие нас предметы (свинец, 
мрамор, бронза).

Анализируя любую археологическую категорию, мы должны по­
мнить, что она является лишь частью многообразного и сложного ком­
плекса. Кроме того, рассмотрение вопросов народной идеологии на про­
тяжении двух тысячелетий не может быть отделено от вопросов этно­
генеза, что осознавалось еще В. А. Городцовым и решалось им в духе 
господствовавшей тогда теории расселения из «прародины».



92 Б. А. Рыбаков

Культ великой богини у скифских племен Причерноморья и Придне­
провья достаточно хорошо обрисован в работах М. И. Ростовцева3. 
Богиня или восседает на троне, окруженная свитой жрецов, или же 
стоит между двух коней. Особенно интересна знаменитая золотая пла­
стина из сарматского кургана III в . до н. э.< Карагодеуашх на Кубани,, 
где мы видим несколько ярусов изображений. Из них среднее — боги­
ня между двух коней. Священный рог, ритон из этого же кургана 
украшен оковкой с изображением двух всадников-сарматов, кони кото­
рых стоят в геральдической позе друг против друга, попирая тела 
каких-то побежденных врагов.

Из этого же района происходит еще одна оковка рога с изображе­
нием богини, древа жизни, конского черепа на шесте и всадника с куб­
ком 4.

Вещи, на которых встречены интересующие нас сюжеты, это — го­
ловной убор жрицы и священные сосуды; в бытовую среду эти са­
кральные изображения не проникали. Они были достоянием только по­
священных и только их они сопровождали в могилу. Культ богини 
Гистии-Табити позднее, в римское время, проникает и в города: в не­
крополе Пантикапея известно большое число глиняных статуэток вели­
кой богини5. Особый интерес представляет глиняная таблетка из 
Херсонеса в виде эдикулы с треугольным фронтоном, разделенная на 
два яруса. Внизу мы видим ту композицию, которая надолго станет 
предметом нашего внимания: центром композиции является женщина 
с поднятыми руками, по бокам ее два всадника; головы коней около 
рук богини. В верхнем ярусе эти же персонажи представлены круп­
ным планом: погрудные рельефы изображают женщину между двух 
бородатых мужчин б. В римско-сарматское время, в I—IV вв. н. э., 
очень много изображений богини со всадниками появилось на берегах 
Дуная в Мизии, Дакии и Паннонии 7. В долине Дуная мы видим ка­
менные и свинцовые рельефы небольшого размера, портативные, без 
надписей. Центральное место занимают богиня и два всадника, попи­
рающие копытами коней распростертых побежденных врагов. Богиня 
часто кормит коней. Наиболее ранние из рельефов (I— II вв.) дают 
изображение только одного всадника, скачущего вправо к встречающей 
его богине. Над этой основной композицией помещались обычно по­
грудные изображения бога солнца в лучистом уборе и бога луны с по­
лумесяцем в волосах. В этом же верхнем ярусе изображались петух 
(рядом с солнцем), птица рядом с луной, орел в центре, две змеи, 
звезды. Иногда мы видим здесь Гелиоса на колеснице. Нижний ярус 
обычно заполнялся изображениями различных принадлежностей жер­
твоприношений (рыба, баран, хлебы, сосуды и др.). Часто изображен

3 М. И. Р о с т о в ц е в ,  Представления о монархической власти в Скифии и на 
Боопоре, Изв. Археол. комиссия, выя. 49; е г о  ж е, К'ульт Великой богини в Южной 
России, «Revue des etudes grecques», XXXII, 1919.

4 В. А. Г о р о д ц о в ,  Указ. соч., рис. 18, 19, 20. Этнограф Г. С. Маслова нашла 
ряд параллелей изображению богини с  одним всадником и считает этот вариант древ­
нейшим {«Народный орнамент волжских карел» — рукопись, использованная мной 
с любезного разрешения автора, стр. 122.— Б. Р.).

5 М. И. Р о с т о в ц е в ,  Эллинство и иранство на юге России, ГТтг., 1918, стр. 177.
6 К. К. К о с  т  ю ш к о  -В  а л  ю ж и ни  ч, Отчет о раскопках в Херсонесе Тав­

рическом, Изв. Археол. комиссии, вып. 16, СПб., 1905, стр. 62, рис. 20.
7 Многочисленная литература о дакийских образцах обобщена в 'работе D. Т и- 

d о г, I cavalieri danubiani, Ephemeris Daco-romana, vol. VII, Roma, 1937. Дополнением 
к ней является статья М. A bram ic, Novi- votivni relijefi okonjenih bazanstva iz Dal- 
macije, «Serta Hoffileriana», Zagreb, 1940. Автор первой работы, румынский ученый, 
слишком искусственно старается оторвать «дунайских всадников» от южнорусских 
древностей и представить Дакию как родину этого культа. Хронология против него. 
М. Абрамич, директор музея в Сплите, указал ряд памятников культа великой богини 
в Далмации вокруг резиденции императора Диоклетиана.





94

лев. Некоторые таблетки перегружены символами и второстепенными 
персонажами, но композиция из богини и двух всадников всегда ясна.

Исследователи затрудняются в наименовании центральных персо­
нажей. Всадников сопоставляют с Кабирами-диоскурами, а относитель­
но богини вспоминают имена Немезиды, Артемиды, Гекаты, Кибелы, 
Ники, кельтской Эпоны и др., но ни на одном из них остановиться не 
могут. В дунайских надгробиях с надписями (но без изображений) 
римские солдаты обращаются к женскому безымянному божеству, на­
зывая его лишь нарицательно: «sancta», «regina», «regina augusta»8, 
т. e. так же, как обращались русские к своей христианской богине Ма­
рии, никогда не называя ее по имени, а только иносказательно: «ца­
рица небесная», «пречистая», «богородица», «владычица», так же как 
иносказательно называли «хозяина леса» — «медведь».

Перед нами стоит очень важный вопрос о причинах появления на 
Дунае в римское время культа великой богини и всадников, неизвест­
ного римлянам, но чрезвычайно близкого к более раннему скифо-сар­
матскому культу. Является ли это новым проявлением местного дунай­
ского культа, нашедшего лишь новую форму выражения в свинце и 
камне, или же это привнесенный извне, искусственно привитый здесь 
культ (например, митраизм)?

В гальштатских погребениях Среднего Дуная и Иллирии часто 
встречаются привески с цепочками, напоминающие шумящие привески 
северо-востока Европы X—XII вв. В них мы видим обычно композицию 
из двух конских голов, обращенных в разные стороны. Центром компо­
зиции является, однако, не женская фигура, а солнечный диск с  лу­
чами. В л ахенскую эпоху, близкую к нашим дунайским образкам, на 
западной окраине области их распространения (в провинции Норикум) 
хорошо известен культ великой солнечной богини, окруженной всадни­
ками. Большой интерес представляет бронзовая колесница из Юден- 
бурга (Норикум) 9. В центре колесницы возвышается огромная фигура 
женщины; на поднятых руках она держит диск, от которого спускаются 
две пары змей. По сторонам богини — два всадника со щитами. Перед 
богиней — сцена ритуального убиения жертвенного оленя, над которым 
один из жрецов заносит топор-кельт. Если мы мысленно перенесем эту 
трехмерную композицию (с удвоением всех персонажей) на плоскость, 
то получим нечто, очень близкое к дунайским образкам: богиня, два 
всадника, жертвоприношение.

Итак, по обе стороны области распространения дунайских образков 
мы видим более ранние доказательства существования культа великой 
богини со всадниками, ^  западе — в кельтской (или кельто-венедской) 
среде, а на востоке — в сарматской. В обоих случаях этот культ пред­
ставлен не массовыми находками, а уникальными предметами, принад­
лежавшими жреческой касте. Вполне возможно, что на всем протяже­
нии от Паннонии до Приазовья этот культ существовал издавна, но не 
проявлялся в таких массовых и прочных предметах, как каменные и 
свинцовые образки. У местных племен, из которых впоследствии сфор­
мировались склавины и анты, могли существовать предметы такого 
культа, выполненные домашним способом из дерева, или священные 
изображения, вышитые на полотенцах, завесах, племенных знаменах. 
Прочного реквизита, который позволил бы увековечить культовые изо­
бражения, могло долгое время и не быть. При всей шаткости подобных 
аргументов «от молчания» я все же решаюсь упомянуть о них, так

8 D. T u d o r ,  Op. c it , 55. В одном из всадников (левом, находящемся под зна­
ком солнца) иногда хотят видеть Марса. Быть может, с этим стоит в связи молот, 
изображенный в руке левого солнечного всадника.

9 К. S c h u c h h a r d t ,  V orgeschichte von Deutschland, Berlin, 1928, рис. 181.



Д ревние элементы в русском народном творчестве 95

как об этом же красноречиво говорит русская вышивка — каждое по­
лотенце само по себе недолговечно и археологического следа не оста­
вит в веках, но традиционность сюжета так велика, что позволяет до 
мелочей сопоставить русские полотенца с дунайскими образками. Итак, 
явных следов культа богини и всадников в эпоху более раннюю, чем 
«дунайские образки», мы здесь не видим, но это не может служить 
доказательством полного отсутствия такого культа в дунайских дерев­
нях. Затем в определенный исторический момент появляется большое 
количество (свыше 130) памятников этого культа. Этот момент — пе­
риод римской экспансии за Дунай и борьбы с туземными племенами, 
против которых строится много крепостей. Обилие вотивных рельефов 
в римских городах с многолюдными гарнизонами (Сирмиум, Синги- 
дунум — Белград, Ратиария, Альмус, Апулия, Несс — Ниш, Дуросто- 
рум — Силистрия и др.), связь рельефов с солдатскими кладбищами 10 
и отсутствие их за пределами limes’a — все это может подсказать нам 
мысль о том, что ритуальные таблетки с изображениями неведомых 
римлянам и фракийцам богов появились здесь в среде римских войск, 
набранных из различных, преимущественно нетуземных племен. Отор­
ванные от родных мест, но верные своей «владычице», солдаты при 
посредстве литейщиков и резчиков воспроизводили священные изобра­
жения богини в свинце и камне. Если это допущение верно, то «дунай­
ские образки» почти выйадают из орбиты этногенических вопросов, так 
как очень трудно указать источник пополнения римских гарнизонов. 
Здесь могли быть и кельтские .дружины, и сарматские, и даже антские. 
Кому из них принадлежали изображения богини со всадниками, ска­
зать трудно. У восточных славян мы находим удивительную, пронесен­
ную через двадцать столетий, сохранность не только самого сюжета, но 
даже деталей иконографии. Приведу пример: для «дунайских всадни­
ков» характерны растоптанные копытами коней, распростертые на 
земле враги. И вот на одном из русских полотенец (неизвестном 
В. А. Городцову) под копытами коней мы видим простертые бесфор­
менные тела, обращенные головами к центру композиции, как и на 
дунайских рельефах II—III вв. 11 Как и на дунайских таблетках, рас­
члененных на горизонтальные ряды и обремененных магическими 
символами, так и на русском полотенце мы видим горизонтальные ряды 
символических изображений (птицы, вода, головы животных, человече­
ские фигурки, растения).

Свинцовые таблетки с дунайскими всадниками представляются мне 
романизованной передачей каких-то народных сарматских (?) изобра­
жений, быть может уже в то отдаленное время ^выполнявшихся жен­
щинами на тканях.

Движение гуннов начисто уничтожило на берегах Дуная культ бо­
гини и двух всадников. По крайней мере, ни один из исследователей не 
указывает рельефов с дунайскими всадниками позднее IV в. Это еще 
раз заставляет ставить их в связь с городами римского времени, а не 
с деревней.

Для .эпохи, следующей за «великим переселением», мы располагаем 
большим количеством памятников культа великой богини, происходя­
щих с территории Среднего Приднепровья, где этот культ известен со

10 D. T u d o r ,  Указ. раб., стр. 12. Градищ е—>место погребения солдат Клавдиев- 
ского легиона.

11 «Вышивки», М., 1933, табл. II.



Д ревние элементы в русском народном творчестве 97

скифского времени (находки в Сахновке на Руси). Следы этого культа 
находим мы и в эпоху бытования в Приднепровье предметов с выемча­
той эмалью, синхронных с дунайскими образками. В коллекциях Нов- 
город-Северского музея хранилась застежка с выемчатой эмалью 
III— IV вв., представляющая собой вытянутую пластинку; середина ее 
украшена белой эмалью, а по концам белого поля головами к середине 
(как на полотенцах) изображены сильно стилизованные фигуры жен­
щин с поднятыми вверх руками. Сходство с вышитым полотенцем уве­
личивается от расцветки: середина сделана белой, в цвет полотна, а 
женские фигуры залиты красной эмалью, как бы вышиты красными 
нитями 12. К сожалению, остальные предметы этой техники, широко 
распространенные в Среднем Приднепровье, доведены до такой степе­
ни стилизации, что разгадать их содержание невозможно: есть как
будто бы женские фигуры (?), жертвенники, головы рогатых животных 
(?), кресты, но все это слишком гадательно. Более ясными памятника­
ми культа богини следует считать антропоморфные фибулы VI— 
VII вв. н. э. Впервые на них обратил внимание Д . Н. Эдинг, правильно 
связавший их с культом богини. В Пастерском городище, где найдена 
большая часть таких фибул, он был склонен видеть даже какое-то важ­
ное по своему значению святилище богини.13 Ошибка покойного иссле­
дователя заключалась в том, что он датировал фибулы значительно 
более ранней эпохой, будучи введен в заблуждение датировками 
А. А. Спицына (время около начала н. э.).

Мной составлена хронологическая таблица фибул Среднего Придне­
провья, в которой антропоморфные фибулы замыкают собой развитие 
пальчатых фибул V—VI вв., и, следовательно, относятся к более поздней 
эпохе VI—VII вв., что подтверждается находками в Суук-Су и в 
окских могильниках.

В бурную эпоху VI в., когда анты устремились к южным городам 
и побеждали юстиниановскую Византию, в Среднее Приднепровье были 
привезены с юга, из Боспора, образцы^ бытовавших там пальчатых фи­
бул. Эти образцы воспроизводились в несколько более грубом виде, 
без камней и без позолоты, но с сохранением общего контура. Но очень 
скоро боспорское украшение было переделано антскими мастерами 
сообразно местным вкусам и на металл фибул были перенесены тузем­
ные образы, бытовавшие ранее на каком-то менее прочном материале. 
Сначала появляется человеческая голова с двумя звериными и двумя 
птичьими головами по сторонам. Затем вся фибула подчиняется компо­
зиционно человеческой фигуре в широкой юбке, вокруг которой распо­
лагаются симметрично птицы, кони, змеи 14. Возможно, что это видо­
изменение произошло под влиянием бытовавших здесь в более раннее 
время фибул с двумя головами 15. В IV—V вв., т. е. до массовых похо­
дов на юг, в лесостепной зоне Среднего Приднепровья появляются 
фибулы с двумя птичьими или звериными (конскими?) головами, но 
без человеческой фигуры в центре. Походы на юг принесли новый кер­
ченский тип пальчатых фибул, которые вскоре на антской почве оброс­
ли изображениями богини, окруженной птицами, змеями и животными. 
Всадников мы здесь не видим, от южной сарматской композиции оста-

12 Новгород-Северский музей. Вещи из Редичева.
13 Д . Н. Э д и п  г, Антропоморфные и зооморфные фибулы Восточной Европы, 

Труды Ин-та национальных и этнических культур Востока, т. II, М., 1931.
14 Д . Н. Э д и н г ,  Указ. соч.
15 А. К а л и т  и н с к и й, К вопросу о некоторых формах двупластинчатых фвбул

из России, «Seminarium Kondakov;ianum», т. II, Praha, 1928, табл. XXXIX, рис. 83—89.
Эти фибулы найдены в могильнике Суук-Су, в склепе, где один из соседних костя­
ков сопровождался монетой боепорского царя Фофорса (279— 308 гг. н. э.).

7 Сов. этнография, JV* 1



98 Б. А. Рыбаков

д

г

Таблица III. Раннеславянские изображения богини природы:
А  — бронзовая застеж ка IV в . н. э .; женская Фигура с поднятыми руками; Б — бронзовая фибула- 
VI! в.: человеческая ф игура, птицы и змеи (Полтавщина); В  серебряная фибула VII в.; женская 
ф игура и кони (бассейн р. Р о е м );/ — русская резьба по дереву (прялка); женская фигура, окру­
женная птицами и конями; Д  — бронзовая пластинка из кургана »Курская обл.); Е — русская вышивка; 

богиня в окружении представителей всех стихий



Д ревние элемС'гты в русском народном творчестве S9

лась лишь богиня, а место коней иногда заступали птицы, j y а некото­
рых экземплярах центральная фигура — мужчина.

Образ богини без всадников хорошо знаком и русской вышивке.
В северном шитье мы встречаем такую богиню, окруженную предста­
вителями всех стихий — воды, земли и воздуха |6. Над орнаментальными 
рядами с символами огня и схематическими фигурками людей воз­
вышается богиня, держащая в каждой руке по птице (паве) с птенцом.
У ног ее — водоплавающие птицы, растения и два животных (льва ?) 
в геральдических позах. В. А. Городцовьим издано изображение богини 
с птицами в руках и двумя змеями по бокам 17.

Еще больше сходства с фибулами VI—VII вв. имеет деревянная 
резьба. Здесь нередко мы видим серию симметрично положенных кон­
ских и птичьих голов, над которыми главенствует фигура женщины 13.

Богиня-оранта, но без звериного окружения появилась в славянском 
искусстве еще до знаменитых походов на Византию. После же этих 
походов вокруг богини обязательными ее спутниками появляются кони 
или их символическая замена — птицы. Возможно, что этот переворот 
в сюжетике, эта любовь славянских мастеров к коням явились резуль­
татом роста конных дружин и впитывания в славянскую земледельче­
скую массу потомков более южных сарматских племен, издревле из­
вестных коневодов 1Э.

Какова была дальнейшая судьба этого сложного образа великой 
богини? На фибулах он постепенно упрощался, превращаясь в 
VII—VIII вв. в схематическое изображение женщины, а в IX в. и сами 
фибулы этого типа совершенно исчезли из употребления. Но в одном из 
курских курганов X—XI вв. встретилась бронзовая пластинка с изобра­
жением женщины и двух зверей по сторонам. Аналогии эта пластинка 
находит в Приуралье. На фибулах VI—VII вв. и на русской резьбе и 
в вышивке богиня жизни представлена во всем многообразии поро­
жденных ею и подчиненных ей живых существ.

Невольно вспоминается определение великой богини, сделанное во 
II в. н. э. римским писателем Люцием Апулеем, обвиненным впослед­
ствии в волшебстве: «Я — Природа, мать всего сущего, владычица сти­
хий, начало всех начал, высшее божество, царица теней. Будучи сама 
по себе ©диною, я чтима под столь ж е разнообразными видами, сколько 
существ земных».

Десятое столетие было эпохой расцвета славянского язычества, вы* 
двинувшего персонифицированных богов, известных нам по именам. 
После находки в 1848 г. в реке Збруче четырехликого божества ученые 
прибавили к именам Хорса, Перуна и Велеса еще одно имя — Свято- 
вита. Однако в этом отождествлении есть некоторая натяжка. Во-пер­
вых, Святовит неизвестен у восточных славян, а во-вторых, мы должны 
определить точнее сущность четырехликого идола. По целому ряду со-- 
владений с археологическими вещами идол датируется X в. 29. Эпоха 
Игоря и Святослава, когда дружинники клялись оружием у своих идо-

16 «Вышивки», табл. XX.
17 В. А. Г о р о д  ц о в ,  Указ. соч., рис. 1.
18 А. А. Б о б р и н с к и й ,  Батюлные деревянные изделия, вып. XI, табл>. 149, 

рис. 7 и 8 Парные всадники, отсутствующие <в этой части прялки, подробно изобра­
жены в нижней части того же предмета.

19 Некоторые исследователи считают, что племя русь, известное по письменным 
источникам с  VI в. н. э., является сарматским и связано с  роксоланами (С. П. Толстов).

20 Б. А. Р ы б а к о в ,  Рецензия на «Этногенез восточных славян», Вестник доев^
ней истории, № I, 1946, стр. 130. :

7*



о̂о Б. А. Рыбаков

лов, когда бог грозы превратился в бога войны и покровителя дру­
жин,— эта эпоха и должна считаться наиболее вероятным временем 
постановки величественного идола, увенчанного княжеской шапкой и 
снабженного мечом.

Можно вполне согласиться с установившимися взглядами, что перед 
нами на каменных гранях изваяния изображена вся славянская космо­
гония: небо, населенное богами, земля с ее людьми и пекло с пекель- 
нымй духами. 'Мужскому божеству на небе соответствует на земле 
мужчина, женскому божеству — женщина (в одном случае — с ребен­
ком) .

Ktq ж е из четырех богов был главным? И можно ли вообще гово­
рить о' выделении одного божества? Мне думается, что мы можем 
получить определенный ответ. Если бы' все четыре божества были рав­
ны и все грани равноценны, то это равенство четырех граней можно 
'было бы. проследить на всех трех горизонтальных членениях. Между 
тем, нижний ярус определенно ориентирует нас: одна грань совершенно 
пуста, на противоположной изображен «пекельник» — атлант, поддер­
живающий землю. Пустая грань, очевидно, была прислонена к какой-то 
опоре; над ней находится самое бедное изображение бога, без вся­
ких атрибутов. Таким образом, определяются задняя сторона изваяния 
(с пустой гранью в нижнем поясе) и его передняя, основная сторона, 
противолежащая цустой грани. На главной лицевой стороне мы видим 
не Святовита, .а все ту же древнюю богиню с турьим рогом изобилия в 
руке. У ног ее на. земле женщина с дитятей, а еще ниже — подземный 
бог, поддерживающий землю. Рядом с богиней — конный воин, быть 
может Перун, поставленный здесь рядом с ней, как на дунайских 
образках Марс рядом с богиней, как всадники на ритуальных вышив­
ках.

Тысячи русских курганов X—XII вв. дают ценнейший материал по 
истории народной жизни, в том числе и языческого мировоззрения. 
В это время, когда уже сложилось Киевское государство, когда города 
приняли и восприняли христианство, деревня была еще полна языческой 
старины, .волхвы еще не сложили оружия, и почти повсеместно исполня­
лись прежние языческие обряды «игрища бесовские» и «прелести ел- 
*линские». Но все же разница между северной и южной половиной рус­
ского славянства еще чувствовалась: на юге раньше исчезли курганы, 
значительно меньше было языческих амулетов' и различных сберега­
тельных символов. И в современном украинском народном искусстве 
уцелело1 меньше древних сюжетов. Богиня со всадниками известна в 
вышивках, из Кролевца и близ Переяславля-Хмельницкого, но эти изо­
бражения сильно стилизованы и не идут в сравнение с северными. 
В эпоху Киевской Руси языческое искусство отодвинулось в глубь смо­
ленских, новгородских, ярославских и рязанских лесов, где оно поддер­
живалось и культивировалось как в славянской, так и в чудской среде 
с ее кудесниками и волхвами.

Навстречу христианским иконкам, шедшим с мелочными «гостебни- 
ками» из торговых городов юга, отсюда, из северных областей, шла 
волна другого товара — языческих амулетов с коньками, украшенными 
солнечными знаками, топориками, ключиками, отлитыми из серебра 
медвежьими когтями и челюстями волка. Среди разнородных предметов 
женского личного обихода из курганов славян и славянизировавшихся 
мери, веси и води мы найдем много предметов с парными головками 
коней и женской фигурой в центре. В качестве примера укажу на 
бронзовую подвеску X в. из Заозерья в Приладожье. В центре подве­
ски — голова богини, от которой отходят в стороны конские головы 
тщательной скульптурной отделки с висящими вниз поводьями. Туло-



Д ревние элементы в русском народном творчестве 101

3  И
Таблица IV. Русские изображения X в. (богиня, кони, ромбический солнечный знак):

Л —бронзовая подвеска X в. в виде двух оленей по сю ронам  дерева (Псковщина): Б—бронзовый гре­
бень X в .; кони стоят по сторонам ромбического знака (Новогородская земля); В —славянский идол 
X в .; на лицевой грани- богиня с рогом в руке, рядом- вооруженные мужчины и конь (р. Збруч); 
Г— височное кольцо XIII—XIV вв .; два коня и ромбический знак (Белеев, на Оке); Д —кресало X- XI вв.: 
два коня и ромбический знак посредине (П риладож ье); Я—русская выш ивка: два всадника перед 
храмом богини, Ж —бронзовый игольнике изображением  здания и двух к о н е й ;3 — подвескаХ  в .: чело­
веческая ф игура и два коня (П риладож ье); рельеф  в пещ ере на р . Д нестре; человек в молитвенной

позе перед ромбическим знаком



302 Б. А. Рыбаков

■вище богини намечено треугольником. К нижнему краю подвески при­
вешены на цепочках гусиные лапки 21.

Когда появилась на севере богиня с конями? В могильниках рязан­
ских коневодов I—VI вв. ее еще нет. Первые датированные вещи отно­
сятся к X в., т. е. к тому времени, когда процесс ославянивания, внег 
дрения южных земледельческих элементов культуры протекал особен­
но успешно, что сказалось на языке, на обряде погребения и, как ви­
дим, на появлении на севере древнего южного культа. Правда, иконо­
графия этого культа несколько отлична от сарматской — здесь нет 
всадников, а есть только богиня и кони. Возможно, что в приведенном 
примере сюжет дан в сокращенной форме: вместо женской фигуры 
только одна голова, вместо всадников только кони, вместо птиц только 
лапки. Этот же сюжет, но в другой манере — женского шитья по прово­
щенным шнурам — известен нам и из Суздальской земли22. Наряду с 
изображением богини и двух коней мы видим здесь, в лесной полосе, 
древний мотив, пришедший с востока,— обнаженная всадница на коне, 
попирающем змею. Наряду с конями здесь есть и характерные для 
архаичной стадии культа олени. Интересно отметить еще одну особен­
ность севернорусских древностей — в них более часты, чем предметы 
с изображением богини, такие вещи, на которых женское божество за­
менено вертикальным стержнем с ромбическим навершием. Ромб все­
гда изображался очень четко и всегда имел в центре ромбический же 
вырез. По сторонам столбика с ромбом стоят кони головками к центру, 
к ромбу. По своим размерам ромб обычно находится на уровне кон­
ских голов. Самая ранняя вещь с ромбическим центром происходит из 
длинного кривичского кургана VI—VII вв., из Ярцева Смоленской 
области. Головы коней приросли к ромбу. Точно такая же композиция 
известна на кресалах X в. из Приладожья. К X в. относится и интерес­
ный бронзовый гребень с берегов Чудского озера. В центре гребня 
ромб и два коня, а по краям два медведя (?). Кони и ромб покрыты 
солнечными знаками — концентрическими кругами. 1Курган датирован 
монетами 971 и 997 23 гг. Наиболее поздними вещами с такой компози­
цией являются вйсочные кольца в земле вятичей XIII в. На наиболее 
поздних вариантах височных колец вдруг появляются кони по сторо­
нам столба, увенчанного ромбом. Иногда коней заменяют птицы, и 
тогда ромб исчезает24. Столб с ромбическим завершением не имеет 
никаких черт человеческой фигуры или священного древа, но то цент­
ральное место, которое он занимает, заставляет предположить в нем 
какой-то важный символ, равнозначный самой богине. Разгадку дает 
нам этнография южных славян. В Сербии и Черногории очень много 
надгробных памятников с солнечными знаками, в том числе с ромбом. 
В головах могилы водружается тонкий шест высотой около 2—3 м, 
на вершине которого из тонких ж е планок делается большой ромб. 
Иногда поверх ромба помещают небольшой крестик, примиряя хри-

21 W. R a w  d о n i k a s , Die Normannen der Wikingerzeit und das Ladogagebiet, 
Stockholm, 1930, рис. 50. Образ коня и водоплавающей птицы взаимно заменяется 
и одинаково связан с  водой и солнцем. На подвесках (коньках и уточках) X— XII вв. 
неизменно сущ ествует волнистая линия — символ воды. Коньки и уточки сильно 
стилизованы и внешне похожи. Обычными различиями являются привески: у уто­
чек—  лапки, у коней— бубенцы. В данном случае у четко сделанных коней прявг- 
дены лапки, может быть, дли того, чтобы окружить богиню не только конями, но 
и элементами изображения птицы.

22 А. А. С п и ц ы н ,  Владимирские курганы, Изв. Археол. комиссии, вып. 15, 
СПб., 1905, рис. 435.

23 К. В. К у д р я ш о в ,  Отчет о раскопках 1911 г. в Гдовском уезде, Записки 
Отделения русской и славянской археологии Русского археол. общ., т. IX, СПб., 
1913, С. Залгхтовье, курган 17, рис. 27.

24 А. В. 'А р ци  х о в с к и  й, Курганы вятичей, М., 1930, рис. 46.

f



Древние, элементы в  русском народном творчестве ]03

•стианское с языческим25. В белорусской и русской вышивке ромб 
всегда называется кругом. Ромб как символ солнца известен повсе­
местно. В древностях VI—XIII вв. ромб на шесте между двумя конями 
может рассматриваться как символ солнца. Большую близость к вы­
шивке обнаруживает такая композиция, в которой место коней зани­
мают олени с солнечными знаками 26. Шест, на котором держится ромб, 
внизу раздваивается, как бы превращаясь в корни священного дерева. 
Олени обращены к центру, их рога переплетены, образуя решетку, но 
среди круглых прорезей рогов мы ясно видим наверху единственную 
ромбическую прорезь27. Изображения богини и древа в вышивках 
очень часто бывают ромбовидны. Иногда ромб пересечен внутри кре­
стом, увеличивая сходство с сербскими надгробиями. Богиня, священ­
ное дерево и шест с ромбом — взаимозаменимые символы. Самым! ран­
ним памятником, свидетельствующим о почитании ромбического сол­
нечного знака славянами, нужно считать известный рельеф, выбитый 
на стене пещеры на Д нестре28. Там изображен ромбический знак, 
очень близкий к северным. Перед ним на коленях, в молитвенной позе 
человек, рядом дерево с петухом (эмблема солнца) на ветвях и жерт­
венный олень. Здесь перед нами два солярных символа — ромб и пе­
тух. Следует обратить внимание еще на один вариант композиции с 
двумя всадниками. В одном из костромских курганов найден бронзо­
вый игольник с литыми изображениями двух коней, стоящих перед 
зданием с двускатной крышей и дверью 2Э. Если мы сопоставим это 
изображение с вышивкой, опубликованной В. А. Городцовым на рис. 13, 
то увидим поразительное сходство. Вышивка дает нам следующее: в 
священной роще стоит храм с двускатной крышей, украшенной затей­
ливым князьком из двух звериных голов. Около храма стоят два коня 
с ромбическими знаками внизу. На конях стоят человеческие фигуры 
с воздетыми к небу руками. Внутри храма виден идол с ромбической 
головой. Именно идол, а не богиня, так как нет характерной для лю­
бой женской фигуры на вышивке широкой юбки. Перед нами — транс­
формация старого сюжета; антропоморфную богиню заменил столбо­
образный идол. И опять, как и в других примерах, вышивка значитель­
но полнее, а металлическая вещь очень скупа на детали.

Беглый обзор курганных материалов X—XVIII вв. приводит нас к 
следующим выводам: металлические вещи с языческими сюжетами 
передают только условно схему без подробностей; многие бронзовые 
предметы по характеру стилизации явно подражают вышивке (олени 
из Залахтовья).>/Упрощенные сюжеты известны нам главным образом 
не из коренных восточнославянских земель, а из широкой северовосточ­
ной полосы славяно-чудского мира, где в X—XII вв. еще протекал про­
цесс этногенеза. В русских областях мы должны допустить существова­
ние вышивки и резьбы, влиявших, быть может, и на соседние племена.

Предполагаемое существование древнерусских вышивок, незаметно 
для археологов пронесших древние священные образы до XIX в., до­
казывается тем, что в городское средневековое искусство, чуждавшееся 
тематики, связанной с изучаемым культом, иногда вдруг проникали

25 'Материалы Этнографического музея в Белграде.
26 Записки Моск. археол. ин-та, т. VII, М., 1910, табл. 1.
27 Культ оленя стадиально предшествовал культу коня и сохранился в этно­

графическом материале только далеко на севере (Карелия, Устюг) или там, где 
■сильна чудская струя. В археологическом материале известны золотые оленьи маски, 
надевавшиеся на жертвенных коней (курган Пазырык).

28 Д . В. А й н а л о в ,  История русской литературы, т. I, 1940.
29 П. Н. Т р е т ь я к о в ,  Костромские курганы, Л., 1931, рис. 30.



104 Б. А. Рыбаков

образы, типичные для вышивок. Так, например, в рязанской Кормчей 
XVI в. мы видим iB одном из инициалов нашу богиню с поднятыми 
вверх руками, в которых она держит по птице 30. Отсутстиве в архео­
логическом материале в русских областях металлических бытовых 
предметов с изображением богини следует объяснять особым торже­
ственным характером ритуальных изображений. Ведь и в этнографиче­
ском материале сцены поклонения всадников великой богине не раз­
бросаны беспорядочно на любых вещах, а сосредоточены в основном 
только на двух категориях вещей: 1) на прялке, являвшейся подарком 

жениха и хранившейся женщиной как символ до­
машнего благополучия; 2) на полотенцах («набож- 
ники», убрусы), применявшихся как ритуальная 
ткань во время свадьбы, похорон, встречи властей, 
богослужения. Полотенца вешали на священные 
деревья, на иконы. На Руси особенно почиталась 
икона «спас на убрусе».

Кто же была эта великая богиня, исключенная 
из сонма дружинных богов, никогда не упоминае­
мая по имени, но властно господствовавшая над 
русской деревней на протяжении многих веков? 
В ее честь воздвигались храмы, вокруг нее ехали 
всадники с оружием, дарами. Вокруг нее все рас­
цветает, живет, произрастает; к ней сбегаются зве­
ри, слетаются птицы, из нее самой произрастают 
деревья и цветы, и вся она пронизана солнечными 
символами. Солнечный диск нередко венчает ее 
голову; знак солнца заменяет ее тогда, когда не
считали удобным изображать ее самое. Это — не

северная Мокошь, злобствующая, завистливая ворожея. Едва ли это 
Рожаница-Артемида, упоминаемая источниками. Может быть, это бо­
гиня Земли, аналогичная фракийской Земеле, с которой ее роднит и
имя. Она должна быть близка Астарте, Кибеле, Деметре 31. У западных
славян известна богиня жизни и плодородия, изображения которой вы­
шивались на знаменах. Называли ее Жива. В средневековых чешских 
рукописях Жива изображалась в виде женщины с цветами в руках. 
Средневековый комментатор называл ее «Estas S iva»32. Образ женщи­
ны с цветком и- птицей в руках до сих пор бытует в народном искусстве 
Болгарии (в настенной росписи).

Несомненная связь Великой богини с землей и с растительностью 
заставляет нас обратить внимание на загадочную фигуру славянской 
мифологии — берегиню. Автор «Слова, како первое кланялися идолом», 
устанавливая последовательность языческих культов, считает, что по­
клонение «берегыням» было самым древним, изначальным; оно пред­
шествовало культу Рожаницы-Артемиды и, тем более,— позднему куль­
ту Перуна 33. В XVI в. «берегинь» уже путали с «вилами», а исследова­
тели XIX—XX вв. обычно ставили их в связь с водой, с берегом реки. 
М ежду тем, в нашем распоряжении есть греческий текст, переведенный 
на русский язык в первой половине XI в., где слово «берегиня» равно­

Изображение богини 
с птицами из Рязан­
ской Кормчей книги 

XVI в.

30 В. С т а с о в ,  Славянский и византийский орнамент, табл. LXXXV, рис. 13.
31 Быть может, русско-фракийское «земля» является скрещенным термином, где 

первая часть «зе» аналогична греческому названию земли, а вторая («мля») семанти­
чески связана с почвой, мелью, землей: мель, комель {т. е. то, что в земле).

3 2 L u b o r  N i e d e r l e .  Slovanske Starozitnisti, стр. 154.
33 H. Г а л ь к о в с к и й ,  Борьба христианства с остатками язычества в древней 

Руси, М., 1913, стр. 23. Это ж е «Слово» говорит о поклонении славян изображению 
богини: «кланяются, написавше жену в человеческ образ», стр. 25.



Древние элементы в русском народном творчестве 105

значно греческому Yb — земля 34. В смысловой связи с «берегиней» на­
ходятся такие слова, как «оберег» и «береза» — священное дерево сла­
вян и их соседей, дерево, заменяющее богиню на празднествах и оде­
ваемое тогда в  женские одежды («сёмик»). Разветвления смыслового 
значения слов с корнем «берег» можно представить так: 1) берег, брег, 
брЪг —  сопредельность земли и воды; суша; 2) берегу — охраняю^ 
оберег— амулет, бережчик — знахарь, колдун; 3) берегиня — земля, 
страна (греческ. yfj), берние — глина, земля; 4) берегиня, берегыня—■ 
богиня земли (и воды?), берегуша; 5) береза, бр-Ьза,— дерево Betula 
alba, олицетворение женского божества; березозол — месяц апрель 
(иногда март); березовица — хмельной напиток из сока березы.

Культ великого женского божества природы, земли, плодородия 
впервые улавливается нами в восточноевропейском археологическом 
материале в скифское время (если не считать трипольской культуры) 
одновременно с существованием точно такого же культа и в Централь­
ной Европе, на западной окраине области славянского этногенеза 
(колесница с богиней). Культ богини не профанировался, ее изображе­
ния не попадали на мелкие бытовые предметы и встречаются не часто. 
Продвижение Римской империи к области бытования этого культа сказа­
лось в создании многочисленных гарнизонов, солдаты которых создали 
пригодные для их военного быта портативные и прочные изображения 
культа богини, окруженной всадниками и символами солнца и луны. 
Примерно в это ж е время у восточных славян мы видим в бронзовых 
изделиях имитацию вышитого полотенца с фигурой богини-оранты. 
В это ж е время появляется и ромбический символ солнца, иногда заме­
няющий богиню (днестровский рельеф).

В эпоху великого переселения, когда в состав лесостепных племен 
влилась южная сарматская струя, очевидно, нарушились некоторые за­
преты и на фибулах Среднего Приднепровья появилось изображение 
богини, окруженной конями, птицами и змеями. В X в. огромный ка­
менный идол из славянского святилища на Збруче представлял всю 
космогонию славянина в целом — и небо, и землю, и ад, а на главном 
месте мы видим опять-таки великую богиню с рогом изобилия и воору­
женного всадника рядом с ней. К этому времени относятся сведения о 
Живе у западных: славян. В XI—XII вв. ни городские клады, ни дере­
венские курганы русских княжеств не дают нам вещей, связанных с 
культом богини. Только в северной половине Восточной Европы, в Нов­
городской и Ростовской землях мы видим упрощенную передачу ри­
туальной сцены. В XIX в. архаичные сюжеты в полной неприкосновен­
ности фиксируются собирателями в крае былин и сказаний, в сокро­
вищнице истории русской культуры на Севере.

Культ великой богини, как бы оборвавшийся на збручском идоле, в 
действительности не исчез. Земледельческое население Руси перенесло 
все свои воззрения, все почитание на «богородицу», на «владычицу», и 
греческие художники, украшавшие Софийский собор в Киеве, знали, 
что делали, когда на самом главном месте в храме выложили огром­
ное изображение женщины с воздетыми к небу руками. Этим они сра­
зу подсказали киевским язычникам, что и в новой вере можно почи­
тать прежнюю великую богиню. В христианской иконографии мы часто 
встретимся со старыми привычными образами. Если Мария заместила 
собой великую богиню Живу, то образ двух всадников будет нам часто 
встречаться то в виде Георгия и Дмитрия Солунского, то Бориса и 
Глеба. Иногда на иконах мы в и д и м  двух всадников, а посередине фи- 
гуру с воздетыми, руками, которая хотя и названа Михаилом, но на

34 В. М. И с т р и н ,  Хроника Георгия Амартола в древнем славяно-русском 
переводе, т. I, Птг., 1920, стр. 363.



106 Б. А. Рыбаков

самом деле просто переносит на левкас иконы ту привычную компози­
цию, которая продолжала существовать в народном искусстве — боги­
ню между двух всадников.

Постепенно магические функции отошли к церковным изображе­
ниям, а вышивки и росписи с конями и женщиной продолжали суще­
ствовать или в застывшей традиционной форме или начинали жить 
новой жизнью жанровой картинки: всадники превращались в «кавале­
ров», а богиня — в «барыню».

Уцелевшие от времени севернорусские вышитые полотенца и прял­
ки являются драгоценнейшим фондом наших сведений о бытовавшем 
некогда в Европе культе великой богини жизни. История этого культа 
оказалась написанной не римскими или греческими учеными, а архан­
гельскими и вологодскими вышивальщицами красными нитями на 
полотне.



Л . П. П О Т А П О В

О П Ы Т  И З У Ч Е Н И Я  С О Ц И А Л И С Т И Ч Е С К О Й  К УЛ Ь Т У РЫ  И БЫТА
АЛ Т А Й Ц Е В

Тюркоязычные племена Горного Алтая, известные под общим наи­
менованием алтайцев, в большей части были объединены в 1922 г. в 
Ойротскую автономную область. С этого времени алтайцы вступили в 
новый период своей истории. Известно, что до революции они достигли 
лишь ступени патриархально-феодальных отношений и не прошли ка­
питалистического развития *.

Советская областная автономия как специальная форма государ­
ственного устройства отсталых в прошлом племен и народностей 
создала благоприятные условия для консолидации алтайских племен 
в национальность, для развития единой национальной культуры, для 
перехода их к социализму почти из первобытных форм быта. С тех пор 
прошло четверть века. За истекшее время, как ни мал этот срок с точ­
ки зрения исторического процесса, в жизни алтайцев произошли огром­
ные изменения. Изучая вопросы этнографии и истории алтайцев систе­
матически с 1923 г., непосредственно в их среде, я накопил значитель­
ный материал для характеристики социалистической культуры и быта 
и процессов их становления

Социалистическая культура и быт алтайцев представляют собой на­
столько сложный комплекс процессов, явлений, фактов, что научное 
описание и анализ могут быть выполнены только соединенными уси­
лиями различных специалистов. Хотя решение этой задачи во всем ее 
объеме выходит за пределы компетенции этнографа-историка, тем не 
менее я попытаюсь наметить и осветить хотя бы и кратко некоторые 
общие моменты проблемы, главным образом в историко-культурном 
плане. К этому обязывает меня прежде всего сознание исключительно 
высокого научного теоретического и практического значения проблемы. 
Не претендуя на полное разрешение этих вопросов, я нахожу необхо- 
димьщ сделать это еще и потому, что такая попытка предпринимается 
в отношении алтайцев впервые, что в существующей литературе об 
алтайцах, как и о большинстве наших советских народов, эти вопросы 
не только не рассмотрены, но даже не поставлены. Тем труднее моя 
задача, но, может быть, тем извинительнее промахи и недостатки, не­
избежные в такой работе.

Как известно, в настоящее время у алтайцев социалистический 
строй господствует безраздельно. Основой народного хозяйства являет­
ся социалистическое животноводство. В колхозах и совхозах сосредото­
чено основное поголовье скота и все посевы. Роскошные земли Горного 
Алтая, его пышные луга и пастбища перешли в вечную собственность 
колхозов. Свыше 700 тысяч гектаров пастбищ и свыше 200 тысяч гек-

1 См. мои работы: «Общественные отношения у алтайцев», «Историк-марксист», 
1940, №  11; «Возрожденный народ. Краткие очерки по истории алтайцев», Новоси­

бирск, 1942.



108 Л . П. Потапов

таров сенокосов передано навечно и бесплатно колхозникам на осно­
вании статьи 8-й Сталинской Конституции. Миллионы центнеров сена 
и сотни тысяч центнеров силоса заготовляют колхозы ежегодно с этой 
территории. Эту естественную кормовую базу для животноводства ал­
тайцам предоставил советский государственный строй. До революции 
они скитались со своими стадами по малопригодным местам, так как 
лучшие пастбища и сенокосы составляли собственность «Кабинета Его 
Величества», т. е. царя, и большей частью были захвачены зайсанами 
и баями.

Рис. I. Табун лошадей на зимнем пастбище. Колхоз «12 лет Октября» 
(Онгудайский аймак)

Современное социалистическое животноводство алтайцев резко от­
личается от первобытного кочевого скотоводства не только своей вы­
сокой товарностью. Его отличает, прежде всего, господство социали­
стических форм и методов труда, наличие высокой техники, примене­
ние научных методов и приемов хозяйствования. В большинстве райо­
нов алтайцы перешли в основном к стойловому содержанию скота, 
но на более высокой технической базе по сравнению с дореволюцион­
ным русским крестьянским хозяйством. Колхозный скот у алтайцев в 
зимнее время обычно содержится в теплых дворах, имеющих деревян­
ный пол, окна, кормушки. В специальных теплых помещениях содер­
жат также с момента рождения телят и ягнят, которых раньше поме­
щали у костра в жилой юрте, вместе с хозяевами или в особых (для 
ягнят) ямах (курке), где ягнята согревались, прижавшись друг к другу.

Пастбищное содержание скота ib течение круглого года сохранилось 
в настоящее время только в отдельных высокогорных районах, где оби­
лие скота и недостаток покосных площадей, а иногда и порода скота 
делают этот способ рациональным. Однако полукочевое скотоводство 
современных алтайцев резко отличается от дореволюционного. Колхоз­
ное полукочевое или даже кочевое скотоводство, основанное на широ­
ком и правильном использовании пастбищного корма в течение всего 
года, застраховано от основных бедствий, которыми являлись в про­
шлом гололедица, затянувшаяся весна, эпизоотии. Алтайские колхозы 
делают запас различных кормов для подкормки стада в случае 
исчезновения корма на естественных пастбищах. Это обстоятельство 
вместе с постоянным ветеринарным надзором и помощью, изучением и 
плановым использованием естественных пастбищ во все времена года 
создают современному кочевому скотоводству алтайцев необходимую



Опыт изучения социалистической культуры и быта алтайцев 109

устойчивость и большие хозяйственные перспективы. Нельзя не указать 
и на некоторые улучшения в технике кочевого скотоводства. Важней­
шими из них являются оборудование водопоев, мест укрытия скота от 
непогоды на зимних стоянках, улучшение бытовых условий пастухов- 
табунщиков, материальная заинтересованность их в деле увеличения и 
сохранения стада и т. д. Все это новые черты алтайского кочевого ско­
товодства.

В настоящее время, как говорилось выше, большинство алтайцев 
отказалось от кочевых и полукочевых форм скотоводства даже на ме­
стах древних многовековых кочевий и перешло к заготовке естествен­
ных кормов в размерах, обеспечивающих потребность как колхозного 
•скотоводства, так и скота, находящегося в личной собственности кол-

Рис. 2 . Бык-симментал. Колхоз « Д я н ы  дьол» (Онгу- 
дайский аймак)

хозников. Техника и приемы заготовки сена отличаются от обычных 
крестьянских способов дореволюционного времени. Социалистический 
строй насытил хозяйство машинным инвентарем. Широкое применение 
сенокосно-уборочных машин и силосование зеленых кормов — харак­
терные черты современной техники заготовки сена у алтайцев. Перво­
бытные способы вырывания травы руками или срезывание ножом с по­
следующим свиванием ее в жгуты (толгок) теперь не наблюдаются 
совершенно. Они сохранились только в памяти населения.

При характеристике социалистического животноводства алтайцев 
необходимо указать на изменение племенного состава скота. Алтайцы 
стремятся разводить высококачественные породы лошадей, коров, овец,



1 1 0 Л . П. Потапов

что в дореволюционное время было крайне редким явлением, характер­
ным для отдельных байских хозяйств. Темпы разведения породистого 
скоча характеризуют увеличение его количества в период с 1935 по 
1942 г. в 16 р а з2. Улучшению племенного состава стада весьма способ­
ствует скрещивание местных пород скота с известными своими выдаю­
щимися качествами породами (рысистыми лошадьми, коровами сим- 
менталами и овцами мериносами и др.). Специальные учреждения 
Ойротии ведут научную исследовательскую и практическую работу по

Рис. 3. Баран из колхоза Кош-агачского аймака

внедрению наилучших результатов в животноводство. К ним относится 
Областная комплексная сельскохозяйственная станция и Государствен­
ная заводская конюшня, занимающаяся разведением племенных лоша­
дей. Постоянная ветеринарная помощь и применение метода искус­
ственного осеменения также должны быть отнесены к современной тех­
нике скотоводства на Алтае. Пункты искусственного осеменения имеют­
ся в ряде колхозов. Они служат проводниками научных приемов жи­
вотноводства и пользуются большой популярностью.

Черты новой и улучшенной техники проявляются в отказе от под­
сосного способа доения, при котором теленок высасывал значительную 
часть молока, в приемах обработки молока. Теперь алтайцы сравни­
тельно редко получают сливки путем отстаивания молока в больших 
чашеобразных котлах. Обычно сливки отделяют при помощи колхозного 
сепаратора. Масло и сыр домашним способом делают в небольшом 
количестве, только для своих надобностей. Основное же количество

2 А. С а п е г о, Советской Ойротии 25 лет, газ. «Красная Ойротия», № 74 (3223) 
за 1947 год.



Опыт изучения социалистической культуры и быта алтайцев 111

масла и высокосортного сыра, которым славится Алтай, выделывается 
на заводах, построенных за последнюю четверть века.

Социалистическое животноводство с его передовой техникой и при­
емами вызвало рост стада в Ойротии. С 1932 по 1946 г. поголовье ско­
та р.сех категорий увеличилось на 30%, а> в колхозах за это ж е время 
оно выросло вдвое, несмотря на трудные военные годы 3. Социалистиче­
ское животноводство Горного Алтая выдержало испытания • войны, 
практически доказав свою силу и преимущество. В первые же после­
военные годы десятки алтайских колхозов исчисляют свои стада тыся­
чами голов, некоторые насчитывают в своем стаде свыше 15 тысяч 
голов (колхоз Кызыл-Маны), а колхоз «Мухор-Тархота»— более

Рис. 4. Пункт искусственного осеменения лошадей. Колхоз «Дяны дьол».

22 тысяч голов. Это важное явление нельзя объяснить только заменой 
первобытной техники и способов ведения скотоводства современной 
техникой и приемами и плановым хозяйствованием. В нем сказывается 
еще глубокая заинтересованность в развитии животноводства у рядо­
вого алтайца. Эта заинтересованность носит в первую очередь мо­
рально-политический характер. В ней проявляется пробудившееся и 
растущее сознание алтайцем-колхозником факта - освобождения его от 
многовекового двойного угнетения своими и царскими эксплоататорами, 
осознание факта, что рядовой колхозник-алтаец является сам распоря­
дителем своей судьбы и строителем своей жизни. Эти чувства свобод­
ного алтайца вдохновляют его на труд. Они нашли уже отражение в 
современном фольклоре.

Я — ойротский пастух, кланяюсь новой весне.
Свежему солнцу смеется птица.
Здравствуйте, горы! Здравствуйте, реки!
Здравствуй, белый огонь водопада!
Здравствуй, сосновая хвоя!
Открой свои красные ушки к  слушай:
Я здесь проходил, как ничтожный пастух богача,
Теперь я — хозяин-колхозник.

3 А. Са п е г о, Указ. раб.



J12 JI, П. Потапов

Само собой разумеется, что существенное значение в успехах ал­
тайского социалистического животноводства имеет и материальная за­
интересованность колхозника. Известно, что только за 1947 г., в по­
рядке дополнительной оплаты труда за выполнение плана развития 
животноводства и сохранение его поголовья, 1150 колхозников и кол­
хозниц получили более 4 тысяч овец, телят и жеребят4. Однако одной 
материальной заинтересованностью трудно было бы объяснить те мно­
гочисленнее примеры творческого, глубоко сознательною отношения к 
труду по укреплению алтайского колхозного хозяйства со стороны са­
мых различных возрастов и слоев алтайцев, лучшие представители 
которых удостоены правительственных наград5. Необходимо зафикси­
ровать факт формирования у передовой части алтайцев, под влиянием 
советского строя, новой психики, которой и присуще такое отношение 
к общественно-полезному труду.

Весьма существенную роль в народном хозяйстве алтайцев стало 
играть земледелие. Не -вдаваясь в анализ экономики земледелия и в 
описание агротехники, отмечу только ряд фактов, имеющих важное 
значение в плане развития культуры у алтайцев в советский период.

Земледелие у алтайцев в настоящее время исключительно плужное, 
в то время как еще 25—30 лет назад плужное земледелие существовало 
здесь в очень ограниченных размерах, главным образом в районах, где 
алтайцы постоянно общались с русской народной культурой.

Мотыжное земледелие с его карликовыми посевами, с его перво­
бытной техникой совершенно исчезло. Мотыга — абыл кое-где еще упо­
требляется в качестве огородного орудия труда. Прогресс культуры 
алтайцев в этом направлении заключается не только в том, что плуж­
ное земледелие стало здесь господствующим типом земледелия. Про­
гресс заключается в том, что эта более высокая форма заняла важное 
место в народном хозяйстве алтайцев. За годы существования Ойрот­
ской автономной области посевная площадь выросла в Горном Алтае 
по сравнению с дореволюционной в пять раз и исчисляется уже десят­
ками тысяч гектаров. Современное плужное земледелие алтайцев каче­
ственно отлично от старого земледелия, усвоенного от русских крестьян. 
Благодаря колхозному строю земледелие современных алтайцев осно­
вано на высокой технике, на применении системы Передовых агротех­
нических приемов. Широкое применение сельскохозяйственных машин, 
начиная от плуга, жатки, простой молотилки, кончая трактором, слож­
ной молотилкой или комбайном, различных удобрений, введение соот­
ветствующего севооборота и т. п. резко повысили производительность 
труда алтайцев в земледелии и подняли урожайность. Сборы урожая 
таких зерновых культур, как пшеница, овес и ячмень, превышающие 
сто пудов с гектара, вовсе не редкость в Горном Алтае. Чтобы пока­
зать масштаб этих изменений, я приведу несколько цифр и сравнений. 
При мотыжном характере земледелия семья алтайца в 2—3 человека 
могла вскопать абылом в течение всей весны не более гектара. Мы 
знаем, что алтаец на тракторе вспахивает во время посевного сезона 
несколько сотен гектаров. При наиболее первобытных приемах уборки 
урожая, когда колосья срезывали ножом или выдергивали руками, на 
жатву 1 га алтаец, работая семьей, тратил неделю. На молотьбу уро­
жая он тратил свыше 10 дней, так как колосья молотили толстой ко­
роткой палкой, предварительно обжигая их на костре. Наконец, при 
ручном алтайском способе веяния, подбрасывая зерно на берестяном 
или деревянном лотке, опытный взрослый работник мог провеять в те­
чение дня немного больше центнера. Если сопоставим теперь с этим

4 А. С а п е г о, Указ. раб.
5 См., например, Указ Верховного Совета СССР от 14 июня 1947 г. и др.



Опыт изучения социалистической культуры и быта алтайцев 113

общеизвестные колхозные нормы уборки урожая, хотя бы при помощи 
простейших сельскохозяйственных машин, не говоря уже о комбайне, 
то представить масштаб происшедших изменений в земледелии алтай­
цев, бывшем еще в недавнем прошлом живым остатком древнейшей 
нервобытной культуры, будет нетрудно.

Вполне естественно, что алтайцы из потребителей хлеба преврати­
лись в его производителей. Это относится и к таким животноводческим 
районам, как Онгудайский и Улаганский аймаки, где роль земледелия 
в животноводческих колхозах достаточно велика. Земледелие получило 
такое развитие у алтайцев потому, что оно стало социалистическим, 
что алтайцы объединились в колхозы. Только социалистическое земле­
делие, с его неограниченными возможностями, могло в такой короткий 
срок превратить эту отрасль хозяйства у алтайцев из первобытной в 
передовую современную.

Необходимо отметить большое положительное влияние земледелия 
как наиболее передовой отрасли сельского хозяйства, оснащенной вы­
сокой современной техникой, на общее повышение культурного уровня 
алтайцев. Осваивая технику социалистического земледелия, алтаец- 
колхозник, еще недавно находившийся во власти исключительной тем­
ноты и невежества, изучает сложные сельскохозяйственные машины и 
приемы земледелия, не только управляет машиной, но знает ее детали, 
умеет собрать и разобрать их, обогащает свой ум множеством новых 
понятий и связей, обогащает свой язык новыми словами, наконец, убе­
ждается в силе человеческого разума. Это весьма революционизирует 
его сознание, забитое в прошлом различными ложными религиозными 
представлениями как о природе в целом, так и об отдельных вещах и 
явлениях.

Я не рассматриваю здесь различные виды ремесленного или про­
мыслового труда, за два последних десятилетия столь широко распро­
странившиеся на Алтае, где развитие социалистических элементов про­
исходит весьма интенсивно. Отмечу только, в заключение краткого 
обзора современного сельского хозяйства алтайцев, сохранение в нем 
исторически сложившейся комплексности. Однако в дореволюционные 
времена эта комплексность была выражением слабого развития произ­
водственных сил алтайцев. Если взять рядового алтайца, то нетрудно 
будет убедиться в том, что он разводил скот, промышлял зверя, иногда 
немножко сеял, т. е. вел комплексное хозяйство из-за нужды, чтобы 
как-нибудь прокормиться. Ни одна из указанных отраслей труда, взя­
тая отдельно, не была в состояннии обеспечить его существование. Так 
сложилась, вынужденным путем, комплексность старого хозяйства.

Современная комплексность хозяйства алтайцев развивается из 
стремления полнее и всесторонне поставить на службу социалистиче­
ской культуре, на укрепление всего советского государства в целом 
всех возможностей и даров природы, которыми так щедр Горный Ал­
тай. Современная комплексность хозяйства алтайцев не выражает 
больше слабости экономики, а, напротив, отражает силу этой экономи­
ки и основана на высокой технической базе, резко изменившей общий 
облик алтайского хозяйства.

Как новое явление в истории культуры алтайцев следует отметить 
наличие местной социалистической промышленности. Последняя пред­
ставлена здесь сотнями маслодельных, сыроваренных, кожевенных, 
лесопильных и других предприятий. Многие из них союзного и респ£ 
бликанского значения.

Все это, вместе с Чемальской ГЭС, электростанциями в аймаках и 
на отдельных предприятиях, а также и развернувшееся строительство 
колхозных электростанций, свидетельствует о больших успехах в раз­
витии промышленности в Горном Алтае.
8 Соп. этнография, № 1



Л . II. Потапов

Добывающая промышленность дает золото, ртуть, вольфрам, молиб­
ден, мрамор, украшающий станции московского метрополитена, и т. д. 
Промышленность Ойротии обслуживается рабочими — русскими и ал­
тайцами. При ведущем значении русских рабочих нельзя не отметить 
появление рабочих-алтайцев. Рабочие из алтайцев — новая обществен­
ная группа алтайского народа, которая наряду с сельской и городской 
интеллигенцией представляет весьма важное явление, порожденное 
советским государственным строем. Обе эти общественные группы ал­
тайцев вместе с колхозным крестьянством, резко отличным от старых 
кочевников-скотоводов или охотников, представляют собой новую,, 
мощную культурную силу. Совместные усилия перечисленных групп- 
обеспечивают поразительно быстрое продвижение алтайцев по пути го- 
циалистического культурного прогресса.

Касаясь бытовых условий алтайцев, нужно сказать прежде всего о 
жилище. Известно, что, несмотря на распространение русской кресть­
янской избы среди алтайцев, значительная часть их накануне Великой 
Октябрьской социалистической революции продолжала жить в жили­
щах первобытного типа. В настоящее время на наших глазах происхо­
дит быстрое вытеснение первобытных форм жилища. В южных ското­
водческих районах конический шалаш, покрываемый берестой или ко­
рой лиственницы (Онгудайский, Усть-Канский, Усть-Коксинский айма­
ки), или кошемная юрта (Кош-Агачский, Усть-Коксинский аймаки) еще 
сохраняются, но значение их в повседневной жизни алтайца отходит на 
задний план. Они становятся, прей v ущественно, летним жилищем. 
Иногда такой шалаш летом служит только кухней, где семья готовит 
себе пищу на костре и по старой привычке проводит вечер у огня. 
Старые типы жилища начинают выполнять функции хозяйственной по­
стройки (амбар, сарай и т. д .). Как правило, рядом со старым жили­
щем выстроена срубная четырехстенная изба, чаще без крыши, а с зем­
лей, насыпанной на потолок, но с окнами, деревянным полом и печью. 
Подавляющее большинство южных алтайцев зимой живут в таких из­
бах. Нередко стоящие рядом старый и новый тип жилища не обнесены 
изгородью, не имеют приусадебного участка и расположены без всякого 
плана либо вразброс, либо довольно скученно. Но наряду с этим име­
ются поселки алтайцев с улицами. Избы, стоящие вперемежку с шала­
шами, общественные учреждения: школы, здания сельсовета, больницы, 
клуба, ветеринарного или врачебного пункта, магазины сельского по­
требительского общества, маслозаводы, колхозные амбары, склады, 
скотные дворы и другие новые постройки придают современному алтай­
скому селению новый вид, не имеющий ничего общего со старыми 
аилами, растянутыми на несколько километров, с одинокими, стоящими 
на большом расстоянии друг от друга, юртами.

Современная срубная изба, вытесняющая старое жилище, в указан­
ных районах обычно имеет еще несовершенный вид. Отсутствие крыши, 
сеней и некоторые другие признаки снижают ее качества по сравнению 
с тем типом избы, который распространился в районах давнего и непо­
средственного общения алтайцев с русским народом. Это обстоятель­
ство имеет свои причины. Главными из них нужно признать массовость 
и одновременность перехода алтайцев к избе в короткий срок. При та­
ких условиях возникают различные трудности (недостаток квалифици­
рованных плотников, пиленого леса и т. п.), преодоление которых 
требует известного времени.

Весьма характерной особенностью упомянутой избы является отсут­
ствие русской печи. Ее заменяет маленькая переносная печь из листо­
вого железа. Было бы неправильно видеть успех широкого распростра­
нения этой печки у алтайцев только в ее экономичности в смысле топ­
лива, что, конечно, имеет определенное значение в горно-степных, без­



Опыт изучения социалистической культуры и быта алтайцев 115

лесных районах. Популярность ее объясняется еще простотой приго­
товления пищи на ней, сходной с приемами приготовления пищи на 
костре, к которому так привыкли обитатели первобытного жилища. 
Нельзя не учитывать значения этого свойства железной печки еще по 
одной причине. У всех алтайцев, обитавших в старых жилищах, суще­
ствовал своеобразный порядок принятия пищи, происходивший, видимо, 
в силу своеобразной патриархальной семейной иерархии, а также из-за 
недостатка кухонной утвари. Он заключался в том, что пищу гото­
вили не сразу для всей семьи и ели ее отдельные члены семьи порознь 
и в разное время. В силу традиции такой порядок в значительной мере 
сохраняется и теперь. Костер и железная печка как нельзя больше 
отвечают этой особенности. Разумеется, нельзя преуменьшать значение 
и тех положительных нагревательных свойств железной печки, преиму­
щество которых, по сравнению с костром, очевидно для алтайцев. 
В противном случае было бы трудно объяснить, почему алтайцы заме­
няют костер железной печкой в юрте даже летом. О силе традиции, 
связанной с многовековым обитанием ряда поколений в юрте, говорит 
также небольшое количество мебели, которым алтайцы на первых по­
рах обставляют новое жилище. Традицией нужно объяснить и обыкно­
вение совершать трапезу часто на полу у печки, не взирая на то, что 
в избе уже стоит стол и скамейка или табурет. Нетрудно уловить опре­
деленную последовательность в постепенной меблировке жилища. 
В первую очередь в нем появляется кровать и полки для утвари, затем 
:тол, скамейка или табуреты. Указанная последовательность объяс­
няется естественным стремлением перенести В' новые условия прежде 
всего привычные элементы старой обстановки. Затем воспринимаются 
и усваиваются те элементы новой обстановки, которые согласуются со 
старыми навыками и привычками, сохраняют известную преемствен­
ность между ними. Вот почему сначала в избе появляется кровать. 
Подобие ее было как в круглой, так и в конической юрте в виде нар, 
устроенных вдоль стен переднего угла. Маленький столик на низких 
ножках, за которым ели, сидя на полу с поджатыми под себя ногами, 
был известен алтайцам давно. Отсюда нетрудно привыкнуть к настоя­
щему столу, освоив только способ сидеть на скамейке или табурете. 
Посудные полки в юрте представляли обязательный элемент обстановки 
женской половины, где помещалась также кухня. Полки переходят а 
избу в первое время на то же местоположение.

Обитание в избе, даже только в зимнее время, быстро влечет за 
собой восприятие все новых и новых элементов быта. Этому весьма 
содействует сила примера, исходящая из домашней обстановки сель­
ской и районной интеллигенции, вызывающая у рядовых алтайцев же­
лание перенять удобства нового домашнего быта, порожденного социа­
листическим переустройством жизни на Алтае. Развившееся общение 
алтайцев — жителей аилов с районными центрами и городом, наконец, 
просветительная работа также помогают формированию нового быта. 
Достаточно сослаться в этом отношении на работу и значение «Домов 
алтайки» — специфического алтайского просветительного учреждения. 
«Дом алтайки» — оригинальное учреждение по первоначальному ком­
плексному обучению женщин-алтаек. Здесь в течение трех месяцев 
алтайки-колхозницы, живя в хороших бытовых условиях, обучаются не 
только грамоте, а, что особенно важно, современным приемам ведения 
домашнего хозяйства — печенью хлеба, шитью одежды нового покроя 
и назначения, стирке белья и т. п. Женщинам преподаются основные 
правила личной, семейной и общественной гигиены, правила ухода за 
ребенком и т. д. Если прибавить к этому работу юрт-передвижек, клу­
бов, изб-читален, где инструктаж, популярная литература и кино в зна­
чительной мере выполняют просветительные функции, направленные

8 *



ш Л . П. Потапов

также к усовершенствованию современного быта алтайцев, то этим 
можно закончить перечень известных мне факторов, под влиянием ко­
торых формируется социалистический быт алтайцев. Само собой разу­
меется, что фундаментом всего этого является практическое осуще­
ствление на Алтае принципов ленинско-сталинской национальной поли­
тики и ряда важнейших постановлений партии и правительства, напра­
вленных к повышению материального благосостояния населения.

Особенно легко и быстро алтайцы переходят к употреблению покуп­
ной посуды: кухонной, чайной, столовой, во всем многообразном ассор­
тименте, которым располагают местные сельские магазины. Новую по­
суду научились мыть. Мне никогда не приходилось наблюдать привя-

Рис. 5. Стандартный домик в колхозе Усть-Канского аймака (р. Яконур)

занности к старым примитивным формам домашней утвари, изготов­
ленной из дерева и кожи. Из последней я мог отметить только сохране­
ние больших кожаных сосудов для приготовления чегеня и красивых 
кожаных бутылок (тажууров) для араки, орнаментированных техникой 
тиснения. В обоих случаях предпочтение к старым сосудам мотивиро­
валось их свойством лучше сохранять вкусовые качества продукта, 
с  чем, пожалуй, нельзя не согласиться.

Все сказанное мной по поводу жилища и его обстановки у южных 
алтайцев далеко не исчерпывает многообразия процесса смены старых 
типов жилища, являющихся не столько признаком национальной алтай­
ской культуры, сколько признаком первобытной культуры более широ­
кого круга племен Саяно-Алтайского нагорья, включающего в этниче­
ском отношении, кроме тюркских, элементы монгольские, самоедские, 
угрские. В действительности, процесс этот идет в еще более сложном 
переплете элементов старого и нового быта, чем это показано у меня в 
обобщенной форме. Например, наряду с той срубной избой, которой 
•я уделил особое внимание, учитывая ее массовость, почти в каждом 
алтайском селении описываемых районов встречаются русские пяти­
стенные дома, состоящие из комнаты и кухни, или благоустроенные 
новые домики стандартного образца. Последние состоят из одной или 
двух комнат и кухни. Они покрыты двухскатной тесовой крышей, имеют 
небольшую веранду и снабжены кладовой. Подобный тип сельского 

домика я часто встречал в колхозах Усть-Канского и Онгудайского 
аймаков. Как правило, его строят алтайские колхозы для своих лучших



Опыт изучения социалистической культуры и быта алтайцев 117

работников. Обогревается этот домик, кроме русской печи, плитой или 
камельком. Меблировка его более разнообразна. Часто встречаются 
железная кровать, стулья, сундуки, шкафы, занавески на окнах, а на 
стенах войлочные ковры, украшенные аппликацией, характерные для 
кочевого старого быта южных алтайцев. Черты этнографических осо­
бенностей алтайского быта проявляются как в отдельных предметах 
(коврики из войлока, кожаные сумины для хранения домашних вещей* 
предметы посуды), так и в их размещении.

Что касается жилища северных алтайцев, то у них, за редким ис­
ключением, переход к срубному жилищу русского типа можно считать 
завершенным. Только в южной Шории до сего времени встречается 
своеобразное зимнее срубное жилище, «казым», называемое русским 
населением «юрточкой». Основу его составляет четырехугольный сруб 
из бревен в 4—5 рядов, покрытый двухскатной крышей из бересты, с 
насыпанной на нее землей ®. Д а еще у тубаларов таежных районов со­
хранились шести- и восьмиугольные срубные юрты как летнее жилье,

В северных районах Алтая, как у южных алтайцев, переход к сруб­
ному жилищу русского типа не означает потери этнографического 
своеобразия домашнего быта, которое проявляется главным образом в 
сохранении ряда предметов домашнего обихода (особенно изделий из 
бересты и дерева), внутренней топографии жилого помещения и его 
меблировки.

Перехожу к рассмотрению таких важных вопросов современного 
материального быта алтайцев, как одежда и пища. Прежде всего' сле­
дует сделать ряд общих замечаний. Характерной особенностью совре­
менной одежды алтайцев является, во-первых, изготовление ее из тка­
ней фабричного производства, как хлопчатобумажных, так и шерстя­
ных и шелковых, во-вторых, широкое распространение готового платья. 
Объясняется это тем, что ткани фабричного изготовления и готовое 
платье стали теперь доступны рядовому алтайцу. Д о Великой Октябрь­
ской социалистической революции рядовой алтаец, испытывая острую 
нужду в тканях, приобретал их в весьма ограниченном количестве, так 
как экономическое положение его было крайне тяжелым, а продажа 
тканей находилась в оуках китайских, монгольских или русских торгов­
цев, сбывавших их по непомерно высоким ценам. Поэтому, например, 
многие южные алтайцы летом не носили рубах, а ходили обнаженными, 
а вечером, когда становилось прохладно, или в зимнее время надевали 
баранью шубу на голое тело. По той ж е причине рубаху, сшитую из 
ткани носили до тех пор, пока она буквально не сваливалась с плеч. 
Штаны обычно шили из выделанной наподобие замши шкуры марала. 
Готового платья в Алтай в прежние времена не завозили. В настоящее 
время !все изменилось. Доходы алтайцев, благодаря колхозному строю 
резко выросли. На Алтай привозят ткани и готовое платье, которые 
продаются в сельских и районных магазинах по государственным, 
кооперативным ценам и поэтому доступны каждому. Отсюда стало 
проще, выгоднее и удобнее покупать готовое платье, а не шить его на 
руках, как это делали раньше, ибо швейная машина в быту алтайцев 
отсутствовала и появляется только теперь. Вот почему так широко рас­
пространилось среди алтайцев готовое платье. При этом любопытно сле­
дующее обстоятельство. Обычно на Алтай завозится мужское готовге 
платье. Покупают и носят его не только мужчины но и женщины. 
Я имею в виду мужской пиджак, жилет, пальто, которые я так часто 
видел надетыми на женщину. Здесь мы имеем дело вовсе не с 
курьезом или с экономической необходимостью, как это может пока­

6 См. описание и фотоснимки в моей работе «Очерки по истории Шории». 
Л., 1936. стр. 111— 112.



118 Jl. П. Потапов

заться на первый взгляд. Женщины покупают и носят эти предметы 
мужского платья вовсе не потому, что им больше нечего носить. Объяс­
няется это прежде всего особенностями старого быта как северных, 
так и южных алтайцев, при котором мужская и женская одежда еще 
не были полностью и окончательно дифференцированы. Достаточно 
сослаться на то, что у южных алтайцев короткая женская рубаха hs 
отличалась по покрою от мужской. Мужской летний халат «чбкпень» 
был совершенно таким же, как и девичий, а женскую шубу можно 
было отличить от мужской только по четырехугольному выступу в се­
редине левой полы, который в мужской шубе имел ступенчатую форму. 
То же можно сказать про халат из кеидыря (дикой конопли) северных 
алтайцев. Поэтому перечисленное выше готовое платье не восприни­

мается алтайцами чисто муж­
ским, и девушки и женщины 
охотно его носят. В отношении 
жилета можно указать, что он 
чаще носится как самостоя­
тельная верхняя одежда имен­
но женщинами, вероятно, по­
тому, что имеет элементы сход­
ства со старинным чегедеком — 
верхней одеждой замужней 
женщины. Чегедек шился без 
рукавов, имел, примерно, та­
кой же по покрою ворот, но 
был длиннополым.

Прежде чем дать краткие 
сведения о современной муж­
ской и ' женской одежде, по 
моим наблюдениям, в отдель­
ности, я хотел бы отметить 
еще одну общую и характер­
ную черту для современной 
одежды южных алтайцев. Речь 

Рис. 6. Украшение на ш убе колхозницы М онгол-п о йд е т  об оригинальных uiv-
чиновой, сшитой в 1939 г. (Онгудайский аймак).      „ „  J. Оах, которые по условиям

климата Алтая являются здесь 
основным видом верхней одежды. Эти шубы, сшитые из овчин, 
сохраняют в основном свою национальную форму. Они лопрежнему 
монгольского покроя, запахиваются, как у всех кочевников, левой 
полой наверх. Однако старая форма алтайской шубы несколько из­
менилась. Шубы алтайцев колхозников Онгудайского и Усть-Канского 
районов шьются теперь из добротного материала, их стали шить короче, 
а характерный выступ левой полы — расшивать шелковыми и шерстя­
ными нитками. Укорочение шубы находит объяснение в изменении обра­
за жизни южных алтайцев. Раньше алтайцы указанных районов боль­
шую часть времени проводили верхом на лошади и тогда длиннополая 
одежда была для них более удобной. В настоящее время, с развитием 
оседлости, с расширением круга сельскохозяйственных работ, связан­
ных с необходимостью много ходить, длиннополая одежда сделалась 
неудобной, мешающей ходьбе и работе. Стремление сделать шубу бо­
лее нарядной и хорошей отражает повышение материального и куль­
турного уровня рядового алтайца.

Говоря о современной мужской одежде, я должен отметить массо­
вый переход алтайцев к ношению легкой верхней одежды, покупаемой 
в готовом виде, и пристрастие к одежде военного образца (гимнастер­
ка, брюки-галифе и т. п.). Алтайский покрой мужской рубахи и штанов



Опыт изучения социалистической культуры и быта алтайцев 119

встречается довольно редко, преимущественно в тех случаях, когда 
эту одежду шьют сами, домашним способом. Это наблюдение я могу 
подтвердить ссылкой на то, что детская одежда, которая всегда шьет­
ся дома, обязательно имеет алтайский покрой. Однако, если взять муж­
ской костюм в целом, то нельзя не признать, что в нем продолжают 
жить национальные особенности, видимо, прочно вошедшие и в совре­
менный быт. Это относится не только к шубе, о которой уже говори­
лось, но к шапке и обуви. Характерная для алтайцев круглая овчинная 
шапка, верх которой покрыт тканью или сшит из лапок лисицы, выдры, 

■соболя, шкурок «емуранки» (суслика), бурундука, с кистью из шелко­
вых ниток на макушке, носится по сей день зимой и летом. Ее носят 
теперь и женщины. Она вошла как мужская шапка в быт и местного

Рис. 7. Украшение полы шубы колхозницы Дьябыковой Майырчи 
(Усть-Канский аймак, 1939 г.)

русского населения. По популярности эта шапка конкурирует только с 
кубанкой и совершенно вытеснила типичную для алтайцев еще в начале 
«нашего столетия высокую черную гребневидную шапку (по Вербицко­
му «пирогообразной» формы) 7 из черной мерлушки.

В отношении обуви следует отметить сохранение типичных для 
Южного Алтая кожаных сапог с широким раструбом в верхней части 
голенища, с двойным швом (передним и задним), с тонкой подошвой и 
набойкой вместо каблука. Носятся они, как и раньше, с кошемньш 
чулком, верхняя часть которого, выступающая за голенище, выстрочена 
нитками. Кроме этих сапог в зимнее время носят сапоги, сшитые из 
кожи с ног лошади, марала или козули, шерстью наружу, на мягкой 
подошве без каблука и набойки. Их надевают с таким же кошемньш 
чулком. Меховые сапоги алтайцев получили широкое распространение 
и у русского населения Алтая, под названием «кисы». Вместе с этим 
необходимо подчеркнуть в отношении обуви, что среди алтайцев, как 
южных, так и северных, начинают распространяться русские сапоги и 
частично валенки, доставляемые в эти районы через кооперативную 
торговую сеть. У алтайцев эти виды обуви уже пользуются спросом и 
носятся обоими полами.

7 «Алтайские инородцы», М., 1893, стр. 10.



J 20 Л. П. Потапов

Старые национальные формы мужской одежды у алтайцев еще со­
хранились в промысловом костюме, видимо, как наиболее приспособ­
ленные к условиям природной обстановки, в которой протекают про­
мыслы '.(охотничий, ореховый).

Относительно современной женской одежды южных алтайцев мои 
наблюдения приводят к другому выводу. Женская одежда в большей 
мере сохраняет национальные черты, несмотря на внедрение в быт фаб­
ричных тканей и готового платья обычного городского покроя. Это от­
носится не только к шубе, но и к легкому верхнему платью. Наиболее 
характерной особенностью современного костюма южной алтайки яв-

Рис. 8. Украшение шубы Якшы Кадыковой (Он- изошло- Кофта и юбка хотя
  .4 .й  10ОО Г К 'П П Р Н К ! П П  v rv o _

нера носить их, своеобразный воротник и его украшения, шапка и обувь 
придают современному легкому верхнему костюму южной алтайки на­
циональный колорит. Алтайка-колхозница не просто заимствовала рус­
скую кофту и юбку, а творчески переработала их, в результате чего- 
появилась новая национальная форма костюма. В этом костюме укра­
шения составляют важный элемент. Несмотря на их простоту, они при­
дают специфику и красочность женской одежде. Большой откидной 
воротник кофты прострочен шелковыми цветными нитками и украшен 
рядами перламутровых и стеклянных цветных пуговиц, а также бисе­
ром, обычно голубого и'белого цветов. Принадлежность костюма со­
ставляет широкий пояс из цельного куска ткани с различными подвес­
ками, прикрепляемыми к нему при помощи ременных петель. У деву­
шек подвеска (шиширгек) 'состоит из фигурной бляхи, вылитой из меди, 
с медными кольцами, к которым подвешены нити из бисера и ракушек 
каури. У женщин это украшение (пель или пельдуш) состоит также из 
медной фигурной бляхи, к которой подвешены нитки бисера или бус, 
оканчивающиеся обычно ключами от сундуков или ящиков, находящих­
ся в ведении хозяйки дома. Замужние женщины часто носят на такой 
бляхе «пупники» — кожаные мешочки, в которых зашиты пуповины де­
тей. Мешочки эти треугольной формы (для девочек) или стрелообраз­
ной (для мальчиков). Они украшены снизками бисера, ракушками каури 
и имеют довольно эффектный вид (см. рисунок). При первом же взгля­
де  на такое украшение становится известным количество и пол детей 
его владельцы. Наличие детей считается у южных алтайцев большим:

ляется отсутствие эффект­
ного по форме чегедека, ко­
торый до революции замуж­
няя женщина не снимала 
всю жизнь и без которого 
она не могла показаться на 
глаза свекру или старшему 
брату мужа. Вместо чегеде­
ка носят довольно длинную, 
широкую юбку, передняя 
пола которой немного коро­
че задней, и короткую коф­
ту. Казалось бы, отсутствие- 
чегедека должно было ли­
шить женский костюм ал­
тайки его национальной" 
специфики, настолько чеге- 
дек был характерен для 
старого женского костюма. 
На деле же этого не про-

гудайский аймак, 1939 г.) скроены по русскому кре­
стьянскому образцу, но ма-



Опыт изучения социалистической культуры и быта алтайцев 121

достоинством женщины. Алтайка подчеркивает это ношением пупника, 
который первоначально носили при себе, видимо, с магической целью 
охраны здоровья и жизни детей.

Типичным женским украшением современной алтайки является еще 
игольник — кожаный мешочек для хранения иголок, также украшен­
ный бисером, бусами или раковинами, как это показано на рисунке. 
Наконец, оригинальным и распространенным украшением нужно при­
знать подвески к косам из комбинации медных колец, голубых и белых 
бус, бисера, раковин, иногда серебряных монет, из которых особенно 
ценятся советские серебряные полтинники. Оно носится женщинами.

обычной прической которых являются две косы, и девушками, которые 
заплетают волосы в ряд более мелких кос. Серьги в ушах, медные и 
серебряные кольца на пальцах, различные советские значки на груди 
дополняют украшение современной алтайки. Новшеством является рас­
пространение коротких ожерелий фабричного изготовления, охотно 
приобретаемых женщинами и девушками в сельских магазинах.

Заканчивая краткое обозрение современной одежды алтайцев, я от­
мечу еще как совершенно новое явление для культуры алтайцев ноше' 
ние нижнего белья и стирку с кипячением и применением мыла. Как ни 
обычно это явление, о нем все же приходится специально сказать в от­
ношении алтайцев, среди которых оно возникло недавно в результате 
прогресса в формировании социалистического быта, переход к которому 
совершается от первобытных форм.

Рис. 9. А  — украшение «бель» (поясное) с«пупником»и ключами 
Матвеевой Дьюргай; Б .— поясное украшение с пуповинами 

детей Беклеевой Куйкы (Онгудайский аймак, 1939 г.)



122 JI. П. Потапов

Приступая к изложению моих наблюдений по пище алтайцев, до­
вольно известной по старым этнографическим описаниям, я должен 
начать с указания, что основная масса алтайцев, как северных, так и 
южных, перешла на новый вид пищи. Основой питания алтайцев теперь 
является печеный хлеб. Это нельзя не признать крупным изменением 
для быта южных алтайцев, где до революции (в основных скотоводче­
ских районах) главным продуктом питания было все-таки молоко. Мясо 
и талкан (ячменное толокно) в питании рядового алтайца играли роль 
подспорья к сырчику и различным видам кислого молока. В настоящее

•время даже в чисто алтайских скотоводческих колхозах, где попреж- 
нему весьма распространено изготовление продуктов из кислого моло 
ка и талкана, печеный хлеб вошел в ежедневный рацион рядового ал­
тайца.

Для пищи южных алтайцев все еще характерны сезонные отличия. 
С весны до поздней осени здесь преобладает молочная пища, потребле­
ние мяса возрастает зимой. Однако хлеб едят в течение круглого года. 
Объясняется это прежде всего развитием земледелия на Алтае, разви­
тием кооперативной и государственной торговли. Таким путем обеспе­
чивается хлебоснабжение даж е самых отдаленных районов. Матери­
альная обеспеченность рядового алтайца и уровень цен на хлеб совер­
шенно сняли вопрос о возможности приобретения хлеба даже в тех 
районах Алтая, где земледелие совершенно отсутствует. Переход алтай­

Рис. 10. А  — украшение «бель» с ключами Кудачиновой 
Эш; Б  — украшение «игольник» Кожутовой Туйман (Онгу- 

;дайский аймак, 1939г.)



Опыт изучения социалистической культуры и быта алтайцев 123

цев из юрт в избы, распространение у них русской печи и вследствие 
этого устройство простейших хлебопекарен в колхозах довольно легко 
разрешили технику хлебопечения даж е в тех районах, где до револю­
ции не знали вкуса печеного хлеба.

Я не могу не отметить еще одной общей особенности в питании, ко­
торая бросается в глаза именно у южных алтайцев,— это разнообразие 
лищи. Оно резко выросло за счет внедрения мучных блюд, круп, ово­
щей, яиц, сахара, конфет и пр. и в результате изменения способов из­
готовления того ж е мяса, употребления его новых сортов (свинина, 
курица). Как известно, кочевники едят мясо преимущественно в варе­
ном виде и без приправы. Переход алтайцев к жарению мяса, употреб­
ление приправы к нему весьма расширили их меню. Они ввели в 
повседневное употребление большое количество молочных, овощных, 
мясных и мучных блюд, которые обычно приготовляет русское населе­
ние Алтая. К числу таких нужно отнести прежде всего мясной суп с 
разной приправой, жареное мясо с картофелем, лапшу, пельмени, разно­
образные пироги, блины, лепешки, различные каши. При этом некото­
рые виды круп (манную, рис, перловую) алтайцы узнали впервые и 
приобретают их через свои сельские магазины. Впервые также алтайцы 
научились солить огурцы, капусту, черемшу (по местному «калбу») и 
варить варенье из ягод, в изобилии произрастающих на Алтае. Вместе 
с этим у алтайцев сохранился ряд специфических алтайских блюд, на­
питков и способов приготовления пищи, имеющих большую древность, 
но вошедших в их современный быт как наследство кочевой культуры, 
выработанной многими веками. IK ним я отношу некоторые виды мо­
лочной пищи и, прежде всего, чегень, кислый и пресный сыр (курут и 
лыштак), сливки (каймак) с вареного молока, полученные отстаива­
нием. Употребление чегеня составляет прямо-таки органическую по­
требность у южных алтайцев, по крайней мере у среднего и старшего 
поколения. Мне приходилось наблюдать, как некоторые алтайцы, ра­
ботники аймачного центра в Усть-'Кане, либо специально выезжали 
периодически в ближайшие колхозы, чтобы попить чегеня, либо делали 
его дома в обстановке, приближающейся к городскому быту, где уже 
только одно отсутствие кожаной посуды весьма отражалось на качестве 
чегеня. Они объясняли мне это потребностью организма в кислом, до­
стигающей такой степени, что если ее не удавалось удовлетворить, то 
г»ни теряли аппетит, у них плохо работал желудок и т. п., словом 
появлялись признаки, сопутствующие понижению кислотности желудка. 
После «зарядки» чегенем, говорили мне алтайцы, все эти явления 
исчезают, но повторяются через известное время, если не пить чегень 
лли не есть кислый сыр (курут). Мне неизвестно, были ли специальные 
медицинские наблюдения, на которые можно было бы сослаться в этом 
случае. Но, кажется, ничего удивительного в этом нет, ибо современное 
вреднее и старшее поколение алтайцев выросло на пище, принятой у 
кочевников, в которой продукты из кислого молока преобладали. Алтай­
цы с детства привыкли к ежедневному введению в организм продуктов, 
содержащих большое количество молочной кислоты. Поэтому резкое 
лзменение пищевого режима в зрелом возрасте на первых порах дает 
себя чувствовать, что и выражается в повелительной потребности орга­
низма в кислой пище.

Из возбуждающих напитков попрежнему остается «арака» — водка, 
получаемая путем перегонки чегеня. Алтайская арака распространена у 
местного русского населения, которое усвоило и способ ее приготов­
ления.

Из старой мясной пищи, относящейся к специфически алтайской, во­
шедшей в современный быт алтайцев и даже в быт местного русского



124 Л . П. Потапов

населения, нужно назвать кровяную колбасу, столь популярную на 
Алтае и теперь, затем шашлык из почек, способ варки бараньего мяса. 
Из других видов пищи к указанной категории относятся талкан (ячмен­
ное толокно) и ячменная крупа, полученная алтайским способом, иду­
щая на приготовление национальной похлебки «кочо».

Остается еще указать на появление новых национальных блюд, воз­
никших в процессе развития социалистического быта. В Онгудайском 
аймаке мне пришлось попробовать новый продукт под названием 
«Аарчы-сардю». Это название представляет собой соединение двух слов„ 
обозначающих — масло (сардю) и высушенный на солнце творог

Рис. 1]. Чуйский тракт (Ойротия, 1940 г.)

(аарчы), полученный после перегона чегеня на молочную водку (арака). 
Само же блюдо приготовляют путем смешения масла и сыра — аарчы с 
добавлением сахара и эту весьма приятную на вкус массу намазывают 
на хлеб. В Усть-Канском и Онгудайском районах я встретил еще со­
вершенно новое блюдо, носящее алтайское название «Кожине», которым 
обычно обозначают дягиль (зонтичное растение). Оно представляет со­
бой подобие мусса, на сахаре, из сушеных стеблей этого растения.

Как ни малочисленны мои наблюдения, но и они позволяют гово­
рить о том, что и в области пищи алтайцев происходит формирование 
новых национальных особенностей, порожденных развитием социали­
стического быта и, между прочим, отражающих повышение уровня ма­
териального благосостояния современных алтайцев. Это особенно от­
носится к общественному питанию в селениях, колхозах, полевых станах,, 
являющемуся существенным фактором в современной жизни алтайцев 
и носящему здесь хорошо известные общесоветские формы.

Для полноты характеристики материального быта алтайцев необхо­
димо сообщить о современных средствах и способах передвижения и 
связи. Основным видом транспорта на дальние расстояния является 
грузовой автомобиль. Как правило, алтайские колхозы имеют соб­
ственные грузовые машины. Водителями их являются алтайцы, среди 
которых есть и девушки. За два последних десятилетия в Горном 
Алтае построены шоссейные дороги местного и государственного значе­
ния, связывающие административный центр Ойротии — г. Ойрот-Туру 
со всеми районными центрами области. По этим дорогам ежедневно,



Опыт изучения социалистической культуры и быта алтайцев 125

зимой и летом, идет движение грузовых машин, принадлежащих раз­
личным. государственным учреждениям, организациям и колхозам. 
Местное население, как алтайское, так и русское, на дальнее расстоя­
ние широко пользуется для своих личных нужд попутным автомобиль­
ным транспортом, преимущество и удобство которого так очевидно. 
Значение этого вида транспорта для Алтая, где нет ни железной до­
роги, ни водных путей сообщения, исключительно велико. Еще лет 
двадцать назад все грузы перевозились здесь при помощи гужевого 
транспорта, по довольно ограниченным маршрутам, а в большинство 
районов, за отсутствием дорог, груз завозили вьюком. Такое положение 
с транспортом весьма отрицательно отражалось на хозяйстве и быте 
алтайцев-, так как тормозило развитие необходимого грузооборота. 
Обычно караван вьючных лошадей затрачивал на путь от г. Ойрот- 
Туры до центра наиболее удаленного Кошагачского района около меся­
ца. Грузовая машина проходит это расстояние за сутки и по грузо­
подъемности вполне заменяет обычный алтайский караван. Едва ли есть 
необходимость говорить о том, какую роль играет новый вид транспорта 
для снабжения алтайцев товарами и сбыта их сельскохозяйственной 
продукции. Однако развитие автомобильного транспорта отнюдь не 
уничтожило значения местного гужевого и верхового передвижения. 
Верховая и вьючная *лошадь продолжают играть большую роль в жизни 
населения Горного Алтая, что в значительной мере диктуется природ­
ными условиями. Для ближайших поездок особенно в трудно доступные 
горные местности, для охотничьего и орехового промыслов, для связи 
населения, живущего в местах, отдаленных от шоссейных дорог, лошадь 
у алтайцев и по сей день, является главным видом транспорта. И здесь 
снова выступают этнографические особенности быта алтайцев, сложив­
шиеся в результате долгой жизни в горных условиях, зафиксировавшие 
опыт ^многих поколений кочевников. Они выражаются в способе засед- 

.лывания и вьючения лошади, устройстве верхового и вьючного седла, 
наилучшим образом приспособленных к горным условиям. Русское ста­
рожильческое население Горного Алтая уже давно оценило преимуще­
ство этой техники и усвоило ее от алтайцев.

Широко распространились за последние десятилетия телеги и сани, 
для обозначения которых в языке алтайцев не было собственных слов. 
Количество саней и телег в алтайских колхозах исчисляется уже в 
тысячах.

Для современного быта алтайцев, особенно северных, характерно 
в зимнее время употребление лыж. Лыжи эти попрежнему собственного 
изготовления и подбиты шкурой, снятой с ног лошади, марала или 
козули. Такие лыжи не составляют принадлежности только алтайских 
племен. Они свойственны культуре более широкого круга племен и на­
родностей Сибири и являются одним из значительных достижений на­
родной техники, так как хорошо приспособлены для хождения по гор­
ной местности. Русское население Горного Алтая до сего времени поль­
зуется именно этим типом лыж.

Национальные формы в современных средствах передвижения 
алтайцев исчерпываются сказанным, если не считать долбленой лодки, 
управляемой длинным шестом, при помощи которого подвигаются вверх 
по течению, да примитивного плота у шорцев.

Развитие и усовершенствование средств передвижения и техники 
связи происходит в общесоветскх формах, примером чего служит авто 
мобиль и постепенно проникающий в быт алтайцев велосипед. Время от 
времени в горах появляется и самолет. Радио, телефон, телеграф, сеть 
почтовых отделений стали обычным явлением в жизни населения Гор­
ного Алтая. Все это существует здесь в обыкновенных общесоветских,



126 JI. П. Потапов

а не специфических национальных формах, но составляет совершенно 
новый и важный элемент социалистической культуры алтайцев.

В связи с изложенным следует сказать несколько слов о современ­
ных семейных отношениях алтайцев, которые подверглись коренным 
изменениям и сами оказывают известное влияние на формирование но­
вых элементов материального быта алтайцев, главным образом домаш­
него. Основным моментом в этих изменениях выступает фактической 
уравнение женщины в правах с мужчиной. По обычному праву алтайка 
не могла наследовать имущество, не имела права голоса на съездах ро- 
довичей, в зайсанском суде ей разрешалось выступать в качестве истца 
или свидетеля только при отсутствии мужчины, который мог бы заме­
нить ее в этой роли. Она была лишена даже права выбрать себе мужа, 
права на собственных детей, считавшихся собственностью мужа и егс 
родственников. Советское законодательство оказало огромное влияние 
на семью у алтайцев в смысле разрушения патриархального обычного 
права, обычаев, отражавших подчиненное положение алтайки в обще­
стве и семье. По моим наблюдениям, производившимся накануне Вели­
кой отечественной войны, в различных районах Алтая совершенно от­
мерли такие старые семейные институты, как многоженство, браки де­
вушки с малолетним мальчиком, умыкание, калым, левират (принуди­
тельная выдача замуж вдовы за младшего брата f мершего мужа), за­
преты называть по имени мужа и его старших родственников (по муж­
ской линии), запреты всякого общения между невесткой и свекром и 
мужскими старшими родственниками м у ж а 8. Потеряли реальное зна­
чение и встречаются в виде отдельных пережитков такие родовые при­
знаки, как экзогамия, родовое имя, обозначающее принадлежность к 
определенному сеоку (роду). Эти нормы и обычаи алтайцев я, как и 
другие исследователи, изучал и описывал еще в конце 20-х гг. и не по 
расспросам, а непосредственно в быту9. Патриархальные семейные обы­
чаи, веками существовавшие у алтайцев, разумеется не как националь­
ные особенности быта, а как явления стадиального порядка, как живые 
остатки первобытно-общинного строя, не были уничтожены господ­
ствовавшими на Алтае до революции ранними формами феодальных и 
зарождающимися капиталистическими отношениями. Те и другие, на­
против, включили в свою систему эти патриархальные нормы и обычаи 
и использовали их в  целях эксплоатации. Сохранение этих родовых тра­
диций весьма тормозило общественное развитие алтайцев. Быстрое 
разрушение их и освобождение личности, особенно женщины, из патри- 
архально-родовых пут, оказалось под силу социалистическому строю и 
порождаемой им культуре. Хотя у старшего поколения алтайцев еще 
живы представления о ранних формах семьи и семейного быта, но 
изучать их в настоящее время этнограф может только путем расспро­
сов; современная семья у алтайцев — это новая советская семья, осно­
ванная на взаимном чувстве симпатии, добровольности брачного союза, 
на экономической независимости супругов друг от друга. Советское 
законодательство весьма способствует укреплению этой формы семьи у 
алтайцев. Оно доступно рядовому алтайцу, так как его положения 
опубликованы и на алтайском языке, на котором ведется также и судо­
производство.

Следствием роста новых семейных отношений и резкого улучшения’

8 По данным обследования С. П. Швецова (1897 г.), полигамных браков у  
южных алтайцев было 2е/», мужчин добрачного возраста, женатых на вяоослых 
девушках, также 2%.— См. «Обычно-правовые воззрения алтайцев и киргда. Брачные 
и семейные отношения». Записки Зап.-Сиб. отд. РГО, кн. XXV, Омск, 1898.

9 А. Е ф и м о в а ,  Телеутская свадьба; Н. Д ы р е н к о в а ,  Род, классификацион­
ная система родства и брачные нормы у алтайцев и телеут. Обе работы в сборн. 
Материалы по свадьбе и семейно-родовому строю народов СССР, JI., 1926.



Опыт изучения социалистической культуры и быта алтайцев 127

материального быта, облегчившего алтайке ее домашнюю работу, яви­
лось [массовое включение женщины в сельскохозяйственное производ­
ство, в образование, в общественную и государственную работу. Кто 
бывал на Алтае за последние годы, отлично знает, что алтайка не 
только ухаживает за скотом, доит коров, стрижет шерсть, сеет и уби­
рает хлеб, косит сено. Ее можно видеть за рулем автомобиля, на сено­
косилке или жатке-самосброске, у сложной (молотилки. Алтайка учит­
ся в школе, на курсах, ее можно встретить в должности председателя 
сельсовета, в составе работников советского и партийного аппарата 
районов и области. В среде алтаек появились лица, получившие высшее 
образование, работающие учителями родного языка, литературы и 
других предметов, преподаваемых в средних школах, имеются врачи»

Рис. 12. Обучение грамоте взрослых алтаек

зоотехники, агрономы. Среди создающейся алтайской интеллигенции 
женщина заняла большое место. Это факт большого культурного зна­
чения, яркий и отличительный признак социалистической культуры.

Я должен упомянуть еще о тех фактах и явлениях жизни алтайцев, 
в которых с особенной силой проявляется социалистическая сущность 
их культуры. Оговорюсь, что не смогу остановиться на описании таких 
коренных вопросов, как общественный строй, как форма государствен­
ного устройства (Автономная область). Отлично сознавая, что эти во­
просы являются основой всего процесса развития социалистической 
культуры и быта алтайцев, я в то же время имею в виду, что они до­
статочно известны.

Наиболее показательным и характерным явлением социалистиче­
ской культуры у алтайцев является развитие народного просвещения. 
Начатки школьного образования, зародившиеся в период пребывания 
алтайцев в составе царской России, при всем их положительном значе­
нии для того времени, ни по масштабу, ни по значению и содержанию  
не могут быть признаны явлением, характерным для дореволюцион­
ной культуры алтайцев. О грамотности алтайцев можно говорить толь­
ко теперь, когда грамотность вошла в быт и сделалась массовым явле­
нием. В области имеется свыше сотни только алтайских и смешанных 
школ. Для детей алтайцев, живущих в труднодоступных или малонасе­
ленных местностях, где еще нет школ, при ближайших к таким местам 
школах устроены интернаты, в которых содержатся и обучаются за



128 JI. П. Потапов

счет государства свыше 1500 детей алтайцев. Ежегодно Область затра­
чивает на дело народного просвещения более половины своего бюдже­
та. Бюджет этот непрерывно растет. Это можно видеть из сопоставле­
ния следующих цифр. Если в 1922 г., в год образования Ойротской ав­
тономной области, на народное образование было ассигновано 177 ты­
сяч рублей, то в 1946 г., накануне 25-летия Ойротии, эта цифра выросла 
до 20 млн., увеличившись более чем в 100 раз. Но и приведенные выше 
цифры уже стареют в силу непрерывного развития этого дела. Особен­
но важно, что начальная школа у алтайцев работает на родном языке. 
К юбилейной дате 25-летия Ойротии на родном языке обучалось 
7500 детей алтайцев. Преподавание на алтайском языке ведется также 
а ряде неполных средних и средних школ, которые впервые появились

Рис. 13. Алтайская начальная школа (Б.-Яломан)

на Алтае только в советское время. Это означает, что у алтайцев соз­
ваны учительские кадры. К настоящему времени насчитывается уже 
свыше 300 учителей алтайцев. Это большая культурная сила для ма­
ленького народа, численностью всего в- несколько десятков тысяч. Сре­
ди учителей имеются десятки педагогов с высшим образованием, полу­
ченным в одном из лучших педагогических институтов нашей страны ,ft. 
Подготовка национальных кадров ведется в самой области, где рабо­
тают национальный рабфак, педучилище, зооветтехникум, фельдшер­
ско-акушерская и торгово-кооперативная школы. В аспирантуре неко­
торых высших учебных заведений и Академии Наук СССР в Москве 
готовится к научной деятельности ряд алтайцев.

Надо сказать, что в системе народного просвещения школьное дело 
в наше время представляет одну из важнейших областей социалисти­
ческой культуры алтайцев, национальной по форме. Национальная шко­
ла играет исключительно важную роль в формировании социалистиче­
ской культуры и быта этого народа. Значение школы у алтайцев нельзя 
свести только к тому, что она дает преимущественно основы грамот­
ности и воспитывает элементарные правила общественного и личного 
поведения учащихся в духе социалистической этики, как это можно

10 Имеются в виду три выпуска алтайцев, окончивших Московский государствен­
ный, педагогический институт им. Ленива по Отделению ойротского языка и лите­
ратуры.



Опыт изучения социалистической культуры и быта алтайцев 129

сказать в отношении народов с богатым культурным наследием. Про­
светительное и воспитательное значение школы у алтайцев неизмеримо 
шире хотя бы уже потому, что этих функций у них в должной мере не 
может выполнять семья. Нельзя забывать, что еще несколько десятков 
лет назад семья у алтайцев представляла наиболее консервативный 
элемент. В настоящее время, когда эта семья претерпевает коренные 
изменения и переходит в более высокую фазу развития, формируясь на 
новой материальной и моральной основе, она сама нуждается в боль­
шой помощи со стороны школы. И школа у алтайцев, как мы наблюда­
ли, действительно, оказывает просветительное и воспитательное влия­
ние на семью через учащихся, через просветительную работу педагогов, 
через устройство школьного хозяйства и т. д.

Рис. 14. Школа в г. Ойрот-Тура

Таким образам, школа у алтайцев, если иметь в ©иду ее в соотно­
шении с семьей, несет на себе основные просветительные и воспитатель­
ные функции и вынуждена преодолевать отрицательное влияние рели­
гиозных и бытовых пережитков, еще сохраняющихся в семье.

Культурно-просветительное значение школы у алтайцев состоит 
прежде всего в том, что она необычайно расширяет умственный круго­
зор алтайца, замкнутый в прошлом в узкий круг ложных представле­
ний как о местной природе и ее явлениях, так и о жизни л ю д е й ,п р е д ­
ставлений, еще не вышедших из рамок первобытности. Школа впервые 
открывает алтайцу глаза на правду о мире, его законах, приучает к от­
влеченному мышлению. Наконец, что особенно важно, современная 
школа развивает у алтайцев потребность в высокой культуре.

Остановившись подробнее на школе, я не имел намерения преумень­
шить культурное и воспитательное значение для алтайцев сети полити­
ко-просветительных учреждений. Десять домов культуры, тридцать 
клубов, около сотни изб-читален, свыше десятка библиотек, свыше 
тридцати киноустановок, наконец, краеведческий Музей в г. Ойрот- 
Тура, охватывают своим влиянием все население области и, несомнен­
но, приносят большую пользу по повышению культурного и политиче­
ского уровня алтайцев. Они ведут важную работу по развитию худо-

9  Сов. этнограф ия, .Nt i



130 JI. П. Потапов

жественной самодеятельности алтайцев. Последнее обстоятельство хо­
телось бы специально подчеркнуть, ибо нередко можно наблюдать, как 
недооценивают развитие художественной самодеятельности даже в тех 
учреждениях, в задачу которых входит развитие этой стороны 
просветительной работы в широких слоях того или иного народа. 
Между тем хорошо организованная художественная самодеятельность 
может оказать большую услугу в деле развития культуры народа. 
Алтайцы в этом отношении особенно показательны. У них из художе­
ственной самодеятельности зародился и вырос национальный театр, о 
котором будет сказано несколько дальше.

Ярким выражением национальной формы социалистической культуры 
алтайцев является письменная литература и упомянутый национальный 
театр. Оба эти явления возникли у алтайцев также впервые и отража­
ют большие успехи на пути культурного прогресса.

Подлинным зачинателем алтайской национальной литературы явил­
ся одаренный писатель и поэт Павел Кучияк (1897— 1943 гг.). Талант 
этого крупного писателя-самородка вырос на основе устного народного 
творчества, неутомимым собирателем которого был сам П. В. Кучияк. 
Отсылая читателя для ознакомления с жизнью и творчеством Павла 
Кучияка к специальным работам п, мы укажем здесь, что П. Кучияк 
начал свою творческую деятельность как поэт, позднее стал выступать 
с художественной прозой, а за последние годы своей жизни проявил 
себя как талантливый драматург и актер. За свою недолгую жизнь он 
написал большое количество оригинальных произведений. Свыше де­
сятка книг на алтайском языке и пять — на русском — таков количе­
ственный вклад П. Кучияка в родную литературу, не считая его не опу­
бликованного еще наследства и ряда драматических произведений. Ши­
роко известный «Сборник творчества народов СССР» открывается 
поэмой Павла Кучияка «Зажглась золотая заря», где в сильных худо­
жественных образах отражена любовь алтайцев к Великому Ленину. 
Эта поэма Кучияка, так хорошо отразившая чувства алтайского народа, 
настолько тесно связана с народным творчеством алтайцев, что почти 
неотделима от него и является его достоянием.

Разносторонняя деятельность алтайской национальной литературы 
не прекратилась со смертью Кучияка. Ряд писателей и поэтов алтай­
цев — Ч. Енчинов, И. Тантыев, Г. Кокуев, Ч. Чунижеков и др. своими 
произведениями убедительно показали, что национальная литература 
алтайцев не случайное, а закономерное явление, которое развивается, 
крепнет, имеет большое будущее и связано своими корнями, с одной 
стороны, с богатейшим устным творчеством алтайского народа, с дру­
гой стороны,— с лучшими произведениями мировой и, в первую оче­
редь, русской литературы. В этом отношении очень важно, что алтай­
цы получили доступ к сокровищнице мировой литературы как на род­
ном языке, благодаря переводческой и издательской деятельности в 
области, так и на русском языке, интерес и стремление к изучению 
которого у современных алтайцев исключительно велики. Как правило,, 
алтайская интеллигенция двуязычна.

Переводческая и издательская деятельность, сосредоточенная в ал­
тайском национальном издательстве, играет исключительно важную- 
культурную роль. Издание политической, научной, художественной

п Лучшим биографом и знатоком творчества П. Кучияка является писатель 
A. JI. Коптелов. См. его работы: Адыйок Павла Кучияка, «Сиб. Огни», 1944, № 4; 
Путь через века, «Сиб. Огни», 1947, № 1. Gm. также вводную статью С. К о ж е в ­
н и к о в а  к книге П. Кучияка «В родных долинах», Новосибирск, 1939.



Опыт изучения социалистической культуры и быта алтайцев 131

(массовой литературы, центральной и районных газет на алтайском 
языке является фактом огромного значения, ибо этим путем алтайцы 
получили возможность читать на родном языке такие выдающиеся 
произведения классиков марксизма, как труды Ленина и Сталина, клас­
сиков художественной литературы: Пушкина, Горького, Чехова и др., 
лучших советских писателей и поэтов: Шолохова, Н. Островского,
В. Маяковского и др.

Предоставляя подробную характеристику и анализ алтайской нацио­
нальной литературы специалистам-литературоведам, я отмечу только, 
что письменную литературу, как и всю национальную алтайскую печать 
в целом, нужно рассматривать не только как выражение высокого 
культурного уровня, которого так быстро достигли алтайцы благодаря 
советскому строю. В них нужно видеть такое явление, которое, в свою 
очередь, само служит мощным средством формирования национальной 
культуры и, в первую очередь, единого литературного языка, в основу 
которого положено южное наречие. Специалисты должны осветить во­
прос о формировании единого литературного алтайского языка, как 
языка, быстро растущего и развивающегося на базе советского, социа­
листического общества, и установить закономерность и пути этого раз­
вития. Я же, с позиции историка и1 этнографа, обращаю внимание на 
то, что литературный алтайский язык является могучим рычагом при­
общения алтайцев к социалистической культуре, поэтому крайне важно 
постоянно следить за его правильным и быстрым ростом, устраняя все, 
что тормозит и засоряет его.

Наряду с национальной письменной литературой продолжает разви­
ваться устное народное творчество. Алтайский фольклор, снискавший 
заслуженную известность в нашей стране как по отдельным образцам, 
изданным в наше время 12, так и по имени его знаменитого сказителя, 
орденоносца Николая Улагашева (1861— 1946 гг.), пополняется новы­
ми талантливыми произведениями. Отличительная черта этих новых 
произведений состоит в обращении к современным темам, волнующим 
народ. От В. Ябыкова, молодого сказителя, записано сказание о «Те- 
мир-Беке», повествующее в обычных народных поэтических образах о 
гражданской войне на Алтае, о  партизанах, о борьбе за советскую 
власть 13. Имеются подобные произведения, посвященные Великой оте­
чественной войне.

Алтайский национальный театр существует уже десять лет и поль­
зуется большой популярностью у алтайцев, впервые знакомящихся с 
этим видом искусства, так как истории алтайцев театр, хотя бы и в 
народной форме, неизвестен.

Алтайский национальный театр, базируясь в областном центре, си­
стематически посещает районы области. Он ставит пьесы на алтайском 
языке, актеры его — алтайцы. Есть при нем группа русских артистов, 
играет театр и по-русски, причем смешанным составом артистов. Сре­
ди репертуара имеется два цикла пьес: оригинальный алтайский и пе­
реводной. Первый представлен произведениями современных писателей 
алтайцев, темы которых отражают либо современную действительности, 
борьбу старого и нового быта (таковы, например, «Чейнеш» и «Оролоо» 
Кучияка, «Ай-тана» и «Санаш» — Ч. Енчинова), либо построены по мо­
тивам фольклора («Юч-Кыс» — П. Кучияка, написанная совместно с  
известным народным сказителем Н. Улагашевым, и «Темир-Санаа» —

15 Алтайский элос Когутэй, изд. «Academia», 1935; Н, У л а г а ш е в ,  Алтай Бу- 
чай, Новосибирск, 1941; е г о  ж е , Малчи-Мерген, Новосибирск, 1947 (обе книги 
под редакцией 'А. Л. Коптелова).

13 Опубликовано в книге «Алтайские сказки», Новосибирск, 1937. - ' *

9*



132 Jl. П . Потапов

Ч. Енчинова). Переводный цикл пьес состоит из русских драматиче­
ских произведений: «Чапаев» по Фурманову, «Поднятая целина» по
Шолохову, «Гроза» по Островскому, «Русский вопрос» по Симонову 
и т. д.

Алтайский национальный театр — яркое и окрепшее явление наци­
ональной социалистической культуры алтайцев. Это уже зрелый про­
фессиональный коллектив, отдельные артисты которого признаны в 
масштабе нашей страны, носят звания заслуженных артистов РСФСР 
и награждены высокими правительственными наградами. На примере 
алтайского театра и отдельных его артистов с исключительной ярко­
стью выступает сила советского государственного строя и ленинско- 
сталинской национальной политики. Вот актриса А. П. Алтырыкова. 
Маленькой забитой неграмотной девочкой она жила в услужении 
у баев еще в начальные годы образования автономной Ойротии. При по­
мощи комсомола она получает образование и вырастает в драматиче­
скую актрису с крупным дарованием. Еще недавно няньчившая байских 
детей, верившая в шаманов и боявшаяся их, А. П. Алтырыкова ныне 
носит почетное звание заслуженной артистки РСФСР. Так советская 
власть помогла раскрыть и развить артистическое дарование не только 
А. П. Алтырыковой или П. Кучияка, о котором говорилось выше, но и 
ряда других артистов алтайского национального театра. Национальный 
театр у алтайцев представляет большую культурную силу, свидетель­
ствующую о том, что алтайцы способны догнать и догоняют в куль­
турном отношении наши передовые народы. Это станет особенно ясно, 
если вдуматься в такой факт, что аргистка-алтайка поет романсы 
Рахманинова на алтайском языке, что ей внимает и бурно аплодирует 
алтайская же аудитория, что артистка-алтайка свободно поет, напри­
мер, дуэт Лизы и Полины из «Пиковой Дамы» Чайковского в партии 
с русской артисткой, что артистка-алтайка выступает соло или с рус­
ским партнером, в характерном или классическом танце. Понять все 
это, почти волшебное, превращение людей, еще четверть века назад 
не имевших понятия о печатном слове, не знавших вкуса печеного хле­
ба, живших в первобытном корьевом шалаше, призывавших по вся­
кому случаю жизни шамана, осмыслить и объяснить все это можно 
только при помощи ленинско-сталинской национальной политики, со­
ставляющей национальную гордость советского народа.

Чтобы закончить краткую характеристику театра у алтайцев, я 
скажу еще о его творческой работе по созданию театрального костюма 
и декораций на основе использования этнографических особенностей 
домашнего быта и элементов изобразительного искусства алтайцев. 
Народные мелодии и музыкальные инструменты (топщур, икили, ко- 
мыс), фольклор широко используются театром, особенно в концертах.

Теперь остановимся еще на одной весьма важной и характерной 
особенности современной культуры алтайцев — на широком развитии 
медицинской помощи. Не берясь судить об этом в плане чисто меди­
цинском или анализировать эффектные цифровые показатели, о кото­
рых все же необходимо упомянуть, я подчеркну следующие моменты. 
Медицинская помощь у алтайцев налажена в общесоветских формах 
(бесплатное лечение в медицинских пунктах, амбулаториях, больницах, 
поликлиниках и т. п.). Она быстро и прочно вошла в их быт и поль­
зуется большой популярностью. За медицинской помощью охотно обра­
щаются даже старики и старухи, т. е. наиболее консервативный слой 
алтайцев по отношению к новому быту. Писать об этом приходится по­
тому, что подлинная медицина представляет совершенно новое явле­
ние в жизни алтайцев, да к тому же такое, которое затрагивает 
область религиозных представлений. Д о революции в с. Улале (ныне 
гор. Ойрот-Тура) хотя и была миссионерская больница, находившаяся



Опыт изучения социалистической культуры и быта'алтайцев 133

в ведении фельдшера, но практическое значение ее для алтайцев было 
ничтожным, ибо она была единственной на всем Горном Алтае, на 
территории которого свободно может поместиться ряд западноевропей­
ских государств. Естественно, что подавляющее большинство алтайцев 
не имело понятия о медицинской помощи. Народная медицина у алтай­
цев развита крайне слабо и массовым методом лечения было обраще­
ние к шаману. Шаманы ограничивали диагностику и лечебные сеансы 
принесением умилостивительной кровавой жертвы. Следовательно, то, 
что алтайцы, до стариков включительно, верят в научную медицину и 
охотно обращаются к ее услугам, свидетельствует о большом прогрессе 
в их сознании. Это говорит о вытеснении из мировоззрения алтайца 
древних религиозных представлений, согласно которым в основе объ­
яснения любой болезни лежали две идеи: либо вселение в больного 
злого духа, либо уход души из человека. Научная медицина нанесла 
сильный удар вере в шаманов. Подлинная медицина органически вошла 
в жизнь и быт алтайцев, в их национальную советскую культуру. Начи­
нают появляться национальные кадры в низшем и среднем звене меди­
цинских работников. Наша партия и правительство и местные руково­
дящие органы власти всемерно развивают дело медицинской помощи у 
алтайцев. Советское государство отпускает на это большие средства, 
о чем наглядно свидетельствует интенсивный рост бюджета по здраво­
охранению, который за 25 лет существования области увеличился в 208 
раз и выражается десятками миллионов рублей 14. К юбилейной дате 
25-летия Ойротии здесь работало 24 больницы, поликлиника, 23 врачеб­
ные амбулатории, 5 диспансеров, 36 фельдшерских пунктов, 7 пунктов 
специального назначения, 4 зубопротезных кабинета, рентгеновский ка­
бинет и т. д. Мне нет нужды перечислять подробно все эти цифры, 
дополняя их еще рядом других, как, например, о количестве врачебного 
персонала, исчисляющегося сотнями человек, пришедших на смену 
единственного дореволюционного фельдшера, количестве родильных 
домов, консультаций, детских ясель и т. п. Читатель может найти все 
это в точном цифровом выражении в ряде статей, часть из которых 
цитируется в настоящем очерке. Вместо этих цифр, которые, надо ска­
зать, быстро стареют в силу непрерывного развития медицинского дела 
на Алтае, я предпочитаю подчеркнуть социалистический характер меди­
цинского дела на Алтае. Это обстоятельство проявляется не только в 
бесплатном лечении, но в стремлении сделать это лечение наиболее до­
ступным и эффективным для населения. На это указывает сама топо­
графия медицинских учреждений по области, предусматривающая ока­
зание медицинской помощи даже в наиболее трудных и глухих местах 
обитания алтайцев, чтобы больному не приходилось ехать многие де­
сятки километров за этой помощью. Больше того, предусмотрены и та­
кие случаи, когда больному по его состоянию нельзя приехать в лечеб­
ный пункт. Для этого в распоряжении областного и аймачных отделов 
здравоохранения имеются санитарный самолет и автомашины. Снабже­
ние медицинских учреждений современным оборудованием и лекар­
ствами, создание специальных улучшенных условий жизни для медицин­
ских работников,— все это показывает, что советская медицина у ал­
тайцев преследует большие благородные цели и представляет собой 
уже сложившийся весьма существенный элемент национальной куль­
туры алтайцев. Советская медицина уже сделала самое трудное и са­
мое важное дело среди алтайцев. Она сумела завоевать их полное до­
верие, сумела помочь им преодолеть многовековые суеверия и тем

14 И. К о л о м и н, Дела и люди социалистической Ойротии. Сборн. очерков, 
Ойрот-Тура, 1947, стр. 10.



134 Л . П. Потапов

самым уже внесла свой огромный вклад в дело формирования социали­
стической культуры алтайцев.

Хотелось бы еще поделиться некоторыми результатами изучения и 
наблюдениями относительно нового мировоззрения алтайцев, которое 
неизбежно и закономерно формируется на основе социалистического 
переустройства их жизни. Сознавая, что эта тема должна быть предме­
том специальной работы, я все же укажу здесь на отдельные ее момен­
ты. К числу таких относится вопрос национального самосознания, неза­
висимо от племенных и родовых различий, господствовавших в про­
шлом. Сознание национального единства весьма явственно сказывается 
у тех племен, которые до образования Ойротской Автономной области 
сами себя алтайцами не называли. Мы имеем в виду тубаларов, по 
самоназванию «иш кижи», т. е. «лесные люди» или «люди черни» (тай­
ги), населяющих в основном Чойский аймак. То же самое относится и 
к жителям Ойрот-Турского (б. Майминского) и частично Эликмонар- 
сжого аймаков, где население обычно именовало себя по названию рек 
(«Майма кижи» или «маймалары») или родов (сеоков). Теперь же в 
указанных районах очень часто можно слышать фразу: «бис ончозы
алтай кижи» — мы все алтайцы. Следовательно, сознание национально­
го единства проявляется в общности национального самосознания. Оно 
проявляется и в том, что при выдаче паспортов, при заполнении различ­
ных анкет, при составлении биографий и при различных местных стати­
стических сводках население указанных аймаков называет себя также 
алтайцами.

Рост и укрепление национального самосознания алтайцев происхо­
дит на основе дружбы и братства народов, что исключает всякий на­
ционализм. Националистические течения, время от времени появляв­
шиеся в узких кругах алтайской интеллигенции, специально выращива­
лись и питались элементами, враждебными советскому строю, как это 
уже было в свое время установлено. Эти течения не нашли подходя­
щей почвы как в широкой среде алтайцев, так и в передовой части их 
интеллигенции. Напротив, наиболее жизнеспособными у алтайцев ока­
зались идеи советского патриотизма, чуждого национальной ограничен­
ности. Это обстоятельство, может быть, не выступило бы никогда так 
исключительно ярко, как это случилось во время Великой отечествен­
ной войны, когда алтайский народ выявил свои новые моральные ка­
чества, успевшие вырасти в его среде всего лишь за два десятилетия 
свободной жизни в рамках советской автономии. Это проявилось уже 
с первых дней войны в массовом наплыве в армию добровольцев ал­
тайцев, хотя этот народ уже в течение двух столетий не знал, что такое 
война или военные столкновения. Только советским патриотизмом 
можно объяснить, что так легко, четко и бесперебойно работали при­
зывные пункты среди алтайцев. Чувство патриотизма сказалось в ис­
ключительно высоких качествах алтайца как бойца на фронте, что 
отразилось между прочим в том, что среди того, сравнительно неболь­
шого числа бойцов, которое мог дать фронту этот маленький народ, 
насчитываются тысячи человек, награжденных боевыми орденами и 
медалями. Черты советского патриотизма оказались в равной мере при­
сущими алтайскому населению, оставшемуся в тылу. Они выразились 
в массовой добровольной помощи армии в виде различных подарков 
фронтовикам (десятки тысяч посылок), добровольных денежных взно­
сов в фонд победы (десятки миллионов рублей), а главное в том 
трудовом подъеме алтайцев в тылу, который обеспечил значительную 
щомощь фронту со стороны народного хозяйства Ойротии, который 
помог удержать уровень алтайского народного хозяйства на необходи­
мой высоте. Советская автономная Ойротия дала фронту и стране за



Опыт изучения социалистической культуры и быта алтайцев 135

годы войны 800 тыс. пудов мяса, 160 тыс. пудов масла, 140 тыс. пудов 
сыра, 80 тыс. пудов шерсти ге.

Для того чтобы должным образом оценить перечисленные явления, 
нужно знать, каково было отношение алтайцев к империалистической 
войне 1914 года.

Материалом для сравнения может послужить сообщение официаль­
ных миссионерских отчетов. Положиться на эти данные (можно не толь­
ко потому, что без наличия соответствующих фактов миссионеры не 
стали бы печатать в своих официальных изданиях вещи, свидетельству­
ющие о слабости их влияния в среде алтайцев. В достоверности этих 
сведений можно не сомневаться еще и потому, что миссионеры в самом 
деле хорошо знали подлинные настроения алтайцев, ибо постоянно 
вращались среди них. Миссионеры писали: «отношение алтайских языч­
ников к вопросам военного времени представляется нам совершенно 
безучастным, как будто война идет не в России, а где-нибудь «за три­
девять земель в тридесятом государстве»16. Как известно, царское 
правительство не призывало алтайцев как «инородцев» на фронт и 
только в 1916 г. объявило мобилизацию их на тыловые работы в при­
фронтовую полосу. Алтайцы не только не поддержали этого мероприя­
тия царского правительства, но и выступили против него, уклоняясь от 
явки на мобилизационные пункты, а кое-где выступили против царских 
властей, вооруженные камнями и косами (Онгудайский, Усть-Канский 
районы).

В более глухих местах Алтая мобилизация вызвала панику. Алтай­
цы бежали в горы, некоторые прибегали к самоубийству, к самоувечью 
и т. п. Что касается «пожертвований», то, как указывают миссионеры, 
инициатива их «исходила не от самих жертвователей, а от русской 
администрации».17 Как не похоже это на тот настоящий патриотиче­
ский подъем, который царил на Алтае в годы Великой отечественной 
войны.

Следовательно, в мировоззрении алтайцев произошел коренной пе­
релом. Господствующим мотивом в нем звучит советский патриотизм.

Идейный патриотизм, любовь к свободе, уважение к другим нацио­
нальностям, уменье сочетать общественные и личные интересы, новое 
отношение к женщине, стремление к знанию и культуре — все это черты 
нового социалистического мировоззрения, которое постепенно возника­
ет и укрепляется у алтайцев. Социалистическая действительность, со­
циалистическая практика жизни, советская школа, медицина сыграли 
решающую роль в этом изменении мировоззрения. Можно говорить 
также о большом развитии среди алтайцев отвлеченного мышления, 
заменившего старое, первобытное образное мышление, что отразилось 
уже на категориях языка и т. п.

В заключение я хотел бы обобщить некоторые результаты изучения 
современной жизни алтайцев и наметить выводы, вытекающие из этого 
опыта.

Прежде всего необходимо констатировать, что у алтайцев идет 
интенсивный процесс образования национальной культуры. О нацио­
нальной культуре алтайцев в строго научном смысле можно говорить 
только теперь. Д о революции культура алтайцев не носила националь­
ного характера. Племена алтайцев жили и управлялись изолированно

15 Письмо от рабочих, колхозников и интеллигенции Ойротской автономной об л а 
сти товарищу Сталину Иосифу Виссарионовичу, «Правда» от 15 июня 1947 г.

■6 Отчет Алтайской духовной миссии за 1915 г., Томск, 1916, стр. 73—76.
17 Там же, стр. 75. ;



136 Л . П. Потапов

друг от друга, в экономическом и культурном отношении были разоб­
щены, что весьма сказалось на различии • их языка и быта. Каждое 
племя говорило на своем диалекте. Почти первобытная культура и быт 
этих племен отличались местными этнографическими особенностями. 
В них, главным образом в материальной культуре, были элементы, об­
щие для более широкого круга племен и народов Сибири, различных 
по языку и происхождению. Такая своеобразная общность носила ста­
диальный характер, была выражением одинаково низкого уровня раз­
вития труда разнородных племен и народов, живших в сходных геогра­
фических условиях, хотя и весьма удаленных друг от друга и лишенных 
©сяких фактических связей. Следовательно, подобная общность культу­
ры не имела ничего общего с национальной культурой, развивающейся 
на базе общности территории, языка, экономической жизни. Для воз­
никновения и развития национальной культуры алтайцев до револю­
ции не было необходимых условий. Эти условия появились только при 
советском государственном строе. Советский государственный строй, 
ленинско-сталинская национальная политика создали фактические 
условия для быстрого развития алтайских племен в национальность, 
для создания национальной культуры алтайцев. Процесс этот протекает 
на основе социалистических порядков, на основе Сталинской Консти­
туции.

Развитие национальной культуры у алтайцев происходит на базе 
господства социалистической собственности на основные средства про­
изводства и ликвидации эксплоатации и эксплоататорских классов (как 
собственных баев и зайсанов, так й русских капиталистов и помещи­
ков), на базе ликвидации нищеты рядовых скотоводов и охотников, 
роскоши и богатства зайсанско-байской верхушки. Алтайцы как граж­
дане СССР практически обеспечены правом на тпуд, отдых и образова­
ние. Это обстоятельство является одним из важнейших условий для 
развития культуры. Алтайцы как национальность равноправны во всех 
сферах хозяйственной, культурной и национальной жизни. Представляя 
до Октябрьской революции группу племен, известную преимущественно 
этнографам, алтайцы ныне имеют своих равноправных представителей 
в высшем органе — Верховном Совете СССР. Все это делает нацио­
нальную культуру алтайцев культурой широких слоев трудящихся всех 
алтайских племен, объединившихся в Автономную область. Алтайский 
народ является не только создателем новой культуры, но ее обладате­
лем и распорядителем.

Все изложенное позволяет сделать вывод, что национальная культу­
ра алтайцев развивается как культура социалистическая. Но ев разви­
тие протекает довольно сложным путем. Оно происходит преимуществен­
но в национальной форме (литературный язык, письменная литература, 
школа, пресса, театр и т. д .) . При этом социалистическая культура 
алтайцев включает в себя ценные и полезные элементы старой культу­
ры, созданной многовековым опытом ряда поколений отдельных алтай­
ских племен (техника и некоторые приемы пастбищного скотоводства, 
лесных промыслов, верхового и вьючного транспорта, способы перера­
ботки молока и т. п.). Национальная по форме и социалистическая по 
содержанию культура является мощным средством движения алтайцев 
по пути прогресса. Причина этого кроется в том, что развитие ее про­
исходит на основе советского государственного строя, т. е. высшей 
формы демократии, обеспечивающей вовлечение в процесс творчества 
культуры широких слоев алтайцев, порождающей кровную заинтересо­
ванность в нем всего населения. Советский государственный строй из­
бавил алтайцев от пути консервации отсталых форм и элементов ста­
рой племенной культуры. Советская национальная политика спасла их 
от буржуазной практики решения национальной судьбы, подобной, на­



Опыт изучения социалистической культуры и быта алтайцев 137

пример, судьбе североамериканских индейцев, для которых государ­
ство Соединенных Штатов Америки устроило особые резерваты 18.

Передовая современная наука установила и сформулировала закон 
развития культуры народов в эпоху социализма, как развития культу­
ры национальной по форме и социалистической по содержанию. Раз­
витие культуры алтайцев отражает и подтверждает эту законо­
мерность.

В совокупности условий, обеспечивающих алтайцам возможность 
миновать капиталистический путь развития, большую роль сыграла и 
продолжает играть помощь русского народа. Нет никакого сомнения в 
том, что развитие национальной культуры алтайцев происходит при 
большой помощи и участии русского народа. Русское население играет 
важную роль в народном хозяйстве и культуре Ойротии. Русские рабо­
чие, крестьяне, техническая интеллигенция, работники науки и искус­
ства, работники советского и партийного аппарата оказывают большую 
помощь в формировании алтайской культуры, национальной по форме 
и социалистической по содержанию, что весьма содействует укреплению 
дружеских отношений между алтайцами и русскими.

Русское население Горного Алтая оказывает прогрессивное влияние 
не только на развитие хозяйства, но и на формирование нового домаш­
него быта алтайцев, особенно в части материальной культуры.

В связи с этим может возникнуть вопрос, не происходит ли в наше 
время просто обрусение быта алтайцев? На него следует ответить отри­
цательно. Домашний быт продолжает оставаться алтайским, несмотря на 
то, что он включает в себя много элементов русского происхождения. 
Происходит это потому, что подобные элементы быта вовсе не заим­
ствуются механически, а перерабатываются с учетом национальных 
особенностей. В результате возникают такие формы материального 
домашнего быта алтайцев, которые никак нельзя назвать русскими, 
невзирая на их русское происхождение. Вспомним срубное жилище 
алтайца, покинувшего юрту, так похожее на русскую избу, но и весьма 
от нее отличающееся. Или вспомним легкую верхнюю одежду женщин, 
а также некоторые виды пищи, о чем мы писали выше. Все это новые 
национальные формы быта, выросшие на основе переработки алтайца­
ми соответствующих русских образцов.

После всего изложенного мы вправе сделать следующее заключе­
ние. Практическое осуществление советской национальной политики 
среди алтайцев дало блестящие результаты. За четверть века в усло­
виях советской автономии алтайцы совершили скачок, беспримерный в 
их истории, который приблизил их к передовым народам советской 
страны. За это короткое время в горах Алтая возникла высокая народ­
ная культура, уровень которой неизмеримо превосходит все то, что 
было достигнуто здесь в течение нескольких тысячелетий. Уже из про­
стого сопоставления видно, что ни культура времени тюркских кагана­
тов, ни даж е культура периода пребывания алтайцев в составе царской 
России не могут выдержать и отдаленного сравнения с социалистиче­
ской культурой алтайцев.

Культурные достижения алтайских племен, приобретенные в период 
VI—VIII вв., были уничтожены владычеством разных азиатских пора­
ботителей алтайцев, особенно Чингис-ханом и его потомками. Позднее, 
в XV—XVIII вв., культурный уровень алтайцев снизился еще более в 
результате политики ойратских или джунгарских ханов. И только в пе­
риод нахождения племен Алтая в составе царской России у них не­

18 Резерваты представляют собой своеобразные музейные заповедники для уга­
сающих индейских племен, культура которых сведена к значению экспоната и 
обречена на полное исчезновение.



138 Л . П. Потапов

сколько поднялся уровень культуры, что явилось результатом непосред­
ственного общения их с русским народом и его более высокой куль­
турой. Однако рост культуры алтайцев тормозился колониальной 
политикой царизма. Лишь советский период истории алтайцев создал 
условия для быстрого культурного прогресса их и привел в активное 
творческое движение материальные и духовные силы трудящихся ал­
тайцев, угнетенные в прошлом то различными азиатскими завоевателя­
ми, то русскими и китайскими капиталистами. В этом проявилась ис­
ключительная жизнеспособность и плодотворность советского государ­
ственного строя в применении даж е к таким племенам и народам, кото­
рые еще недавно находились на ранних ступенях общественного 
развития.



В .  Н .  Ч Е Р Н Е Ц О В

О Р Н А М Е Н Т  Л Е Н Т О Ч Н О Г О  ТИПА  У ОБ СКИХ УГРОВ

Ленточный орнамент обских угров уже неоднократно привлекал к 
себе внимание исследователей. Можно указать не только статьи, где он 
так или иначе затрагивается, но даже и специальное исследование

Рис. 1. Мужская орнаментированная парка (М. Сосва). 
Колл. МАЭ № 2709— 1

U. Sirelius’a, посвященное исключительно данной теме И тем не ме­
нее считаю необходимым еще раз обратиться к ней.

Почти все работы, не исключая и упомянутого труда U. Sirelius’a, 
ограничиваются лишь приведением меньшего или большего количества 
образцов ленточного орнамента, в лучшем случае несколько система-

1 А. Д  у н и н - Г о р к а в и ч, Тобольский Север, т. III, Тобольск, 1911; F. М а Гг 
t i n ,  Sibirica. Ein Beitrag zur Kenntnis der V orgeschichte und Kultur; С. Р у д е н к о ,  
Графическое искусство остяков и вогулов, Материалы по этнографии Русского музея, 
т. IV, вып. II; U . S i г е 1 i u s, Ornamente auf Birkenrinde und Fell bei den Ostjaken 
und Wogulen; W. S e m a y e r ,  W ogulisch-Ostjakische ornamentierte Rindengefasse; 
«Этнографические коллекции Тобольского губернского музея. Изделия остякоз То­
больской губернии», Ежегодник Тобольского музея, т. XIX, Тобольск, 1911.



140 В. Н . Чернецов

тизируя его по формальным признакам. Лишь С. И. Руденко затронул 
вопрос сложения некоторых его форм, поскольку это не слишком выхо­
дило за пределы темы его статьи. Таким образом, вопросы, касающие­
ся генезиса ленточного орнамента, его роли и семантики, отнюдь не 
менее интересные, чем систематика, оказались совершенно неосве­
щенными. Их мы и думаем поставить в данной статье.

Ленточный орнамент— не только наиболее распространен, но и на­
кладывает совершенно специфический отпечаток на все изобразитель­
ное искусство обских угров. Он встречается почти везде — на; всевоз­
можной берестяной посуде, на меховой и замшевой обуви и одежде. 
Последняя приобретает от этого орнамента исключительно богатый вид, 
и даж е старые вытершиеся вещи в большой степени сохраняют перво-

Рис. 2. Женщина в меховой одеж де (манси, Сев.
Сосва, с. Сорткнья). Фото автора

начальную красоту. На приводимых здесь рисунках мы даем образцы 
меховой одежды. Рис. 1 изображает мужскую парку, у которой две ши­
рокие полосы орнамента, носящего название «большие ветви березы» 
(нижн.) и «кривой олений рог» (верхн.), идут по подолу, и две с  изо­
бражением «соболя с головой» — вертикально от подола до плеч, где 
они встречаются с широкой полосой, идущей по плечам и окаймляю­
щей капюшон парки» Рисунки 2 и 3 дают представление о женской и 
детской одежде, а на рисунке 4 мы видим образец орнаментированной 
берестяной посуды.

В' прошлом ленточный орнамент был распространен повсеместно на 
территории обитания обских угров, но в настоящее время он местами 
исчез, местами встречается не часто, и в основном его можно найти по 
бассейнам рек Северной Сосвы, Лозьвы, Казыма, Ваха и Вас-Югана. 
Но даже и в этих районах, в особенности за последнее время, в связи с 
распространением металлической посуды, все в меньшем и меньшем



Орнамент ленточного типа у  обских угров 141

t

Рис. 3. Верхняя меховая одежда девочки. Колл. МАЭ № 4376 — 2

количестве изготовляется берестяная и, в частности, орнаментирован­
ная посуда. Берестяные ведра, которые раньше являлись непременным 
предметом в каждом хозяйстве, теперь почти совершенно исчезли. То 
же можно сказать о чуманах, уступивших место алюминиевым и эма­
лированным мискам. Лишь туеса, коробки для рукоделий и детские 
люльки продолжают встречаться в достаточном числе.

Орнамент как на берестяных, так и на других предметах изготовля­
ется исключительно женщинами. Береста, необходимая для различных 
поделок, сдирается весной, когда дерево находится в соку, очищается от 
наростов и затем варится, что придает ей мягкость и эластичность2.

Берестяные орнаменты изготовляются двумя способами: выскабли­
ванием и вырезыванием. Для первого способа подготовленная береста 
окрашивается обычно небольшим подкапчиванием (см. Дунин-Горкавич, 
стр. 121) так, чтобы ее внутреняя сторона приобрела красновато-корич­
невый оттенок. Перед началом работы эту поверхность смачивают го­
рячей водой, после чего верхняя пленка начинает легко отделяться. 
Вслед за тем острием ножа наносятся контуры изображения, и часть 
его выскабливается таким образом, что получается светлооранжевый 
рисунок на коричневом фоне. Для вырезанных орнаментов береста 
окрашивается в черный цвет либо более продолжительным копчением, 
либо при помощи какой-нибудь краски. Орнамент вырезывается так, 
чтобы получился ажурный рисунок сразу из двух слоев бересты различ­
ного цвета, которые затем сшиваются вместе или же нашиваются на 
изготовленную уже берестяную посуду, что, таким образом, дает двух­
цветный узор. Если первый способ распространен повсеместно, то вто­
рой чаще встречается к востоку и юго-востоку от Оби.

Техника изготовления орнамента на меху принципиально не отлича­
ется от вырезанного на бересте. Подбирается мех белого и темного

2 Подробнее об обработке бересты см. U. S i г е 1 i u s. Die Handarbeiten der 
Ostjaken и. W ogulen. Journ. de la Societe Finno-Ougrienne, XXII, 1, стр. 49, а также 
А. Д у н и н - Г о р к а в и ч ,  Тобольский Север, ч. III.



142 В. Н. Чернецов

Рис. 4. Орнаментированный берестяной с о с у д . К о л л .  
М А Э № 5 9 2  — 12а

цвета с возможно гладкой поверхностью. Для этого идет олений камус, 
реже телячья и жеребячья кожа. Затем вырезывается самый узор, сразу 
из двух слоев меха, после чего полученные вырезки сшиваются вместе, 
сочетая темный и бельш мех. На замше узор, как правило, накрашива­
ется охрой или ольховым отваром. Рыбья кожа (главным образом тай­
меня) предварительно окрашивается с одной стороны в красный или ко­
ричневый цвет и на ней вырезывается узор, после чего разноцветные 
вырезки сшиваются вместе. Широкие полосы орнамента нашивают на 
одежду. Меховой орнамент идет на украшение зимней теплой одежды; 
орнамент из рыбьей кожи — для летних женских халатов из замши. 
Крашение на замше встречается почти исключительно на мужской и 
женской летней обуви. В настоящее время нередко можно встретить ор­
намент из какой-нибудь бумажной материи, с которой поступают точно 
'так же, как и с рыбьей кожей. Сукно как материал для орнамента 
встречается на зимней мужской и женской одежде и главным образом 
на священных жертвенных покрывалах. Техника изготовления орнамен­
та из цветного сукна такая же, как и при работах с мехом.

Орнамент ленточного типа встречается и в вышивках бисером или 
шерстью, хотя последние стоят несколько особняком и о них мы наме­
реваемся говорить особо. Наконец, как исключение, ленточный орна­
мент можно увидеть вырезанным на кости или дереве или накрашен­
ным на деревянных предметах. Редкость последнего обусловливается, 
вероятно, тем, что орнамент ленточного типа является исключительно 
женским искусством, тогда как резьбой по кости и дереву занимаются 
только мужчины.

В ленточном орнаменте мы встречаем две основные группы: изобра­
жения полосовые ритмизованные и замкнутые медальонные. Первые 
применяются на одежде (рисунки 1—3), обуви, на стенках берестяной 
посуды, на детских люльках. Вторые встречаются как центральная фи­
гура на мешках для женских рукоделий, на подушках, священных жер­
твенных покрывалах, на крышках и на дне берестяных чуманов (рис. 4)



Орнамент ленточного типа у  обских угров 143

и коробок. Все орнаменты имеют свои названия, весьма устойчивые, 
если принять во внимание обширную территорию их распространения. 
Встречающиеся иногда в некоторых названиях колебания, кажется, сле­
дует скорее рассматривать не как локальные вариации, а просто как 
забвение и смешение их отдельными лицами. Так же чрезвычайно устой­
чивы и самые формы ленточного орнамента, хотя здесь, как увидим ни­
же, локальные отличия выступают совершенно отчетливо. В табл. I мы

даем наиболее типичные образцы ленточного полосового орнамента, ни в 
какой степени, однако, не претендуя на сколько-нибудь полное отображе­
ние всего богатства форм, поскольку это совершенно немыслимо в пре­
делах журнальной статьи.

Фигуры медальонного типа довольно сильно, как увидим, отличают­
ся от полосового орнамента, что является отчасти результатом симме­
тризации в пределах замкнутой фигуры, а главным образом вследствие 
того, что орнаменты медальонного типа дают преимущественно фасовое 
изображение, тогда как полосовой орнамент — профильное. Промежу­
точной формой между этими двумя группами орнамента является изо­
лированное профильное изображение птицы, чаще всего тетери3. В бо­

3 Следует, однако, заметить, что между изображением и названием не всегда 
имеется достаточно четкая связь. Так, «апример, тот вариант, который С. Руденко 
будто бы склонен связывать с чайкой (Указ. соч., стр. 36), в других случаях 
встречается в значении тетери. Учитывая же, что эта птица связана с комплексом 
представлений о душе, мы можем полагать, что едва ли не изображение тетери 
лежит в основе указанной категории профильных фигур.

// iZ
Табл. I. Образцы полосового ленточного 

орнамента.



144 В. Н. Чернецов

лее простых и относительно реалистических формах такие изображения 
очень обычны в женских рисунках на бересте (табл. И, рис. 1), тогда 
как в более развитых они не отличаются от прочих медальонных фигур. 
В табл. II даем последовательное усложнение изолированного про-

/7 *  а  в  го *
Табл. II. Схема развития профильных птицеобразных фигур

фильного изображения птицы. Три верхних ряда показывают различные 
пути постепенного усложнения с неизменной тенденцией к превращению 
изображения в симметрично расположенную фигуру, что в четвертом 
ряд; приводит к появлению слитного изображения двух птиц с симме- 
три шо уравновешенными обеими сторонами. В дальнейшем стилизация 
этого изображения может перейти в одну из фигур нижнего ряда, кото­
рые, с одной стороны, даж е и по названию не всегда связаны с птицей, 
а с другой, как увидим в табл. IV, могут возникать и из других про­
образов. В табл. III наблюдаем развитие фасозого изображения зверя 
и птицы. Исходные фигуры № 1, 5, 9, которые мы заимствовали в ка­
честве прототипов среди изображений контурного типа, схематически 
реалистичны. Во . всяком случае, в каждой из них легко различаются



Орнамент ленточного типа у  обских угров 145

голова, конечности и даже условное изображение внутренностей. Зато 
в последующих изображениях каждого ряда эта реалистичность пропа­
дает, рисунок усложняется дополнительными черточками и линиями, 
за которыми постепенно исчезает связь с первоначальными формами, 
и в результате мы можем наблюдать такие фигуры, как 4; 8, 12, чрез-

Табл. III. Схема развития фасовых звериных if птичьих 
изображений

вычайно характерные для медальонного орнамента обских угров и ни­
чем уже не напоминающие живых существ, во всяком случае' не даю­
щие никаких оснований различать среди них птиц или животных.

Следующая ступень стилизации характеризуется еще большим раз­
витием дополнительных штрихов,, постепенно заполняющих всю свобод­
ную площадь того материала, на котором делается изображение. На 
рис. 14 можно видеть, как от звериной фигуры остался лишь Т-образ­
ный узор. Происходит удвоение и учетверение «туловища», изображе­
ние принимает вид рисунка 15 или 16 и на этой стадии обычно теряет 
связь со своим прообразом даже по названию. Такие узоры называются 
рыбой, сетью, пестрой грудью птицы и т. д. Рисунок 16 построен по
10 Сов. этпография, № 1



145 В. Н. Чернецов

несколько иному принципу, чем все предыдущие. В то время как они 
симметричны лишь по одной оси, он симметризован по двум, взаимна 
перпендикулярным осям, что образует равновесную крестообразную фи­
гуру.

Примеры подобных фигур приведены в табл. IV, рисунки 2—5. И з  
них рисунок 2 изображает вершину кедра с сидящими на нем птица­
ми. Аналогичный сюжет представлен и на рис. 1, но в более реалистиче­
ской трактовке, свойственной не ленточному орнаменту, а изображени­
ям графического типа на бересте. В основе этого сюжета, . пожалуй, 
можно предполагать реальное наблюдение птиц, сидящих на дереве и 
изображенных так, как их видит человек, стоящий у основания этого 
дерева; однако композиционное его разрешение не только во второй, 
но и в первой фигуре, несомненно, обусловлено влиянием крестообраз­
ных д  в у х о с е в о - с и м ме т р и чн ы х форм. К ним довольно близки и построе­
ния типа рисунков 6—7, но здесь мы видим хотя и крестообразно рас­
положенные, но лишь одноосево-симметричные фигуры, т. е. не вполне 
подобные рисункам 3—5. Следует указать, что изображения типа ри-



Орнамент ленточного типа у  обских угроз 14Т

сунков 3—5— 16 весьма не часты и составляют лишь незначительный- 
процент в обско-угорском орнаменте. Создается впечатление, что двух­
осевая симметрия вообще очень мало свойственна ему и что формы ее- 
не получили еще достаточно законченного развития. Неясен и путь ее 
сложения. Наиболее вероятно предположить, что в орнаментах ленточ­
ного типа она появилась в результате влияния со стороны узоров из 
вышивок шерстью. Последние распространены преимущественно средш 
некоторых южных групп хантов (pp. Иртыш, Демьянка), причем орна­
мент этих вышивок, резко отличающийся от обско-угорского ленточно­
го и несравненно более развитой, в подавляющем большинстве состоит 
именно из фигур, основанных на двухосевой симметрии.

Два нижних ряда табл. IV показывают развитие еще одного ме­
дальонного мотива; рисунок 9 именуется человеком или медведем, 
рисунок 10 называется иногда человеком, иногда получеловеком. Хотя 
и условно, в этих фигурах изображены все основные детали: голова, 
конечности и даже сердце. В дальнейших вариациях этой фигуры мож­
но наблюдать, как «голова» несколько увеличивается в размерах и 
усложняется, «руки» делаются меньше, пока не превращаются в не­
большие отросточки. Наконец, мы встречаем группу фигур, уже совер­
шенно отошедших от этого изображения и даже по названию не имею­
щих ничего общего с человеком. Эти фигуры называются то «шишкой», 
то «жужелицей». То, что они выросли из предыдущего изображения, 
становится очевидным лишь при рассмотрении всего ряда в целом.

В рассмотренном материале мы охватили более или менее все ос­
новные мотивы ленточного орнамента. Знакомясь с ним, легко заметить, 
что в основе его лежат два принципа, наличие которых и раньше не­
однократно отмечалось исследователями. Первый принцип заключается 
в том, что изображение строится на основе прямо- или косоугольной 
сетки. Вторая особенность заключается в так называемой обратимости, 
т. е. в совпадении контуров самого изображения и фона, соответствую­
щих друг другу так, как соответствует позитиву негатив. Эту особен­
ность легче всего заметить на полосовом орнаменте, так как в нем 
почти во всех без исключения случаях белые и темные фигуры в точно­
сти совпадают. Совпадение, как мы помним, обусловливается в первую 
очередь технической причиной, так как узоры режутся из материала 
двух цветов одновременно. Медальонные фигуры в том случае, если 
они изготовлены инкрустацией, также изготовляются одновременным 
вырезыванием, но комбинации двух вырезок обычно попадают в разные 
места, как, например, на две стороны мешка или даже на разные по­
душки, отчего их тождественность не сразу бросается в глаза. Эти два 
принципа, придающие столь характерный облик обско-угорскому орна­
менту, могут служить, как увидим далее, и некоторым основанием для 
суждений о генезисе ленточного орнамента.

Локальные особенности этого орнамента в общем невелики. Для 
основной части территории они сводятся лишь к преобладанию прямо- 
или косоугольности. При этом у манси и северных хантов распростра­
нена преимущественно прямоугольная основа или, как ее иногда еще 
называют, квадратная, в то время как на средней Оби и дальше на 
восток и на юг орнамент чаще носит косоугольный характер. Повто­
ряем, однако, что можно говорить лишь о преобладании, но не об 
исключительности распространения этих систем на указанных террито­
риях.

Ближе к восточной границе распространения обских угров в орна­
менте появляются еще некоторые стилистические особенности. С одной 
стороны, появляется тенденция к закруглению углов, а с другой,— рас­
пространяются очень характерные «гвоздеобразные выступы». С боль­
шой долей вероятия можно допустить, что указанные стилистические-

10»



143

особенности, распространенные на востоке, развились под влиянием 
кетского орнамента, где «гвоздеобразные выступы» являются основной 
типичной чертой, а также, быть может, и селькупского.

Ознакомившись с основными формами обско-угорского ленточного 
орнамента, попытаемся выяснить его роль и значение. Первого вопроса 
мы уже отчасти касались в;' нашей статье о роде обских угров 4. Как мы 
там указали, полосовой орнамент на одежде хотя и приобрел почти 
исключительно декоративное значение, тем не менее местами служит 
отличительным признаком принадлежности к тому или иному роду. 
Мы привели там весьма интересное сообщение И. Мягкова, касающееся 
хантов Большого Югана, которое считаем нелишним повторить и здесь: 
«Обувь в нижней части голенища орнаментирована орнаментом из 
окрашенных лиетвеничной корой кусочков замши. Орнамент изображает 
стилизованные ветви берез. В этой части орнамента изображение варьи­
рует в зависимости от рода, к которому принадлежит носитель этого 
сапога» (из описи коллекции МАЭ АН СССР № 2928, собранной 
И. Мягковым в 1922 г., предмет № 1).

Весьма возможно, что, по крайней мере в прошлом, свойственный 
тому или иному роду орнамент был связан с изображением родового 
тотема, что отчасти подтверждается приведенными в той же работе 
данными по орнаментам, распространенным в бассейне рек Тапсуй и 
Ляпин. Наиболее распространенным узором для тапсуйских манси 
является «соболь», и соболь же выступает как наиболее распространен­
ное тотемное существо среди этой группы манси. По р. Ляпину наиболее 
характерный узор ■— «щучья челюсть», и наиболее крупная из тамошних 
тотемная группа ведет свое происхождение от щуки. К этому же можно 
добавить пример изображения лягушки на мешочке для ношения крем­
ня и огнива 5. Мешочек сшила для своего мужа женщина, происходя­
щая из рода «Народ лягушек». Как женские мешки для рукоделий, 
так и «мешочки для огня» являются предметами, которые интимно свя­
заны с их обладателями и с которыми последние расстаются чрезвычай­
но неохотно. В этих мешочках часто хранят и привязывают к ним раз­
личные амулеты, обереги, симпатические лечебные средства и т. д. Со­
вершенно естественно именно на таком предмете видеть и изображение 
тотемного существа, выступающее здесь в его апотропеическом значе­
нии. На женских метках для рукоделий мы находим медальонные 
изображения, называемые «бобер» (Sirelius, табл. IV, рис. 10), 
«выдра», «медведь», «шишка с домом», «жужелица» 6.

Мы не решаемся утверждать, что то или иное из этих названий в 
настоящее время соответствует какой-либо определенной фигуре, но мы 
можем выделить лишь наиболее, по нашим наблюдениям, типичные со­
четания. Это обстоятельство свидетельствует о том, что первоначальная 
роль медальонных изображений стерлась и сохранилось главным обра­
зом лишь их декоративное значение. Однако уже то, что, за исключением 
только одного непонятного названия «шишка с домом», все другие 
относятся к священным и почитаемым существам, заставляет предпо- 
лагать за фигурами на этих мешках значение, в прошлом схожее с изо­
бражением на «мешочке для огня», т. е. апотропеическое.

Орнамент на берестяной посуде, в настоящее время имеющий также 
только декоративную роль, в прошлом мог, по крайней мере в части 
■своей звериной тематики, иметь значение, сходное с тем, какое он

4 В. Н. Ч е р н е ц о в ,  К истории родового строя у обских угров, сб. «Соз. этно­
графия», VI—VII, 1947.

5 См. там же, стр. 173, рис. 2.
6 По представлениям обских угров, одна из душ человека после его смерти 

'"’превращается в жука, почему в отношении последних наблюдается некоторая осто­
рожность и их избегают убивать. I



Орнамент ленточного типа у  обских угров 149

имеет в керамическом скульптурном и штампованном орнаменте. Той 
же благодетельной ролью могли быть наделены изображения фратриаль- 
ных священных деревьев и растений, как то: береза (очень распростра­
ненный узор «ветви березы»), с одной стороны, и кедр (см. выше), 
лиственница («корни лиственницы») и съедобное растение «борщевик» 
(Heracleum Sib.),— с другой.

Труднее доказать существование женской производственной магии, 
хотя, по всей видимости, таковая также существовала. По крайней ме­
ре, мы находим такие изображения, как «человек ловит рыбу калдан- 
ной сетью» (табл. IV, рис. 5), фигуру, напоминающую котцы — ловушки 
для рыбы (например, табл. IV, рис. 6), и т. д. В то ж е время в одной 
из хантыйских песен про трех охотников рассказывается, как они 
встретили на своем пути лесную женщину. Завидя их, она обращается 
к ним с просьбой взять ее с собой:

Табл. V. Изображения птиц— «сон приносящих 
существ» на спинках детских люлек

Весной едущ ие трое мужчин,
На счастье в промысле водяной рыбы 
Меня в лодку посадите!
На счастье в промысле лесного зверя 
Меня в лодку посадите!
— Женщин приносящих счастье 
В промысле водяной рыбы 
Мы-то имеем (дома).
Женщин приносящих счастье 
В промысле лесного зверя 
Мь>то имеем (дома), —

отвечают охотники 7.

7 W. S t е i n i t z, Ostjakische Volksdichtung und Erzahlungen, I, Tartu, 1939,. 
стр. 419.



150 В. И. Чернецов

Наличие производственных сюжетов в женском изобразительном 
искусстве и представлений о способности женщин, находясь дома, ока­
зывать влияние на результат промысла и дает нам основание для вы­
сказанного выше предположения.

Кроме приведенных примеров мы можем еще указать лишь одну 
небольшую область, где орнамент с полной несомненностью до сих пор 
имеет магическое значение. На спинке детской люльки, против того 
места, где находится голова ребенка, обычно изображают тетерю. 
Такие изображения, приведенные на рисунках 3—6 (табл. V), называе­
мые «сонное существо» (т. е. сон приносящее), и служат для того, 
чтобы ребенок спал спокойно и хорошо.

Так, в колыбельной песне говорится:

Спи, спи.
Сон приносящей
Старшей матерью твоей
Глубоким сном
Пёстрой тетери
Пусть ты будешь усыплен...

Подобная роль изображений основывается на том представлении, что 
одна из душ человека, имеющая вид птицы, чаще всего тетери, может 
покидать тело, особенно во время сна. Находясь вне человека, душа- 
птища подвергается опасностям и может быть даже убита охотником.

П Л -Г U T /L  тлл.
—ГЕ_ГЕ_ГЕ j Л

r , i ~  JZ321
Табл. VI. Прообразы современного ленточного орнамента в орнаментике

эпохи бронзы
1— с керамики андроновскон культуры; 2 — керамика, Горбуновский торфяник; 3 — 
керамика, стоянка на оз. Оронтур (раннее жегезо); 4 — современный орнамент; 5 — 
керамчка андроновскон культуры; 6 — керамика, стоянка Оронтур; 7 — андроновская 
культура; 8 — орнамент на кости, У сть-П олуй (раннее ж елезо); 9 — андреевская куль­
тура; 1J — современный орнамент; 11 — керам ика. Горбун>вский торфяник; 12 — со ­
временный орнамент; 13— Горбуновский торфяник: /^  — орнамент на кости, Усть-По­

луй; 7 5 — керамика, Карым; 16 и 17 — современный орнамент

Такое покидание душой особенно опасно для маленьких детей. Для 
предотвращения его и делается изображение птицы (тетери), служа­
щее как бы вместилищем для души и удерживающее ее на одном 
месте.

Рассмотрев некоторые возможные случаи семантики изображений 
этой группы, попытаемся проследить ее генезис, для чего обратимся к 
озгакомлению с соответствующим археологическим материалом.



Орнамент ленточного типа у  обских угров

Узоры, сходные с фигурами ленточного типа, находим в орнаментике 
на предметах из кости, металла и в керамике усть-полуйского времени 
(IV в. до н. э.— I в. н. э.), а также других памятников раннего железа 
(Карым, Оронтур) и в наскальных изображениях р. Тагила. Кроме того, 
большое сходство орнаментов устанавливается с керамикой эпохи 
бронзы (андроновская культура, Горбуново). Как можно видеть из 
табл. VI, эта общность с современностью выступает как в характере 
очертания узоров, построенных на прямо- или косоугольной сетке, так 
и в широко представленном принципе обратимости. Кроме того, не­
редко (можно наблюдать даже полную тождественность древних и со­
временных орнаментов. Так, сравним меандроид (рис. 1—4), почти не 
изменившийся с андроновского времени, или более сложные узоры: 
рис. 9 (андроновское время) и 10 (современныйорнамент); V-образный, 
ритмически повторяющийся узор из Горбунова8 (табл. VI, рис. 11), и 
широко распространенный среди обских угров орнамент, именуемый 
«развилка тагана» или «малые заячьи уши» (Сосва), или (Sirelius, 
XXII: 15) «утиные крылья» (табл. VI, рис. 12). Еще разительнее вы­
ступает сходство орнаментов указанных эпох при сопоставлении рис. 13 
(Горбуново) 9 с известным нам уже изображением соболя из ленточного 
полосового орнамента. Несмотря на небрежность выполнения, несом­
ненно ленточный характер имеет узор с сосуда из стоянки близ с. Ка- 
рым на р. Юконде (табл. VI, рис. 14) и на костяном гребне из Уеть- 
Полуя (табл. VI, рис. 15).

Д . Эдинг, исследовавший стоянку на Горбуновском торфянике, ука­
зывает, что ленточно-меандроидный характер орнаментики керамики 
Горбунова обусловлен проникновением туда элементов андроновской 
культуры 10. Совершенно соглашаясь с ним в этом, полагаю, что про­
никновение это затронуло не только Горбуново, расположенное в глу­
хом, по тем временам, таежном углу верховьев р. Тагила, но и всю 
территорию бассейна Нижнего Приобья и .

Мы считаем, что было бы неуместным вдаваться здесь в рассмотре­
ние причин и обстоятельств этого проникновения. Для нашего вопроса 
первостепенное значение имеет самый факт, в котором мы не можем 
сомневаться уже на основании рассмотрения материала. Ленточные 
фигуры, построенные главным образом по косоугольной сетке, ритми­
чески повторяющиеся в полосах андроновского орнамента, не только в 
общих чертах, но подчас и в деталях соответствуют обско-угорским. 
Параллели, даваемые нами в табл. VI, рис. 9— 10, показывают это с 
достаточной очевидностью. Остаются еще неясными вопросы, связанные 
с самой андроновской орнаментикой, могущие, однако, пролить свет на 
пути сложения интересующей нас угловато-ленточной системы в орна­
ментике обских угров. Сюда в первую очередь следует отнести вопрос 
о том, на каком материале сложился и развивался андроновский орна­
мент — был ли он в основном керамическим или, наоборот, применялся 
главным образом для мягкого материала, например, мех, кожа 
и, может быть, береста, как теперь у обских угров. Насколько нам из­
вестно, лучший знаток андроновского орнамента М. П. Грязнов при­
держивается именно второй точки зрения: и действительно, лишь при 
условии вырезывания узора из материала двух цветов и последующего 
инкрустирования и мог развиться принцип обратимости, столь харак­

8 Д . Э д и н г ,  Горбуновский торфяник, «Материалы по изучению Тагальского 
округа», вып. 3, полутом I, Тагил, 1929, табл. 8, рис. 45.

9 Д . Э д и н г ,  Резная скульптура Урала, Гос. Исторический музей, М., 1940, 
стр. 17. рис. 6.

10 Там ж е, стр. 15.
11 Это подтверждается и наличием черт андроновской культуры в керамике эпохи 

бронзы из стоянки Сале-Хард I.— См. В. М о  ш ин с к а  я, Стоянка Сале-Хард I 
(рукопись).



J52 В. Н. Чернецов

терный как для андроновской, так и для обско-угорской систем. Если 
это так, то понятно и относительно малое число примеров ленточного 
орнамента в археологических материалах Приобья. Воспринятый в наи­
более характерной для него технике, быть может, еще тогда, когда он 
вообще не применялся в керамике, ленточный орнамент в культурах 
Приобья, как правило, и не распространился на нее. Имея областью 
своего применения такие нестойкие материалы, как береста и кожа, он 
не мог сохраниться до нашего времени. Это не дает, однако, права не 
допускать его более широкого распространения. Из этнографических 
наблюдений мы знаем, как редко встречается ленточный орнамент у 
хантов и манси вне своей сферы — на дереве, кости и т. д., несмотря 
на его изобилие в пределах соответствующего материала. Как и теперь, 
так и в прошлом он, вероятно, применялся преимущественно на одежде 
и берестяной посуде, повидимому, со сходной же семантикой, еще и те­
перь имеющей, как мы видели, в сохранившейся ее части, очень архаи­
ческий характер.



С .  И .  Р У Д Е Н К О

КУЛЬТУРА ДОИСТОРИЧЕСКОГО НАСЕЛЕНИЯ КАМЧАТКИ

Металл, точнее железо, появился на Камчатке очень поздно. Кра­
шенинников писал: «сказывают о Камчатке, будто железные инстру­
менты знали камчадалы еще до покорения Российской державе, а по­
лучали их от японцев, которые приезжали к Курильским островам» 
Как предполагал Тории2, отдельные металлические предметы могли 
еще в древности проникать на Камчатку из Японии при посредстве 
курилов, которые получали японские товары через своих собратьев — 
айнов. И действительно, при раскопках в южной Камчатке, у озера 
Курильского Иохельсон3 нашел медные японские монеты XI в. н. э. 
Все же отдельные металлические вещи, которые проникали на Камчат­
ку, были столь малочисленны, что до XVII в., до прихода русских, все 
население Камчатки переживало стадию каменного века. Об этом сви­
детельствуют многочисленные отписки служилых людей, впервые посе­
тивших этот край.

В те времена северную треть полуострова занимали коряки: по по­
бережью Тихого океана — к северу от реки^ Уки и на Карагинском 
острове, а по берегу Охотского моря — к северу от реки Тигеля. Южные 
две трети Камчатки, а также ближайший к ней остров Шумшу из груп­
пы Курильских, были заняты камчадалами или ительменами. На втором 
от Камчатки острове Парамушире жили курильцы или айны. Во время 
экспедиции Беринга, в первой половине XVIII в., население самой южной 
части Камчатки (Курильской Лопатки) и первого из Курильских остро­
вов (Шумшу) именовалось ближними курилами в отличие от курилов 
дальних, живущих на втором от Камчатки острове (Парамушире) и 
последующих. Однако участник экспедиции Беринга Крашенинников 
настойчиво отмечал, что «хотя объявленные первого острова и Куриль­
ской Лопатки жители в языке своем, в обрядах и в телесном виде не­
сколько от камчадалов и разнствуют, однако, заподлинно известно, что 
они происходят от камчадалов..., а помянутая разность происходит от 
соседства, обхождения и взаимного супружества с прямыми курилами» 4.

Первые исследования древних поселений на Камчатке были произве­
дены в 1852 г. Дитмаром. «Недалеко от берега реки Вахиля,— писал 
Дитмар 5,— в некотором отдалении друг от друга, находились правиль­
ные квадратные ямы, имевшие футов с 20 в стороне... Это были остатки 
старо-камчадальских юрт, большею частью с одним, реже с двумя 
входами, похожими на рвы. Сор лежал во многих из них до 3 футов 
высоты и всегда содержал уголь, кости, раковины и немногочисленные 
обработанные камни». И далее: «от мыса Налачева и даже начиная еще

1 П. К р а ш е н и н н и к о в ,  Описание земли Камчатки, II, 1755, 31.
2 R. Т о г i i, Etudes archeologiques et ethnologiques, Les Ainus des Isles 

Kouriles, «Journ. Coll. Sci. Imp. Uriiv. Tokyo», vol. 42, art. 1, 1919.
3 W. J о с h e 1 s о n. Archaeological 'investigations in Kamchatka (Carnegie Inst, 

of Washington Publ. No. 388), 1928.
4 К р а ш е н и н н и к о в ,  Указ. соч., II, 3.
5 К. Д и т м а р ,  Поездка и пребывание в Камчатке в iSS l— 1855 гг., 1901, 

210—213.



354 С. И. Руденко

западнее, от устья р. Налачевой до Бичевинской губы и до мыса 
Шипунского берега были покрыты множеством юрт, жилищами многих 
сотен людей». «Я с двумя людьми приступил к раскопке старых камча­
дальских юрт... В пяти ямах, которые я осмотрел, повторялись совер­
шенно одни и те же находки. Везде юрты были до половины заполнены, 
завалены разным сором, в котором попадались уголья, полуистлевшие 
обломки костей (в том числе нижняя челюсть медведя), части рогов 
горного барана, северного оленя, раковины и сгнившее дерево. Камен­
ных изделий или осколков, отбитых при выделке их, встречалось очень 
мало. Но все-таки мы мало-по-малу накопали достаточное количество 
таких предметов. Очень редко попадались костяные наконечники копий 
и мелкая глиняная посуда самой примитивной работы». Один из жите­
лей Старого Острога сообщил Дитмару, что старые земляные юрты 
«часто встречаются на восточном берегу Камчатки и что при раскопках 
в них находят разные предметы, каковы: каменные орудия, моржевые 
зубы, кости, черепки очень грубых глиняных сосудов, колья, куски 
дерева». Принесенные Дитмару предметы состояли из обсидиановых и 
яшмовых наконечников стрел, из плоских продолговатых орудий, сде­
ланных из того же материала, и на одной стороне с округленным за­
остренным краем. «Совершенно подобные этим орудиям,— писал Дит- 
мар 6,'— я впоследствии нашел еще в полном употреблении у коряков, 
коряцкие женщины отскабливают такими камнями шкуры при выделке 
кожи. Обсидиан, темные серо-зеленые яшмы и другие кварцы, богатые 
кварцем и диоритом сланцы — вот породы, которыми древние обитатели 
страны, повидимому, особенно охотно пользовались для выделки подоб­
ных орудий».

В 1910 г. древние поселения на Камчатке были обследованы 
К. Д. Логиновским по поручению Этнографического отдела Русского 
музея, куда поступили и коллекции из его раскопок. По отчету Логи- 
новского, древние камчадальские юртовища разбросаны по всей Кам­
чатке: встречаются они и на возвышенных местах и около рек и озер. 
Такие поселения им отмечены близ г. Петропаловска на склоне Мишен­
ной горы, у с. Харлактырка, у дер. Савойко и на одном из островов в 
устье р. Авачи, на берегу Тарьинской губы. В верхнем течении р. Бы­
строй остатки юртовищ имеются у селений Малка и Ганалы, а в ни­
зовьях р. Камчатки — у с. Ключевского, Камаки и Усть-Камчатки. 
По отчету Логиновского, на месте старых юртовищ у с. Камаки жители 
часто находят каменные наконечники стрел и копий, каменные светиль­
ники (жирники). Севернее, у оз. Карагинского, на прибрежных холмах 
находят много каменных орудий, среди которых более всего наконечни­
ков стрел, тесел и клиньев. Обсидиановые наконечники стрел находят 
на выдувах в бухте 'Корфа, между бухтой Сибирь и коряцким стойби­
щем Тиличек. У с. Малка Логиновским было раскопано семь жилищ и 
у с. Ганалы — три. Поверхностные разведки он произвел на 'месте ста­
рых юртовищ на берегу бухты Кичиги, где им собрано несколько обси­
диановых наконечников стрел, костяные наконечники копий, черепки 
глиняной посуды. Более обстоятельные раскопки были произведены им 
на острове Карагинеком, отделенном от материка проливом Литке.

С западной стороны, в средней части острова имеется бухта Ложных 
Вестей. По берегам этой бухты главным образом и были расположены 
древние поселения, от которых остались группы жилищ. Последние рас­
полагаются частью на самом берегу бухты, частью на склонах холмов, 
причем жилища на холмах древнее тех, что у берега. В первых были 
найдены предметы исключительно из камня и кости, во-вторых, вместе 
с костяными и каменными предметами,— железные наконечники стрел

6 Д  и т м а р, Указ. соч., 189.



Культура доисторического населения Камчатки 125

и обломок железного топора. Там, в Кэнлу, Логнновским было раско­
пано три жилища на холме и одно на берегу. На холме были найдены 
наконечники копий, стрел, тесла, шилья, скребки — все из камня или 
кости. Среди наконечников стрел оказались и обсидиановые, вывезен­
ные, по всей вероятности, с материка, так как на острове обсидиана 
нет. Среди предметов из раскопок жилища на берегу, помимо упомяну­
тых железных вещей, были найдены костяные подполозки нарт, какие 
употребляются у коряков и поныне. В кухонных отбросах на Карагин- 
ском острове отмечено обилие костей нерпы и особенно много раковин 
съедобных моллюсков. Около каждого жилища были обнаружены сле­
ды ям, обложенных прутьями, в которых квасилось мясо нерпы.

,В 191.1 и 1912 гг. раскопки на Камчатке производил В. И. Иохельсон, 
отчет которого с публикацией материалов издан в 1928 г. Иохельсон 
копал недалеко от г. Петропавловска в губе Тарья в четырех пунктах, 
у дер. Савойко на левом берегу р. Авачи, на берегу реки и озера 
Налычева. На западном берегу полуострова, в средней его части, 

^раскопки производились им на берегу р. Кульки в половине километра 
от впадения ее в р. Тигель, а также на берегу р. Каврана, недалеко от 
ее устья. На юге Камчатки раскопки производились на берегу р. Озер­
ной в 3 км! от истока ее из оз. Курильского и на берегу названного 
озера. В 1926 г. небольшие разведки были произведены Е. П. Орловой 
на р. Хайрузовой, впадающей в Охотское море южнее р. Каврана. 
В Авачинской губе, на полуострове Тарья, там же, где в 1911 г. копал 
.Иохельсон, в 1920 г. раскопки были произведены Шведской экспеди­
цией. В 1922 г. той же экспедицией раскопки производились на восточ­
ном берегу Камчатки в губе Лиственничной в 200 км к северу от мыса 
Лопатки. Собрания Шведской экспедиции частично опубликованы 
Бергманом н Шнеллем7. На восточном же побережье Камчатки, у 
Усть-Камчатска археологическое исследование производилось Накая- 
мой 8. Небольшая коллекция из раскопок в губе Тарья в 1934 г. доста­
влена пом. капитана Н. А. Гурьевым в Музей антропологии и этногра­
фии Академии Наук и частично опубликована Львом 9. Очень интересна 
хранящаяся в Камчатском краевом музее в Петропавловске коллекция 
с дюнной стоянки мыса Лопатки, состоящая из костяных и каменных 
наконечников стрел, каменных ножей, скребков, скобелей и тесел. 
Не менее интересны вещи, доставленные А. К- Вернардером во Влади­
востокский музей, из разведанной им в 1930 г. пещеры в заливе Омаян, 
что к югу от Анадырского залива. Вещи эти, впрочем, более характер­
ны для культуры поморов Берингова моря, чем для неолита Камчатки. 
Следует упомянуть также значительное число случайных находок ка­
менных орудий, хранящихся в Камчатском и Владивостокском краевых 
музеях, в частности и з , районов поселений южной Камчатки Явино и 
Голыгино.

Помимо упомянутых публикаций ранее я имел возможность подроб­
но ознакомиться с коллекциями из раскопок на Камчатке Логиновско- 
го, Иохельсона и Орловой, а во время моей экспедиции 1945 г. на 
Чукотский полуостров — с коллекциями с Камчатки, хранящимися в

7 S. В е г л m а и, Vulkane, Baren und Nomaden, Reisen und Erlebnisse im 
wilden Kamtschatka, Stuttgart, 1926; I. S c h n e l l ,  Prehistoric finds from the Island 
World of th|e far east (The museum of far eastern antiquities, Bull. Nr. 4, 1932, 
Stockholm).

1 Н а к а я м а ,  Раскопки землянок у Усть-Камчаткн на восточном побережье 
Камчатки, Ж урн. Антропологического общ. в Токио, кн. 48, 1933 (по-японски).

9 Д . Н. Л е в ,  Новые археологические памятники Камчатки, «Сов. этнография». 
Я9в5, 4—5. ' 1



156 С. И. Руденко

музеях Петропавловска на Камчатке и Владивостока. Сводка опубли­
кованных материалов по археологии Камчатки приведена у Девис 10.

Материалы по археологии Камчатки в настоящее время исчисляют­
ся уже несколькими тысячами предметов и дают ясное представление 
об основных типах каменных и частично костяных орудий, характерных 
для культуры населения этого полуострова до прихода русских, хотя 
эти материалы недостаточны для установления относительной хроноло­
гии обследованных памятников и последовательных этапов развития 
этой культуры. Между тем два с половиной столетия назад, когда рус­
ские впервые появились на Камчатке, ее население пользовалось теми 
же орудиями и оружием, которые были найдены и при раскопках древ­
них поселений. К тому же мы располагаем ценнейшими письменными 
сообщениями о быте населения Камчатки того времени, когда оно еще 
не пользовалось металлом. В свете этих сообщений мы вкратце и рас­
смотрим материальную культуру древнего населения Камчатки в связи 
с вопросом сб его происхождении.

Ж и л и щ е .  По Крашенинникову, свои жилища камчадалы строили 
следующим образом 11: «выкапывают землю аршина на два в глубину, 
а в длину и в ширину смотря по числу жителей. В яме почти на самой 
середине ставят четыре столба толстые, один от другого по сажени и 
дале. На столбы кладут толстые перекладины, а на них потолок нака­
тывают, оставя почти на средине четвероугольное отверстие, которое 
и вместо окна, и вместо двери, и вместо трубы служит. К помянутым 
перекладинам прислоняют с земли бревна же, которых нижние концы 
на поверхности земли утверждаются; и, обрешетя их жердями, покрыва­
ют травою и осыпают землею, так что юрта снаружи имеет вид не­
большого круглого холмика; но внутри они четвероугольные, однако 
почти всегда две стены бывают доле, а две короче. У одной продолго­
ватой стены между стоячими столбами бывает обыкновенно очаг, а от 
него вывод, которого внешнее отверстие гораздо ниже помянутого. Д е­
лается сей вывод для того, чтобы входящим во оной воздухом выгоня­
ло дым вон из юрты через верхнее отверстие». «Внутри юрты подле 
стен делают они полки, на которых спят семья подле семьи рядом. Ток­
мо не бывает полков против очага: ибо там обыкновенно стоит домовая 
посуда их, чаши и корыта деревянные, в которых и себе и собакам 
есть варят. А в которых юртах полков нет, там вкруг мест, где спят,, 
положены бревна, а самые места устланы рогожами». «Входят в юрты 
по лестницам стремянкам, под которыми обыкновенно очаг бывает... 
Головни из юрт выметывают в верхнее отверстие... В сих юртах живут 
камчадалы с осени до весны, а потом выходят в балаганы».

Раскопки на Камчатке дали дополнительные сведения о типе древ­
них жилищ. Почти все раскопанные землянки оказались четырехуголь­
ной, удлиненной или почти квадратной формы. Только в северной части 
полуострова они неправильной округлой формы. Посередине или ближе- 
к противоположной входу стене находятся обычно остатки очага. Весь­
ма примечательно, что при раскопках землянок в южной половине 
Камчатки повсюду обнаруживалось коридорное углубление, служившее- 
входом в землянку. Один старик-коряк сообщил Логиновскому то же, 
о чем писал и Слюнин 12. В древности вход в землянки был сбоку, че­
рез дверь, и только впоследствии дыра была закрыта и ходить в жили­
ще начали через входное отверстие. Последнее преследовало цель за­
щитить жилье от зимних буранов и главным образом избавиться от

10 Е. D е v i s, Jr. M o t t ,  Archaeology of Northeastern Asia, «Papers of the- 
Excavators’Chib». vol. I, Nr. 1, 1940 (Cambridge).

11 П. К р а ш е н и н н и к о в ,  Указ. соч., II, 25— 28.
12 С л ю н и н ,  Охотско-Камчатский край, 1900, 384.



Культура доисторического населения Камчатки 157

от Пулкова I 2 i  «26 128 130 132 134 135 >38

126 128 130

Карта археологических раскопок на Камчатке.

необходимости огребать дверь от снежных заносов. Напомним, что, и 
по Крашенинникову, помимо входного отверстия в землянку сверху, вме­
сто сеней или коридора камчадальские жилища имели еще и подзем­
ный ход в форме узкого тоннеля, который шел от очага и выходил на- 
ружу, у одной из стен юрты. Тоннель служил для тяги и был открыт во 
время топки. Тоннелем этим, который, по Крашенинникову, назывался 
русскими жупан, для входа и выхода из жилища пользовались женщины, 
дети и так называемые коекчучи. Группы землянок, вместе с .балаганами, 
еще до прихода русских окружались валами и частоколами для защи­
ты жилищ в междоусобных войнах и войнах с коряками. Бревна кам­
чадалы вырубали и обтесывали при помощи каменных топоров с попе­
речным лезвием или теслами, с которыми познакомимся ниже.'Из рас­
копок Иохельсона в средней Камчатке на р. Кавране имеются костяной 
заступ, употреблявшийся, по всей вероятности, для земляных работ, и 
лопата из китовой кости.

Лопата (рис. 1) овальной формы, типа хорошо известного среди на­
селения крайнего северо-востока Азии. Сделана она при помощи камеи-



158 С. И. Руденко

ного тесла, следы которого хорошо различимы на ее поверхности. 
Нижний ее край и бока заострены, у верхнего же края высверлены 
две пары дыр, служившие для привязывания к деревянной ручке. Точ­
но такие же лопаты были найдены мной при раскопках на Чукотском 
полуострове 13, Гейстом 14 и Коллинзом 15 на острове св. Лаврентия. 
Такие же точно лопаты сохранились и в современном быту чукоч 16 и 
эскимосов 17. Подобными лопатами чукчи и эскимосы резали дерн при 
постройке жилищ, а также скалывали снежные сугробы и огребали 
снег от жилищ. Костяные заступы, аналогичные изображенному на рис. 
2, также известны на Чукотском полуострове и на острове св. Лаврен­
тия 18, где они употреблялись для выкапывания и выравнивания места, 
избранного для жилья. Способ прикрепления к рукоятке виден на образ­
це подобного коряцкого заступа, изображенного на рис. 12.

С о б и р а т е л ь с т в о .  Добывание съедобных корней было одним 
из главных занятий женщин камчадалок, причем существенное значе­
ние имели те запасы, которые выкапывались из мышиных нор. У мы­
шей (Myodes oeconomus Pall), как писал Крашенинников 19, «из коренья 
и других вещей примечены в норах их сарана, корень скрыпуна травы 
(Anacamferos), завязной (Poligonum bistorta), шеломайной, сангвисор- 
бин, лютик и кедровые орехи, которые камчадалы вынимают у них 
осенью с радостью и великими обрядами». Сараной, как известно, на 
Камчатке называется корневище нескольких видов лилейного растения 
(Lilium martogon, Fritillaria kamtschatika и др.). Помимо разрывания мы­

шиных нор на Камчатке издревле выкапывались самые разнообразные 
съедобные коренья при помощи специальных кирок-мотыг. Из раскопок 
имеются три такие кирки, одна с севера, с устья р. Кичиги, и две из 
средней Камчатки, с р. Каврана. Наиболее простое устройство кирки- 
мотыги с р. Каврана изображено на рис. 4; она представляет собой 
отросток рога северного оленя с высверленными круглыми отверстиями 
у основания для привязывания к ручке. Более совершенна по форме, 
более прочна и эффективна в работе мотыга с р. Кичиги (рис. 5). Сде­
лана она также из отростка рога северного оленя, имеет характерный 
для этого рода орудий изгиб и ряд дыр для прочного, при помоши рем­
ней, привязывания к рукоятке. Типологически сходна с ней, но более 
выработанной формы вторая кирка-мотыга с р. Каврана (рис. 6). Это 
весьма солидное орудие из китовой кости интересно вследствие присут­
ствия двустороннего продолговатого желобка, значительно уменьшаю­
щего толщину предмета и тем облегчающего работу просверливания дыр, 
предназначенных для привязывания к ручке. Кирки-мотыги описанных 
выше типов бытовали у населения северо-востока Азии до самого по­
следнего времени. Ручки от кирок-мотыг, которые несомненно были де­
ревянными, не сохранились. Единственная ручка из китовой кости с се­
верной Камчатки, из раскопок на р. Кичиге (рис. 11), возможно, пред­
назначалась для кирки-мотыги. По середине и у одного из концов этого 
костяного стержня имеются продольные прорезы, служившие для при­
вязывания орудия.

13 С. И . Р у д е н к о ,  Древняя культура Берингова моря, 1948, табл. 15, рис. 18,
14 О. W. G e i s t  and F.  G. R a i n e y ,  'Archaeological excavations at Kukulik, 

St. Lawrence Island, 1936, 105, табл. 24, рис. 6 и 7.
15 H. В. C o l l i n s ,  Archaeology of St. Lawrence Island, Alaska, «Smiths. MiscelL 

Coll.», vol. 96, Nr. I, 1937, табл. 60, рис. 12.
16 W. B o g  o r  a s , The Chukchee, Mem. Amer. Mus. Nat. Hist., vol. II, 1904— 1909, 

79, рис. 99a.
17 E. W. N e l s o n ,  The Eskimo about Bering Strait, «18 Ann. Rep. Bureau Amer. 

Ethnology», 1899, 78, рис. 22.
18 G e i s t  and R a i n e y ,  1936, 104, табл. 24, 'рис. 3 и 4.
19 К р а ш е н и н н и к о в ,  Указ. соч., II, 227.



Культура доисторического населения Камчатки 159

Помимо съедобных кореньев древние обитатели 'Камчатки собирали 
также съедобных моллюсков, раковины которых находимы были в 
кухонных отбросах. По сообщению Стеллера г°, в пищу в его время 
употреблялись главным образом гребешки из группы Pecten jacobaeus 
и мидии Mytilus edulis L. Раковины этих же моллюсков находятся и

при раскопках древних жилищ. Для извлечения моллюсков, главным 
образом гребешков, из раковин были в употреблении специальные 
костяные ковырялки. Две из них, обе из раскопок на севере Камчатки 
(устье р. Кичиги) и изображены на рис. 8 и 9. Одна из них — плоский 
костяной клинок (рис. 8), другая в ви^е короткой уховертки, с при­
тупленным концом и с высверленной дырой в верхней части для под­
вешивания (рис. 9). Для извлечения моллюсков из раковин употребля­
лись и простые заостренные осколки костей. Такие примитивные ору-

20 G. W. S t е 11 е г, Beschreibung von dem Lande Kamtschatka, 1793, 3.



160 С. / / .  Руденко

дня для извлечения моллюсков из раковины известны везде, где 
моллюски употреблялись в пищу.

О р у д и я  р ы б о л о в с т в а  и о х о т ы .  Собирательстзо, хотя 
и играло существенную роль в питании древнего населения Камчатка, 
но всегда было, вероятно, подсобным занятием. Первостепенное зна­
чение имела охота и особенно рыболовство. «Никто не ходит на .про­
мысел или в дорогу,— писал Крашенинников 21 о камчадалах,— без су­
хой икры, как без надежного содержания». Да оно и понятно. В та­
кой стране, как Камчатка, где реки изобилуют рыбой, а во время 
нереста в реки для метания икры входят несметные количества рыбы, 
последняя всегда должна была являться основой питания населения. 
Из раскопок, между тем, мы не имеем почти никаких орудий рыболов­
ства. Последнее объясняется, вероятно, тем, что раньше, как и в

настоящее время, коренное население полуострова ловило рыбу почти 
исключительно с помощью запоров. Из раскопок мы имеем только 
костяной зубец остроги, железный крючок в костяной оправе и костя­
ные пластинки с дьгрой для подвешивания, которые считаются блес­
нами приманок. Все эти вещи из бухты Ложных Вестей Карагин- 
ского острова, и притом из раскопок позднего коряцкого стойбища. 
Костяной наконечник (рис. 3), повидимому, от двухзубцовой осгрогк с 
одной внутренней бородкой у переднего конца и с плоско затесанным 
череном. Крупный железный рыболовный крючок (рис. 7), несомнен­
но заимствованный от русских, типичный крючок перемета. Костяными 
блеснами, подобными изображенной на рис. 10, коряки пользуются как 

приманкой при подледном лове морской рыбы. При раскопках в сред­
ней и южной Камчатке были находимы в значительном числе камен­
ные грузила к рыболовным сетям двух типов: с круговым желобком 
(рис. 13) или с дырой (рис. 14) для подвгшивания.

Из предметов вооружения и охоты на первом месте стоят лук и 
стрелы. Последние из раскопок особенно многочисленны и крайне 
разнообразны по материалу и форме. Луков и их остатков из раско­
пок мы не имеем, но, по всей вероятности, они были простые дере­
вянные. В противном случае были бы найдены костяные пластинки, 
концевые или серединные, от сложных луков. При стрельбе из лука 
туземцы Камчатки пользовались костяными защитными наручниками, 
по форме подобными широкораспространенным по всей Сибири, начи­
ная от Урала до тихоокеанского побережья. Один из них (рис. 15) 
был найден в средней Камчатке на р. Кавране. Он, хотя и плахой 
сохранности, но на его наружной поверхности сохранились попереч­
ные ряды орнаментальных ямок. Такие наручники известны на Чукот­
ском полуострове из древних жилищ .пунукской стадии эскимосской

21 К р а ш е н и н н и к о в ,  Указ. соч., II, 50.



Культура доисторического населения Камчатки 161

культуры. Второй наручник с Карагинского острова, очень грубой 
работы (рис. 16), найден в комплексе поздних вещей с железными 
орудиями, несомненно корящшй. О стрелах древних камчадалов Кра­
шенинников 22 писал, что они «обыкновенно бывают в аршин и три 
четверти, с костяными или каменными «олейцами, а называются они 
разными именами по разности копейцов, Стрела с костяным тонким 
копейцом — пенш, с широким — аглкпынш, с каменным копейдом — 
кауглач, тупая стрела с костяною головкою или TOMiao — ком, дере­
вянный томар — тылшкур». Несмотря на то, что наконечники камча­
дальских стрел нередко, как увидим ниже, были очень небольших 
размеров, ими пользовались для нападения на врага и опасного зверя. 
«Стрелы их,— читаем у Крашенинникова23, хотя и весьма плохи, 
однако опасны в сражении, ибо они ядом бывают помазаны, от кото­
рого раненый человек тотчас опухает». Коряки, юкагиры и чукчи, по 
сообщению того же автора, «толченым корнем лютика намазывают 
стрелы свои, чтобы раны их неизлечимы были неприятелем; и сие 
самая истина, что раны от такой стрелы тотчас синеют, и все вокруг 
оной пухнет, а по прошествии двух дней всеконечно и смерть после­
дует, есть ли не будет употреблено надлежащей осторожности, ко­
торая в одном том состоит, чтобы яд из раны высосать. Самые боль­
шие киты и сивучи, будучи легко поражены, не могут быть долго в 
море, но с ' ужасным ревом выбрасываются на берег и погибают бед­
ственно». Яд, по Крашенинникову, получался из корня лютика, 
причем интересно сообщение того же автора 24, что яд этот для стрел 
своих камчадалы раньше приобретали у жителей первого Курильского 
острова, т. е. у айнов. О курильцах или об айнах Крашенинников 
писал 25, что «около Лопатки и островов своих разъезжают на байда­
рах и ищут таких мест, где киты спят обыкновенно, которых нашед 
бьют ядовитыми стрелами. И хотя рана от стрелы толь великому жи­
вотному сперва совсем нечувствительна, однако вскоре после того 
бывает причиною нестерпимой бол езди, которую изъявляют они ме- 
чучись во все стороны и яреужасным ревом; напоследок в кратком 
времени будучи раздуты издыхают». Вполне вероятно, что применение 
яда для отравления стрел населением Камчатки позаимствовано с 
юга от айнов, ибо, за исключением перечисленных племен, другие на­
роды Сибири стрел не отравляли.

Костяные наконечники стрел из раскопок на Камчатке могут быть 
подразделены на три группы: наконечники простые, наконечники
бородчатые и с тупой головкой. Простейший тип первой группы 
(с р. Каврана) — лавролистные костяные наконечники стрел с упло­
щенным основанием, вставляющимся в расщепленное древко, пред­
ставлен на рис. 17. Оттуда же имеются массивные, удлиненной формы 
черенковые наконечники, эллипсоидной и уплощенно-ромби ческой в 
поперечном сечении формы (рис. 18 и 19), Этого же типа наконечники 
были найдены на севере, в гроте залива Омаян (рис. 20). Тип третий — 
очень узкие и длинные костяные наконечники стрел с клиновидным 
основанием, вставляющимся в древко. Стрелы и этого типа были най­
дены на р. Кавране (рис. 21) и на северо-восточном побережье, в гроте 
Омаян (рис. 22) и в заливе Олюторском (рис. 23). Тип четвертый — 
плоские и широкие наконечники стрел с вильчатым основанием — 
происходят также с северо-восточного побережья, с залива Олютор- 
ского (рис. 24) и Омаяна (рис. 28). Единственным экземпляром пред­
ставлен наконечник стрелы лавролистной формы с плоским черепом,

22 К р а ш е н и н н и к о в ,  Указ. соч., II, 65— 67.
23 Там же, 1, 209. '
24 Там же, 118— 119.
25 Там же, 299. у 

11 Сов. этнографжя, JV5 1



162 С. И . Руденко

также из северо-восточной Камчатки с р. Кичиги (рис. 29). Таким 
образом, ареал распространения простых костяных наконечников 
стрел — северная половина Камчатки от широты р. Каврана, иначе 
говоря, область, заселенная преимущественно коряками. Не менее

Таблица III

разнообразны костяные наконечники стрел и второй группы — бород- 
чатые. Тип первый — широкие и плоские наконечники — отличаются 
от наконечников первой группы только наличием одной или двух не­
больших бородок. Они встречаются в двух вариантах — с плоским 
клиновидным основанием или черенковые. Такие наконечники изве­
стны только с северо-востока из залива Олюторского и с Омаяна 
(рис. 30, 39 и 41). Тип второй — узкие и длинные бородчатые нако­
нечники стрел, варьируют в деталях, но все черенковые (рис. 31—36 
и 42). Такие наконечники стрел были найдены только на мысе Лопат­
ки и принадлежат, видимо, к группе наконечников стрел, характерных 
для айнской культуры. Подобные же наконечники были найдены Тории



Культура доисторического населения Камчатки 163Г

при раскопках на северных Курильских островах 26. (К этой же группе 
относятся и массивные наконечники стрел с южной Камчатки из 
раскопок у оз. Курильского (рис. 37) со стержнем, почти круглым в 
поперечном сечении, с двумя бородками у самого переднего конца и 
тонким, круглым в поперечном разрезе череном. На одной из плоских 
сторон переднего листовидного конца такого наконечника имеется 
глубокая желобчатая выемка. Выемка эта могла служить для помеще­
ния в нее яда, о котором упоминалось выше. Наконечники стрел 
этого типа генетически связаны с наконечниками стрел, оснащенными 
костяными копечцами, найденными Тории на северных Курильских 
островах27. К этой же категории относятся костяные наконечники, 
или головки стрел, найденные при раскопках у оз. Курильского 
(рис. 38 и 40). Наконечники эти круглые в поперечном сечении, с 
череном, вставляющимся в древко, с кольцевым желобком посереди­
не и со срезом-зарубкой на одной из сторон. Передний конец, 
куда вставлялось копьецо, заостренный или вильчатый. Эти наконеч­
ники стрел специальной формы типологически могут быть связаны 
только с подобными же эскимосскими наконечниками стрел. Тупые 
костяные наконечники стрел очень малочисленны и, видимо, не типич­
ны для рассматриваемых культур. Нам известны всего три таких 
наконечника-' один с крайнего северо-востока, из залива Омаяна 
(рис. 26), один из средней Камчатки, с р. Каврана (рис. 27) и один 
с мыса Лопатки (рис. 25). Последний подобен найденному Тории на 
одном из северных Курильских островов28.

Каменные наконечники стрел с Камчатки очень многочисленны и 
весьма разнообразны по форме. Встречаются совсем миниатюрные — 

1,5—2 см длиной и настолько крупные, что могут быть приняты за на­
конечники метательных дротиков или копий. Провести резкое разгра­
ничение между наконечниками стрел и копий не легко, но для Камчат­
ки наиболее надежным критерием, повидимому, будут не столько 
размеры, сколько массивность таких орудий. Наконечники стрел, за 
редким исключением, легкие, узкие и длинные, а в тех случаях, когда 
они короткие,— то все же легкие и плоские. Наконечники дротиков или 
копий солидные и массивные, тяжелые. Классификация камчатских 
каменных наконечников стрел затрудняется неустойчивостью их фор­
мы, изменчивостью и наличием переходных форм между выделяемыми 
типами. Среди имеющихся в нашем распоряжении наконечников стрел 
с Камчатки большинство не из раскопок, а случайные подъемные вещи. 
Поэтому изменение их формы во времени и местные вариации не про­
слеживаются, что затрудняет детальное их изучение. Типологически 
Уильсон (1897) для американских каменных наконечников стрел и 
Шнелл (1932) для таковых с Курильских островов принимают деление 
на три основные группы: листовидные, чаще в форме ивового листа, 
треугольные и черенковые. По нашим подсчетам, наиболее многочис­
ленна на Камчатке группа листовидных наконечников. К этой катего­
рии принадлежат, примерно, две трети всех найденных там наконечни­
ков стрел. Реже встречаются черенковые и треугольной формы. Среди 
листовидных каменных наконечников стрел значительное большинство 
имеет форму листа лаврового (рис. 43 и 44) или ивового листа (рис. 45, 
46 й 49). Черенковые наконечники стрел обычно имеют ромбовидную 
форму (рис. 47, 48, 53 и 54). Треугольные — чаще удлиненной формы 
с вогнутым основанием (рис. 50, 52), реже — широкие с прямым или

Т о  г i i, Указ. раб., табл. 30, рис. 7, 12 и 14.
27 Там ж е, табл. 31, рис. А и В.
88 Там ж е,  табл .  30, рис. 18.

11*



164 С. И . Руденко

вогнутым основанием (рис. 55 и 56). Повторяем, что между этими 
типами имеются переходные формы.

Судя по толстой пятке и черену каменных наконечников стрел, 
последние закреплялись непосредственно в древке стрелы. Только 
плоские с прямым или с вогнутым основанием (рис. 50, 52, 53 или 55)

Таблица IV

вставлялись, вероятно, как копьецо в прорез костяного наконечника 
стрелы. Наконечники последнего типа особенно характерны для юж­
ной Камчатки и соседних Курильских-островов.

Весь комплекс камчатских каменных наконечников стрел, типич­
ный неолитический, имеет много общего на западе с наконечниками 
стрел Восточной Сибири, начиная от Прибайкалья 29, а на юге — с 
наконечниками стрел, находимых на Курильских и Японских остро­

29 Б. Э. П е т р и ,  Неолитические находки на берегу Байкала, «Сборник Музея 
антропологии и этнографии», т. III, 1916.



Культура доисторического населения Камчатки 165

в а х 30. Для крайнего северо-востока Азии, для территории распростра­
нения эскимосской культуры камчатские наконечники стрел не т и ­
пичны.

Каменные наконечники копий и метательных дротиков одни от 
других отличаются только тем, что первые более массивны, вторые 
значительно легче. Точного разграничения между ними, когда нет 
древка, провести нельзя, и поэтому мы рассматриваем! их совместно.

Из многочисленной серии наконечников дротиков с Камчатки при­
водятся изображения только трех, двух со средней Камчатки, с  
р. Каврана (оис. 58), и с р. Кульки (рис. 59) и одного из южной, с оз. 
Курильского (рис. 57). Все они обсидиановые, листовидной формы, 
массивные и прекрасно обработанные отжимной ретушью на обеих 
поверхностях. Подобные наконечники встречаются на Камчатке по­
всюду.

Наконечники копий по размерам значительно больше наконечников 
дротиков и более варьируют по форме. Некоторые из них имеют листо­
видную форму с уплощенным основанием, вставляющимся в древко, 
например, изображенный на рис. 62, с Курильского озера, или на рис. 64, 
из губы Тарья. Чаще они имеют ромбическую форму с отчетливо 
различимым череном (рис. 60, из губы Тарья), иногда с перехватом 
выше череда (рис. 61, с р. Кульки). Имеются и промежуточные формы. 
В отличие от наконечников дротиков, наконечники копий более плоские.

Материал, из которого изготовлялись наконечники стрел, дротиков 
и копий,— обсидиан, кремень, халцедон, реже яшма, окремнелый 
туф, кремнистый сланец.

В древности у побережий Камчатки в огромных количествах води­
лись морские млекопитающие. О тюленях Крашенинников писал, что 
iix «в тамошних морях неописанное множество, особливо в то время, 
тогда рыба из моря вверх по реке идет, за которою они не токмо в 
устья, но и далеко вверх по рекам заходят такими стадами, что нет 
такого близкого к морю острова, которого пески не покрыты ими были 
как чурбанами». Тюленей у отдушин камчадалы, как и сивучей, били, по 
Крашенинникову, носками, т. е. гарпунами. Впрочем, он отмечает, что 
«камчадалы никогда не бьют сивуча в море, ведая, что он опрокидает 
суда с людьми и погубляет. В спящих на море- стреляют ядовитыми 
стрелами, а сами прочь отходят. Сивучи не терпя болезни от разъеда­
ющей рану морской воды выходят на берег, и там или закалываются, 
или, ежели место к убиению неспособно, сами издыхают»31. Носками, 
т. е. .гарпунами, по Крашенинникову, добывали морских котов, бобров 
и коров, последних — гарпунами с железными наконечниками. Следует, 
впрочем, отметить, что камчадалы, видимо, никогда не были настоящими 
промышленниками морских млекопитающих, плавали в ботах, а не в 
байдарах. Морскими зверобоями были курилы, которые «и около Лопатки 
и островов своих разъезжают на байдарах и ищут таких мест, 'где киты 
спят обыкновенно, которых нашед бьют ядовитыми стрелами»32. О кам­
чадалах же Крашенинников писал, что они «-морских судов не име­
ют» 33. Несмотря на обилие морских млекопитающих, их промысел на 
Камчатке всегда имел третьестепенное значение в экономике коренного 
ее населения, «ибо,— как писал Крашенинников,— вся Камчатка, од­

30 Т о г i i, Указ. раб., табл. 28; Е. А к а  б о р  и, Местные отличия оббитых камен­
ных наконечников стрел в Японии, «Журн. Токийского ангропол. общ.», т. 46, 1931 
(по-японски); S c h n e l l ,  Указ. раб., табл. 12 и 13.

31 К р а ш е н и н н и к о в ,  Указ. соч., II, 271.
32 Там же, 1, 299.
33 Там же, II, 69.



166 С. И . Руденко

ною питается рыбою»34. Этим, вероятно, н объясняется крайняя бед­
ность находок «аконечников гарпунов на Камчатке. Среди многих со­
тен каменных орудий и многих десятков известных нам орудий костя­
ные наконечники гарпунов исчисляются единицами. Бородчатый на­
конечник гарпуна из Тарья губы, опубликованный Шнеллем34

65

Таблица V

(рис. 88),— с двумя асимметричными бородками, но наконечник этот 
не поворотный, а прочно укреплялся в древке и никак не мог быть 
использован для промысла морских 'млекопитающих. Это был зубец 
остроги для добычи лососевых рыб. От наконечника гарпуна, возможно

34 К р а ш е н и н н и к о в ,  Указ. соч., II, 310.
35 S c h n e l l ,  Указ. раб., табл. 17, рис. 7.



Культура доисторического населения Камчатки 167

поворотного, судя по наличию дыры для линя, имеется передняя поло­
вина с мыса Лопатки (рис. 89), и этот наконечник принадлежал, веро­
ятно, курилам, а не ительменам. Бородчатые поворотные наконечники 
гарпунов известны из раскопок на соседних Курильских островах36. 
В южной Камчатке при раскопках у оз. Курильского был найден ти­
пичный колок для насада поворотного наконечника гарпуна (рис. 90), 
а на средней Камчатке, на р. Кавране были найдены две костяные 
головки древок гарпунов (рис. 91 и 92). Вот и все предметы гарпун­
ного комплекса, найденные на Камчатке. При этом следует отметить, 
что все эти вещи типологически относятся к сравнительно позднему 
времени, по аналогии с эскимосскими наконечниками гарпунов — ко 
второму тысячелетию н. э.

Н о ж и  к а м е н и ы е. О древних камчадалах Крашенинников писал,- 
«ножи они делали из горного зеленоватого и дымчатого хрусталя на 
подобие ланцов востроконечные, и насаживали их на черенья дере­
вянные» 37. Однако мы знаем, что каменными ножами пользовались и 
без специальных рукояток, непосредственно зажатыми в руке. Недаром 
^женщины всякую работу делают в перчатках, которые шьются без 
пальцев и никогда их не снимают»38. Ножами каменными пользова­
лись для самых разнообразных работ: при снимании шкур с животных, 
для расчленения их туш, при пластовании рыбы, для разрезывания и 
кройки шкур для одежды, при работах по дереву и т. п. Отсюда боль­
шое разнообразие их типов и форм. Архаический облик имеют два 
орудия с оз. Курильского, обсидиановое (рис. 63) и из окремнелого ту­
фа (рис. 66), и одно с р. Каврана, из дымчатого кварца (рис. 67). 
Вследствие своей массивности и толщины пятки они никак не могли 
употребляться укрепленными в рукоятке и ими работали, как ножами, 
вероятно, непосредственно зажатыми в руке. Без рукоятки пользова­
лись также ножами сегментовидными, образца, приведенного на рис. 82 
и 85; они оба обсидиановые, из Тарья губы. Оригинальной формы и 
великолепный по выполнению большой нож с р. Хайрузовой из дымча­
того кварца (рис. 69). По словам ительменов, такими ножами пользо­
вались при разделке рыбы, держа их непосредственно в руке, причем 
в работе пользовались обоими концами, узким и уплощенным, хотя 
главная работа производилась уплощенным концом. Несмотря на тон­
ко обработанные режущие края, нож этот удобно держать в руке, а 
при работе в кожаной перчатке совершенно безопасно для руки. Без 
специальной рукоятки пользовались, вероятно, и ножами листовидной 
формы из окремнелого туфа (рис. 62) с оз. Курильского и кремневым 
(рис. 65) с р. Кульки. Из клинков, которые вставлялись в деревянную 

рукоятку, заслуживают внимания ножевидные пластины прямоугольной 
формы, тщательно отретушированные на обеих поверхностях, которые 
могли употребляться как боковые вкладыши в костяные или деревян­
ные рукоятки. Впрочем, такие пластины-вкладыши на Камчатке встре­
чаются очень редко, и нам известны всего только два или три таких 
предмета. Случайной формы и обсидиановый прямой клинок ножа 
(рис. 70) из Тарья губы.

Многочисленна и очень разнообразна серия ножей асимметричных, 
в которой можно выделить несколько типов. 1. Ножи с более или ме­
нее прямой спинкой, выгнутым лезвием, в вариантах узкоклинковые и 
ширококлинковые, без черена или с череном. Образец узкоклинкового 
кремневого ножа без черена с оз. Налычева приведен на рис. 72 и 
ширококлинкового из Тарья губы — на рис. 86. На рис. 76 и 78 изобра­

36 T o r i i ,  Указ. раб., табл. 30, рис. 10.
37 К р а ш е н и н н и к о в ,  Указ. соч., II, 32.
38 Там же, 48.



168 С. И. Руденко

жены узкоклинковые ножи с череном из окремнелого туфа с р. (Кав­
рана и обсидиановый из Тарья губы. Особенно многочисленны широко­
клинковые ножи с череном: в качестве образцов даются изображения 
таких ножей из окремнелого туфа (рис. 73) с р. Каврана и с оз. 'Ку­
рильского (рис. 77). 2. Второй тип ножей, по существу мало отличаю-

Таблица VI

щийся от типа первого,— ножи с выгнутой спинкой и прямым лезвием, 
они также встречаются в двух вариантах: узко- и ширококлинковые, 
как это можно видеть на изображениях двух обсидиановых ножей с 
южной Камчатки (рис. 74, Тарья губа и рис. 80, дер. Савойко). Только 
что описанные ножи можно назвать мясницкими. Более грубой ра­
боты— служили для расчленения туш и разрезывания мяса, более тща­
тельной отделки — для свежевания зверей и срезания мездры со шкур. 
3. Следующий тип ножей «горбатых» сравнительно молочислен. При­
знак, позволяющий такие ножи рассматривать как особый тип,— это 
наличие тщательно отретушированного вогнутого лезвия, например,



Культура доисторического населения Камчатки 169

обсидиановый нож с оз. Курильского (рис. i71). 4. Ножи с шейкой у 
черена, со слабо выгнутой спинкой и резко выгнутым лезвием, также 
встречаются в двух вариантах — узко- и ширококлинковые. Узкоклин­
ковые ножи этого типа суживаются к переднему концу (рис. 75),— 
нож из окремнелого туфа с р. Кульки, ширококлинковые же к перед­
нему концу обычно расширяются (рис. 81 и 8 4 )— обсидиановые клинки, 
первый из Тарья губы, второй — из южной Камчатки. Этот тип но­
жей на Камчатке многочислен, встречается как в средней, так и в юж­
ной ее части; известен он и 
за пределами Камчатки, 
особенно в Японии39 и на 
Алеутских островах40. На­
значение таких ножей то 
же, что и мясницких, но нет 
уверенности в том, что они 
укреплялись в рукоятке.
В некоторых из них шейка 
способствовала более проч­
ному укреплению в конце 
деревянной ручки при помо­
щи специальной обмотки.
Часть же таких ножей не 
могла вставляться в рукоят­
ку или по причине очень 
толстой пятки черена 
(рис. 75), или вследствие 
незначительных ее размеров 
и, следовательно, хрупкости, 
особенно при тонкой шейке, 
как, например, у клинка из 
дымчатого кварца с р. Кав- 
рана (рис. 79). Шейка по­
добных ножей скорее слу­

жила для подвешивания их 
на ремне. Подобные ножи 
известны и в Японии 4I. При­
мечательно почти полное
отсутствие на Камчатке шлифованных ножей из глинистого сланца. Не 
говоря уже о столь типичных для поздних этапов эскимосской культуры 
женских портняжных ножах (и1ц), которых на Камчатке мы вовсе не 
знаем, но и мужских сланцевых ножей имеется только два: один цель­
ный черенковый с конически высверленной дырой близ черепа (рис. 83), 
из Авачинской губы, и обломок другого — с р. Каврана. Интересна 
единственная известная нам костяная ручка ножа (рис. 87) с р. Кавра­
на. На одном ее конце высверлена дыра для подвешивания, а на дру­
гом, близ гнезда для клинка ножа, высверлено пять орнаментальных 
дыр. Дыры высверлены сверлом с металлической перкой. По типу эта 
ручка повторяет хорошо известную форму поздних эскимосских ручек 
с Чукотского полуострова. Отсутствие на Камчатке шлифованных но­
жей из глинистого сланца тем более заслуживает внимания, что они 
широко распространены по периферии, на Японских и Филиппинских

Таблица VII

39 N. G. М u п г о, Prehistoric Japan, 1911, 92, табл. 18, рис. 16.
40 W. J о с  h e l s  о га. Archaeological investigations on the Aleutian Islands, Carne­

g ie  Inst., Washington, 1925, 23— 26, 36 и 39, табл. 15, 61, рис. 17
41 С. У м е х а р  а, Официальный отчет о раскопках доисторической стоянки 

Киггаширакова — Кокурохо в Киото, 1934 (по-японски).



J70 С .  И. Руденко

•островах, на материковом побережье Охотского моря и особенно ти­
пичны на севере для поздних этапов развития эскимосской культуры.

С к р е б к и  каменные из раскопок на Камчатке очень многочислен­
ны. Крашенинников, подробно описывая42 камчадальскую технику вы­
делки мехов и кож, сообщает, что болонь и жилы сбивают «камнем 
утвержденным в середину палки», затем скоблят ножом. Круглые, 
дисковидные скребки на Камчатке встречаются редко. Нам известен 
один из таких скребков — обсидиановый с вершины р. Сопочной 
(средняя Камчатка). Он сравнительно небольших размеров, грубо обра­
ботан крупными на обеих поверхностях сколами. По форме, кроме 
диско индных, метут быть выделены скребки концевые на длинных пла­
стинах, трапециевидные или грушевидные, эллипсоидные, иногда почти 
круглые и скребки специальных форм. Концевые скребки «а длинных 
пластинах — один из самых распространенных типов скребков на Кам­
чатке. Это отколотые от ядрищ пластины, обычно с отчетливо выражен­
ной ударной площадкой и ударным бугорком на внутренней плоской 
стороне. Наружная, выпуклая поверхность спинки оформлена крупными 
сколами и отретуширована. При характерной для этих скребков одно­
сторонней обтеске, одни из них отличаются тщательной обработкой и 
мелкой краевой ретушью, другие, а таких большинство,— довольно 
грубым оформлением. В качестве образцов приведены изображения 
скребков из окремнелого туфа с острова Карагинского (рис. 94), из губы 
Тарья (рис. 93), с оз. Курильского, один кварцитовый (рис. 95), другой 
из окремнелого туфа (рис. 96). Этот тип скребков встречается на Камчат­
ке повсюду. Скребки трапециевидные обычно высокой формы, с круто, 
почти прямоугольно, затесанным рабочим краем. Хорошие образцы это­
го типа — обсидиановые скребки из Авачинской губы (рис. 97 и 98). По 
аналогии с такими же эскимосскими можно думать, что работали 
этими скребками, вставленными на конце короткой ручки. К этому же 
типу относится обсидиановый высокой формы скребок (рис. 107) из 
Тарья губы. Скребки грушевидной формы особенно многочисленны и 
характерны для неолита Камчатки. По нашим подсчетам, таких скреб­
ков только из раскопок Иохельсона свыше 60. При ряде общих черт, 
характерных для этой группы в целом (одна сторона плоская, другая 
выпуклая с продольным хребтиком посередине, что придает этим скреб­
кам треугольную в поперечном разрезе форму; широкий передний, кру­
то затесанный рабочий край, основание острое вставлялось в рукоятку), 
имеется много вариантов в частностях. По очертанию одни удлиненно- 
листовидные с почти параллельными ребрами,— скребок из окремнелого 
туфа с оз. Курильского (рис. 99), другие почти треугольные,— обсидиа­
новый с того ж е озера {рис. 100). Часть имеет почти правильную гру­
шевидную форму (рис. 101, с оз. Курильского) или асимметричную 
(рис. 102, оттуда же). У одних выпуклая поверхность оставлена почти 
без обработки (рис. 103, дер. Совойко), у других она тщательно обра­
ботана последовательной ретушью (рис. 104, с р. Кульки). У некоторых 
и притом у очень немногих скребков этого типа обе поверхности отре­
тушированы (рис. 108, из Авачинской губы). О скребках из раскопанных 
им юртовищ Дитмар писал43: «-скребки, сделанные посредством отби­
вания, сходны с теми, которые еще и ныне в ходу у коряков для 
отскабливания сырых кож... Очертание у них удлиненно-грушевидное... 
более широкий конец служит для отскабливания... Другой более узкий 
конец при помощи тонких ремешков защемляется в рукоятке, состоя­
щей из двух деревяжек... служащей для работы скребком». Скребки 
круглые меньших размеров, с плоским брюшком и выпуклой спинкой,



Культура доисторического населения Камчатки 171

с  рабочим краем, отретушированным почти по всеЗ окружности: обси­
диановый с оз. Курильского (рис. 105) и из окремнелого туфа с р. Кав­
рана (рис. 106). Редкая треугольная форма высокого обсидианового 
скребка с мыса Налычева (рис. 109). Столь же редкая колоколовидная

Таблица VIII

форма скребка из окремнелого туфа с оз. Курильского (рис. 110). 
Брюшко плоское, спинка выпуклая, сплошь обработанная отжимной ре­
тушью. Несмотря на особую форму, специализированную за счет пред­
намеренного расширения рабочего края, такие скребки имеют достаточно 
обширный ареал распространения. Подобные скребки мы знаем на юге, в 
Японии, у эскимосов Северной Америки и в большом количестве в Грен­
ландии 44. Появление такого скребка на юге Камчатки, возможно, свя­

44 M u  nr  о, Указ. раб.; О. S o  lb  о г g , Beitrage zur Vorgeschichte der Osteskimo, 
«Vid.-Sel&k.-Scrift», II, Hist. Filos. Klasfce, No. 2, 1907, рис. 5.



172 С. И. Руденко

зано с айнским влиянием. Своеобразную форму имеют кремневые скреб­
ки из Авачинской губы и с р. Кульки (рис. 111 и 112), с шейкой, вероят­
но, для подвешивания на ремешке. Скребки эти по форме напоминают но­
жи с шейкой у черена, но односторонняя оббивка рабочего края и их 
профиль не вызывают сомнения в том, что мы имеем дело со скребками. 
За исключением скребка колоколовидной формы, связанного предполо­
жительно с айнским южным влиянием, все основные типы скребков на 
Камчатке распространены повсеместно, и из них особенно характерны

этого типа, как сказано, характерна треугольная, иногда очень удли­
ненная форма (рис. 113 и 114), реже укороченная (рис. 117). В некото­
рых случаях они бывают почти правильной треугольной формы (рис. 118), 
со слегка выпуклыми сторонами. Одно из самых больших таких орудий 
(рис. 113), как и изображенное на рис. 118, сравнительно плоское, в 
орудиях же, изображенных на рис. 116 и 117, при одной плоской сторо­
не две другие поставлены под таким крутым углом, что в разрезе 
имеют форму почти равнобедренного треугольника. Подлинного назна­
чения этих орудий мы не знаем, так как употребление их для рубки 
при наличии настоящих каменных тесел было мало целесообразно. Кро­
ме того такие орудия редко встречаются с зазубренным или притуплен­
ным от длительного употребления рабочим краем. М ежду тем на Кам­
чатке они имели очень широкое распространение. Они попадались по­
всюду при раскопках жилищ и являются самым обычным предметом в 
коллекциях случайных находок. Ительмены такое орудие называли 
аут — скобелем, употреблявшимся при выделке шкур. Единичным экзем­
пляром представлено орудие из кремнистого сланца (рис. 115), по фор­
ме несколько напоминающее вышеописанные, но более узкое и пло­
ское, тщательно заточенное и отшлифованное на обоих концах.

Т е с л а  — орудия, также очень характерные для камчатского не­
олита. «Топоры у них (камчадалов),— писал Крашенинников45,— дела­
лись из оленьей и китовой кожи, также из яшмы наподобие клина, и 
привязывались ремнями к кривым топорищам плашмя, каковы у нас бы­
вают теслы. Ими они долбили лодки свои, чаши, корыта и прочее...» 
Многочисленная серия таких каменных орудий, несмотря на большое 
разнообразие их формы и величины, может быть объединена в одной

двуручные грушевидной 
формы скребки, вставляю­
щиеся в деревянную рукоят­
ку.

Таблица IX

С к о б е л и - т е с л а .  
Многочисленную, разнооб­
разную и очень характер­
ную для неолита Камчатки 
группу каменных орудий 
представляют тесловидные 
орудия, удлиненной формы, 
приближающейся иногда к 
треугольной, со слегка вы­
гнутыми ребрами, тщатель­
но отполированные по; всей 
поверхности. Изготовлялись, 
они как из плотных горных 
пород, таких, как яшма или 
фельзитовый порфир, так и 
из мягких — песчаники, гли­
нистый сланец. Для орудий

45 К р а ш е н и н н и к о в ' ,  Указ. соч., II, 32.



Культура доисторического населения Камчатки 173

группе топоров с поперечным лезвием или тесел. Все они сделаны из 
твердых горных пород. Часть из них прямоугольной формы, некоторые 
трапециевидной, приближающейся к треугольной. Одни массивные, 
другие плоские. Сильно варьируют они и по размерам, от 4,3 до 16,4 см. 
длины. Рабочий край всех тесел заточен с двух сторон, но асимметрич­
но. Поверхность, за исключением орудий не законченных, почти пол­
ностью отшлифована. По форме и, до известной степени, по назначению 
можно различать три подгруппы тесел. Первая — тесла больших раз­
меров, привязывавшиеся к то­
порищу. Это или топоры очень 
массивные, четырехугольной в 
поперечном разрезе формы, с 
круто затесанным рабочим 
краем (рис. 119 и 120), или 
уплощенные с менее круто за­
тесанным лезвием (рис. 121 —
123). Следующая подгруппа — 
тесла средних размеров (рис.
124, 125 и 127). Третья под­
группа — миниатюрные, тща­
тельно отделанные тесла, ко­
торые вставлялись своей пят­
кой в роговую обойму или не­
посредственно в гнездо обуха 
топорища (рис. 126). Такие ма­
ленькие тесла употреблялись 
скорее для работы по кости, 
чем по дереву. Тесла на Кам­
чатке были распространены 
повсюду и особенно их много 
в случайных находках.

П р о в е р т к и  к а м е н н ы е  
и о т щ е п ы .  Для сверления 
дыр были в употреблении и 
ручные провертки (рис. 128) и 
перки дрилей (рис. 129 и 130), 
чаще всего обсидиановые. Пер­
ки дрилей, хотя не так много­
численны, как ножи, скребки 
или тесла, но являлись обычными находками при раскопках жилищ на 
всей Камчатке. Помимо вполне установившихся типов орудий, камчада­
лы несомненно пользовались для разных поделок, при работах по дере­
ву и кости, также простыми каменными отщепами. К сожалению, при 
производстве раскопок на такие отщепы мало обращалось внимания, и 
они полностью отсутствуют в таких больших коллекциях, как коллек­
ция Иохельсона и Логиновского. Между* тем в небольшой коллекции 
с р. Хайрузовой, собранной Орловой, имеется достаточное количество 
таких отщепов (рис. 131 — 134). При детальном их рассмотрении ясно, 
что! некоторые из них с острорежущими краями могли непосредственно 
употребляться как орудия, часть их при этом несет несомненные следы 
работы, а на некоторых вполне различима и мелкая ретушь.

П р и г о т о в  л е н и е  п и щ и  и п о с у д а .  Число предметов домаш­
него обихода, найденных при раскопках, крайне ограничено. Сюда 
относятся крюки из отростков оленьего рога для подвешивания котлов 
над костром или для развешивания утвари в жилище (рис. 140). Обыч­
ная находка — каменные песты, образцы которых приведены на рис. 
141 и 142. Часто находят каменные жирники-светильники, нередко

Таблица X



174 С. И. Руденко

весьма примитивного устройства (рис. 145 и 146). Каменных ламп 
только Иохельсоном при раскопке жилищ было найдено 36. Они разно­
образны по величине и форме: круглые, эллиптические, яйцевидные; 
прямоугольных нет. Одни из них представляют собой простой голыш 
с углублением для жира (рис. 145 и 146), другие имеют специальный 
желобок или ушко для подвешивания (рис. 143 и 144). Большинство 
плоскодонные и стоят без подставок. В отличие от эскимосских в кам­
чатских жирниках нет ни мостков, ни желобков для фитилей и жира. 
Нет глиняных и из мыльного камня, все они из твердых горных пород. 
Костяные ложки известны двух типов. Ложки глубокие с очень длин­
ной прямой ручкой, например, из раскопок на р. Ка,вране (рис. 135).

Этот тип ложек характерен для племен северо-восточной Сибири, 
включая эскимосов. Второй тип ложек — плоские, мелкие со сравни­
тельно короткими ручками (рис. 136 и 137), с той же р. Каврана. 
Судя по наличию перок дрилей, сверлением добывался и огонь. 
О таком способе добывания огня подробно писал Крашенинников46.

Незначительное количество остатков посуды, в частности, глиняной, 
о которой речь ниже, находимых при раскопках жмлищ на Камчатке, 
объясняется, повидимому, широким применением там особого способа 
приготовления пищи. По сообщению Крашенинникова, урилов камча­
далы жарили «в нажженных ямах» 47. В ямах же, как печь накален­
ных, «паровили» также и тюленье мясо48. Мясо морских и земных 
зверей варили они в корытах и «варили они в такой посуде рыбу и 
мясо каленым каменьем» 4Э. Вся камчадальская посуда, по Крашенин­
никову, состояла «в чашах, корытах и берестяных кужнях». Крашенин­
ников ничего не сообщает о глиняной посуде камчадалов, а Шренк 
полагал даже, что палеазиатам глиняная посуда вообще не была

46 К р а ш е н и н н и к о в ,  Указ. соч., II, 32—33.
47 Там же, I, 336.
48 Там же, I, 266.
«  Там же. И, 32 я 87.

Таблица XI



Культура доисторического населения Камчатки 175

известна. Между тем упоминание о глиняной посуде у камчадалов, 
которую они делали сами, мы находим у Атласова, первого из русских 
посетившего Камчатку50. Основываясь на показаниях казаков, о глиня­
ной посуде камчадалов позднее сообщал и Витсон. При раскопках 
глиняная посуда впервые была найдена Дитмаром (1852) в бухте 
Бичевинокой. Посуда эта была «самой примитивной работы» 51, обож­
жена была очень слабо; сосуд, который он описывает, был высотой 
10 см, при максимальном диаметре 14 см. В небольшом числе фраг­
менты глиняных сосудов были находимы при раскопках повсюду.

Таблица XII

Типологически Иохельсон и Шнелл подразделяют камчатскую ке­
рамику на три группы, Куимби52 различает восемь типов, главным 
образом по орнаментальным мотивам, которые в конечном счете могут 
быть сведены в те же три группы. К первой группе относятся сравни­
тельно тонкостенные плоские сосуды, высотой порядка 25 см, при 
наибольшем поперечном диаметре около 20 см. Такие сосуды выпол­
нены от руки, и вся их наружная поверхность покрыта так называе- 
мым лож-нотекстильным орнаментом. Хороший образец подобного 
сосуда с побережья Охотского моря (между pp. Наяхан и Гижига) 
воспроизведен в работе Иохельсона о коряках 53. Черенки этого типа 
сосудов на Камчатке были найдены только в северной ее половине, по 
рекам Кулька и Кавран. Керамика этого типа была широко распро­
странена на крайнем северо-востоке Азии вплоть до Берингова пролива. 
К этой же группе могут быть отнесены небольшие тонкостенные 
сосуды с орнаментальным пояском у верхнего края, состоящим из 
ряда параллельных линий с точками или зубчиками. Район, где была

50 Н. О г л о б л  и н, Д ве «сказки» Вл. Атласова об открытии Камчатки, Чтения 
Общ. истории и древн. росс., кн. 3, отд. I, стр. 14, 1891.

51 Д и т м а р ,  Указ. раб.
й  G. Q u i m b y ,  The prehistory of Kamchatka, «American Antiquity», vol. XII, 

Nr. 3, Part I, 1947.
53 J o c h e l s o n ,  The Koryak, Mem. Amer. Mus. Nat. Hist., X, 1908, 640, рис. 165»



176 С. И. Руденко

находима такая керамика, ограничивается средней и северной (Кам­
чаткой. Многочисленные ее образцы с рек Кулька и Кавран вос­
произведены в работе Иохельсона54. Группа вторая — сосуды более 
грубой работы и более толстостенные, нередко больших размеров 
(до 35 см диам.), с рядом из четырех-пяти накладных рельефных орна­
ментальных полосок с желобками между ними, по краю сосуда 
(рис. 147). Такая керамика встречается преимущественно в южной и 
средней Камчатке, но фрагменты ее находились и на севере. На 
оз. Курильском Иохельсоном было найдено костяное орудие (рис. 149), 
которое можно рассматривать как трафарет для нанесения такого

желобчатого орнамента. Де- 
Лагуна думает, что такой 
орнамент налепной, выполнен 
наложением полосок глины по 
краю сосуда55. Третья груп­
па — котлообразные плоско­
донные и толстостенные сосу­
ды грубой работы, не орнамен­
тированные, с ушками для 
подвешивания близ верхнего 
края внутри сосуда. Обычные 
их размеры по верхнему широ­
кому краю 30—40 см в диа­
метре, 15—20 см высоты. Эти 
сосуды с внутренними ушками 
(рис. 150 и 151), особенно ха­
рактерные для южной Камчат­
ки, представляют большой 
интерес. Помимо южной Кам­
чатки они известны с острова 
Сахалина, из раскопок на Ку­
рильских и Японских островах. 
Японский путешественник Ма- 
миа Риндзо (Mamia Rindzo), 
посетивший Сахалин в начале 
XIX в., застал еще у айнов в 
употреблении такие глиняные 
сосуды с внутренними ушками, 
которые подвешивались над 
очагом на ремнях в берестя­
ных футлярах для предохране­

ния ремней от огня. Тории56 со слов айнов острова Шикотана, из груп­
пы Курильских, подробно описал способ изготовления предками айнов 
подобных глиняных сосудов — котлов.

Напомним, что для варки пищи камчадалы, как и айны 57, широко 
пользовались деревянными сосудами и раскаленными камнями. Этим, 
вероятно, и объясняется небольшое количество находок глиняных сосу­
дов сравнительно с другими предметами из раскопок. Что же касает­
ся глиняных сосудов с внутренними ушками для подвешивания, 
особенно характерных для айнской культуры, то наличие аналогичных 
металлических сосудов говорит о позднем, быть может, копирующем 
металлические котлы, их происхождении. Особого упоминания заслу­

54 J о с h е 1 s о п, Archaeological investigations in Kamchatka, 1928, табл. 19.
55 F. D e L a g u n a ,  Eskimo lamp and pots, «Journ. of the Anthropological 

Institute», vol. 10, 1940, 62.
56 T о r i i, Указ. раб., 188.
57 Там же, 193.

Таблица XIII



Культура доисторического населения Камчатки 177

живает чаша из долины р. Камчатки, найденная близ с. Ключевского. 
Это небольшой плоский сссуд (рис. 148) с толстыми, около 1 см 
толщиной, стенками. Тесто хорошо промешано, тонкой структуры, 
черного цвета, наружная поверхность черная, лощеная. Изготовлена 
эта чаша на гончарном круге, обжиг хороший. По форме да и по 
материалу она имеет много общего с айнскими и японскими подобными 
же чашами. Тории в своей работе об айнах Курильских островов58 

дает изображение подобной же деревянной чаши. М унро59 описывает 
совершенно такио же японские глиняные чаши. Весьма возможно, 
что чаша эта иноземного происхождения и попала в Среднюю Кам­
чатку с Японских островов через посредство северных курилов или 
со случайно заброшенным в этот район японским судном.

Р а з л и ч н ы е  п р е д м е т ы .  Для шитья одежды камчадалы поль­
зовались «костяными иглами, вместо ниток употребляли оленьи стано­
вые жилы, которые разделя сучат как нитки, сколь тонки или толсты 
надобны» 60. Иглы они держали в игольниках «из костей альбатросов, 
что в крыле».

При сшивании кож пользовались шильями различных размеров 
и форм. В качестве образцов приводятся рисунки одного шила с 
оз. Курильского (рис. 138), другого из отростка рога северного оленя 
с р. Кавран (рис. 139). В качестве шильев употреблялись также про­
стые заостренные осколки костей, чаще всего из крыловых костей 
гусей и уток, многочисленные изображения которых приводятся 
в работе Иохельсона61. Из принадлежностей одежды сохранились 
только костяные кружки, служившие, вероятно, пряжками. Один из 
них, из раскопок у оз. Курильского, с наружной поверхности орнамен­
тирован (рис. 158). Пряжка эта подобна пряжке, найденной Тории62 
при раскопках неолитической стоянки на острове Шумашире. Вполне 
идентичны и узкие с очень длинными зубцами костяные гребни, 
найденные Иохельсоном при раскопках на оз. Курильском и Тории 
на острове Шумашире. Такие гребни (рис. 155) скорее употреблялись 
для расчесывания волос и травы, чем для нанесения орнамента на 
глиняных сосудах. Пуговицу из раскопок с острова К?-рагинекого 
(рис. 160) Логиновский считает принадлежностью детского костюма, так 
как подобные пуговки коряки пришивают к штанам для пристегивания 
мешочка со мхом. Из раскопок на Камчатке крайне мало предметов' 
имеющих отношение к средствам передвижения. Это только или кляпики 
(рис. 156), или блоки (рис. 152— 154) от собачьей упряжки, или, нако­
нец, костяные подполозки нарт, которые были найдены на р. Кавране и 
на Карагинском острове.

Из предметов культового назначения следует отметить клык 
тюленя с оз. Курильского с высверленной дырой для подвешивания, 
скорее амулет, чем украшение63. Интересна фигурка женщины, выре­
занная из моржового клыка (рис. 159). Это скульптурное изображение 
обнаженной женщины, с реалистически выполненными половыми 
признаками и грубо оформленным лицом. Ноги кривые, груди выме- 
образные; пальцы ни на ногах, ни на руках не намечены; характерный 
для фигуры человека продольный спинной желоб, наружных ушей 
нет. По сообщению Логиновского, статуэтка эта приобретена у коря­
ков на р. Кичиге. По преданию, она приплыла на боту к их берегу 

и там была найдена одной женщиной. По цвету кости и отсутствию

58 T o r i i ,  Указ. раб., 187, рис. 56.
59 M u n f o ,  Указ. раб., 536, рис. 311 и сл.
60 К р а ш е н и н н и к о в ,  Указ. соч., II, 42.
61 J о с h © I s o n ,  The Koryak, табл. 12, рис. 1— 10.
62 Там же, 71, рис. 70 и табл. 16, рис. 9.
83 Там же, табл. 16, рис. 6.

1 -  Сов. этнография, № 1



178 С. И. Руденко

патины фигурка эта вряд ли особенно древняя, вероятно, коряцкая ir 
генетически может быть связана с подобными же культовыми изобра­
жениями береговых чукчей и эскимосов. Особого внимания заслужи­
вают миниатюрные каменные изображения человека и животных. На 
рис. 157, 161— 164 воспроизведены пять обсидиановых фигурок: рыбка 
(рис. 164), собака или лисица (рис. 163), тюлень (?) (рис. 161), две 
распластанные фигурки человека (рис. 157 и 162). Все они происходят

161 № 
Таблица XIV

из Авачинской губы, точнее из губы Тарья. Первые две хранятся в крае­
вом музее во Владивостоке, последние три— в Музее Академии 
Наук в Ленинграде. Подобные каменные фигурки человека и живот­
ных давно известны в развитом лесном неолите Восточной Европы, в 
неолите Западной Европы и Соединенных Штатов Америки. Такое 
широкое распространение этих фигурок в районах, весьма удаленных 
один от другого и не связанных между собой ни в этническом, ни 
в культурном отношениях, говорит о независимом появлении подобных 
изображений на определенной стадии культурного развития при 
одной и той же идеологической основе. Ближайшей аналогией подоб- 
ных фигурок, но изготовленных из иного материала и иной техники 
выполнения, являются всякого рода «защитники» и «охранители», 
которых мы хорошо знаем у тех же чукчей и эскимосов.

Весь инвентарь из раскопок на Камчатке свидетельствует о срав­
нительно позднем заселении человеком этого полуострова в эпоху 
уже вполне развитого неолита. Иохельсон думает64, что южный

64 J o e  h e  I s o n ,  The Koryak, 61.



Культура доисторического населения Камчатки 179

комплекс оз. Курильского наиболее древний на Камчатке. Мы считаем, 
что наиболее древние из известных там поселений человека были, 
повидимому, жилища в губе Тарья. Однако уже и в этих поселениях 
мы имеем шлифованные каменные орудия весьма совершенной работы, 
тесла, тесловидные скобели.

При юдном и том же уровне культурного развития, характерного 
для всего древнего населения Камчатки, намечаются три, несколько 
отличающихся один от другого, комплекса соответственно трем раз­
личным этническим группам. Наиболее древний, особенно хорошо 
выраженный ,в средней Камчатке, который мы связываем с ительме­
нами, и два более поздних— северный коряцкий и южный айнский.

Комплекс вещей, характерных для древних ительменов, имеет 
мало общего как с неолитическими культурами юго-запада, низовьев 
р. Амура, или юга, культурой айнской, так и с эскимосской берин- 
гоморского побережья. Э то— (культура рыболовов и охотников таеж­
ной полосы Сибири, генетически, возможно, связанная с неолитиче­
скими культурами верхней Лены и Прибайкалья. Предки ительменов 
с севера заселили полуостров, до них, повидимому, не обитаемый чело­
веком. Второй, более поздней волной древнего населения Камчатки 
были курилы или айны, пришедшие с юга, и, если следовать Крашенин­
никову, при своем продвижении на север на последнем из Курильских 
островов и у мыса Лопатки они встретились с ительменами. Однако 
смешение их с ительменами произошло давно, не позднее конца пер­
вого тысячелетия и. э. В результате этого смешения на юге Камчатки 
образовалась культура, несколько отличная от среднекамчатской, под 
явным айнским влиянием. Таким образом, эту культуру, которую 
Куимби63 считает исходной ительменской, мы склонны рассматривать 
как более позднюю, сложившуюся в процессе смешения древних камча­
далов с Курилам и  или айнами. Третьей позднейшей волной, пришедшей 
на Камчатку с севера, были предки коряков, постепенно вытеснившие 
ительменов из северной половины полуострова. По своей материальной 
культуре они мало отличались от ительменов. Их жилища, в отличие 
от ительменских квадратных, были круглыми, более тонкая керамика 
имела некоторое сходство с поздненеолитической низовьев Амура. 
Вследствие военных столкновений этих двух народностей в районе 
их соприкосновения древние поселки укреплялись валами, чего не 
наблюдалось на юге.

Основой существования древнего населения Камчатки было ры­
боловство и отчасти охота. Промысел морских млекопитающих имел 
третьестепенное значение. Промыслом морских млекопитающих в от­
крытом море занимались только айны. Первобытно-общинный социаль­
ный строй сохранился на Камчатке до прихода русских. Население 
полуострова, по Крашенинникову66, жило «в совершенной вольности, 
не имея никаких над собою начальников... Старые и удалые люди 
имели в каждом острожке преимущество, которое однакож только 
в том состояло, что их советы предпочитались; в прочем было между 
ними равенство, никто никем повелевать не мог, и никто сам собою 
не мог другого наказать». Не выделялись из общей социальной среды 
и служители культа... «У камчадалов,— писал Крашенинников67,—■ 
нет особливых шаманов, как у других тамошних народов, но всякая 
баба, а наипаче старуха, и всякий коекчуча волхвом или толкователем 
снов почитается».

65 Q u i m b y ,  Указ. раб., 179.
66 К р а ш е н и н н и к о в ,  Указ. соч., II, ч. 3, 14.
67 Там же, стр. 81.

12*



МАТЕРИАЛЫ И ИССЛЕДОВАНИЯ 
ПО ЭТНОГРАФИИ И АНТРОПОЛОГИИ 

ЗАРУБЕЖНЫХ СТРАН

Д .  А . О Л Ь Д Е Р О Г Г Е

О С О Ц И А Л Ь Н О М  СТРО Е ОТСТАЛЫ Х ПЛЕМЕН Ю Ж Н О Й  
АМ ЕРИ К И

До самого недавнего времени социальный строй племен Южной Аме­
рики оставался совершенно не изученным. Если за последние десятиле­
тия появился ряд образцовых работ по материальной культуре южно­
американских индейцев (например, работы Норденшельда и его учени­
ков) и кое-что по изучению верований (Карстен, Кох-Грюнберг), то во­
просы структуры общества, записи систем родства, многие стороны эко­
номических отношений оставались в тени. Несомненно, это стояло в свя­
зи с отсутствием лингвистических исследований, потому что многие 
стороны социального строя возможно уяснить лишь при знании языка. 
М ежду тем, от исследований в Южной Америке мы могли бы ожидать 
выяснения ряда вопросов как в области частной, так и общей этногра­
фии, тем более, что этот континент представляет чрезвычайное разно­
образие. Наряду с высокими культурами Андского нагорья мы встре­
чаем целый ряд весьма примитивных обществ, в том числе племена, 
принадлежащие, быть может, к числу наиболее отсталых на земном 
шаре, как ботокуды, бороро и многие племена довольно загадочной 
группы же 1.

Неизученность социального строя племен Южной Америки является 
пробелом, досадным не только для американистики. Исследование этих 
вопросов необходимо для уяснения общей картины развития первобыт­
но-общинного строя. Еще Морган в своей монументальной работе «Си­
стемы родства и свойства человеческой семьи» 2 писал,- «С крайним со­

1 Эта группа индейских племен считается обычно наиболее примитивной, и в »ей 
видят остатки первоначальной .культуры иммнедших в Америку племен (см., например, 
P. R a d i п, Indians of South America, N. Y., 1946, p. 138). Название этой группы обычно 
в английских и немецких работах пишется Ges, отсюда нередко в русских книгах 
встречается название «жес» или даж е «гес», что является перэгшской русскими бук­
вами иностранных названий. Настоящее название этой группы же, что видно из на-

V

писаний в специальных работах названия этой группы Ze (ср., например P l o e t z . e t  
М е t г а и х, La civilisation materielle et la vie sociale et religieuse des Zes du Bresil 
meridional et oriental, Tucuman, 1930). Соответственно в недавно появившихся работах 
Радина, Лоуи я Риве эта группа (называется Ge.

2 Ргбота М о р г а н а ,  System s of consanguinity and affinity of the human family. 
(Smithsonian Contributions to Knowledge, XVII, W ashington), издала в 1871 г., но была 
принята к печати в январе 1868 г., следовательно весь материал был обработан и 
закончен им еще в 1867 г.



О социальном строе отсталых племен 10. Америки 181

жалением автор признает полную неудачу своих попыток получить си­
стему родства индейских наций Ю. Америки. Важность системы этих 
наций заключается в том, составляет ли она часть ганованской семьи». 
Для своей работы Моргану удалось получить лишь весьма неполные 
сведения о чибча Новой Гренады. С того времени о социальной струк­
туре племен Южной Америки появилось немало сведений, но это были

ренте; 6 — шаванте Н. Ньямбикуара

по преимуществу лишь попутные замечания в работах, посвященных 
описанию путешествий целых стран или отдельных групп племен. До­
статочно сказать, что как Риверс в своей обобщающей работе «Социаль­
ная организация» 3, так и Лоуи в книге «Культура и антропология» 4, 
т. е. в работах, появившихся почти полвека спустя, признавались, что со­
циальный строй южноамериканских племен почти неизвестен. Работа 
Кирхгоффа, посвященная специально проблемам социального строя ин­
дейцев Южной Америки, основана почти исключительно на материалах 
XVII, XVIII и начала XIX в. и не содержит совершенно упоминаний о 
группе же 5.

Чтобы не умножать примеров, что было бы очень нетрудно, сошлюсь 
на сводку всех сведений об индейцах группы же, составленную в 1930 г. 
и изданную в Аргентине Тукуманским университетом. Достаточно про­

3 W. Н. R. R i v e r s ,  Social organisation, Ed. by Perry, N. Y.— London, 1924.
4 H. H. L o w i e ,  Culture and ethnology, N. Y., 1917.
3 P a u l  K i r c h h o f f ,  Die Verwandschaftsorganisation der Urwaldstamme Siid- 

amerikas, «Zeitschr. fur Ethnologie», Bd. 63, 1931, pp. 85— 193.



1 82 Д . А, Ольдерогге

смотреть главу, посвященную социальному строю, чтобы убедиться в 
том, что эти проблемы никем еще научно не разрабатывались 6.

Таким образом, становится ясным значение появившихся за послед­
ние годы новых исследований в области социального строя племен же. 
Так, незадолго до второй мировой войны К. Нимуендаху7 описал дуаль­
ную организацию племен рамкокамекра (канелья) и издал моногра­
фию об апинайе; Леви Штраус описал группу ньямбикуара и бороро, 
во многих отношениях близких к же, наконец, Бальдус и Генри опубли­
ковали работы о различных группах племени каингангов. Словом, за 
последние десять лет появилось достаточно материала, чтобы в общих 
чертах представить себе общественный строй наиболее примитивных 
племен Южной Америки.

Основные проблемы, встающие перед исследователем, сводятся к 
уяснению формы дуальной организации, которая, повидимому, суще­
ствует у большинства этих племен, выяснению сходства и различия 
общественной организации этих племен и племен Австралии, которые 
до настоящего времени занимали первенствующее место в изучении 
первобытного общества на его ранних этапах.

Таковы более общие проблемы. Если же взглянуть на проблему с 
точки зрения американистики, то встают более частные вопросы. Пауль 
Рэдин в своей работе, вышедшей в 1946 году, пишет: «Племена же 

Восточной Бразилии не знают земледелия. В них можно видеть остатки 
первоначальной культуры пришедших в Америку племен. Их культуру 
составляют тайные мужские союзы, дуальная организация, тотемная 
структура, экзогамия, кувада и т. д. В отношении дуальной организа­
ции встает вопрос, является ли эта черта связанной с примитивной 
культурой или с более сложной, возникла ли она в одном месте или в 
разных местах, может ли она возникать при известных условиях где- 
либо и когда-либо?» Дальше он пишет: «Группа же и бороро в Матто 
Гроссо представляет древний культурный слой обеих Америк. Предмет 
спора составляет наличие дуальной организации и родов (кланов): 
связаны ли эти черты друг с другом? Относятся ли они к древнему 
слою? Если они не относятся к нему, то когда попали в эту область и 
от какого племени или группы племен они происходят. Таковы вопросы, 
которые обычно задают. Их легче задать, чем ответить на них. До сих 
пор нет согласия в ответах на них. Ясно, что ничего окончательного не 
может быть пока сказано» 8. Все эти вопросы возникают перед амери­
канистами. Но выражены эти вопросы в духе школы культурных кругов 
б ее американской разновидности. Представляя себе общественную 
организацию как нечто состоящее из отдельных элементов, можно зада­
вать вопросы: как распространялись кланы и как шло распространение 
дуальной организации? Для нас эти вопросы выглядят совершенно ина­
че. Поиски центра возникновения той или иной формы социальной орга­
низации и ее дальнейшего географического распространения не являют­
ся основной проблемой. Проблема формулируется гораздо проще, но 
ответ на нее значительно сложнее. Основным является выяснение про­
цесса образования родовой организации: каким образом из различных

6 P l o e t z  e t  M e t  г а их,  La civilisation materielle etc. des Zes, p. 194 ss.
7 Этот замечательный исследователь, опдавшкй всю свою жизнь изучению индей­

ских племен Бразилии, скончался во время очередной экспедиции в декабре 1945 г. 
По своему происхождению немец, с 1903 г. он поселился в Бразилии, сменил свою 
фамилию Ункель на прозвище, данное ему индейцами,— «Нимуендаху». В отличие от 
многих зарубежных этнографов, нередко смотрящих на изучаемые ими народы лишь 
как ва объект исследований, Нимуендаху боролся за в р а т  туземного населения Бра­
зилии против колонизаторского к нему отношения и постоянно являлся защитником 
индейских племен.

8 P . R a d i n ,  Op. cit., pip. 138 и  161.



О социальном строе отсталых племен Ю. Америки 183

форм так называемой дуальной организации, которая представляет 
собой архаическую форму рода, возникает родовой строй, характерный 
для более поздних этапов первобытно-общинного строя? Географиче­
ские пути распространения приходится учитывать, но как второстепен­
ный для своей проблемы элемент. Нет сомнения, что расселение поли­
незийцев или заселение Австралии может быть выяснено в числе прочих 
данных, но главным все же является внутренний процесс развития обще­
ства, процесс сложный и противоречивый. Потому-то и интересны дан­
ные о  дуальной организации Южной Америки, что они дают материал 
для сравнения с австралийскими обществами. Вряд ли случайно, что 
как в Австралии, так и в Южной Америке именно у наиболее примл- 
тивных племен мы находим различные формы дуальной организации. 
Было бы опрометчиво ожидать решения всех этих вопросов от несколь­
ких новых книг и статей, о которых идет речь. Эти исследования, даю­
щие ряд новых сведений, нуждаются в некоторых замечаниях.

Обычно считается, что племена же не знают земледелия и живут 
исключительно охотой и собирательством. Эта точка зрения установи­
лась в американистике, и племена этой группы в общих пособиях по 
истории культуры приводятся как представители примитивных охотни­
ков в наиболее чистом виде. Таково мнение и Рэдина, который указы­
вает, что же т е  зяают земледелия и, если некоторые племена этой груп­
пы знакомы с ним, То «могли получить земледелие от племен тупи- 
т-уарани» 9. Непонятно, каким образом столь компетентный американист 
мог обойти данные новых исследований, которые 'сообщают, что же 
.издавна были знакомы с земледелием. Вопрос в данном случае не сво­
дится к тому, что в настоящее время рамкокамекра, например, сеют 
рис, растение, явно не американского происхождения и заимствованное 
ими у европейцев. То ж е племя знакомо с приготовлением муки из ма­
ниоки, которая, очевидно, была заимствована ими у земледельцев тупи. 
Но помимо риса и маниоки рамкокамекра культивируют один из видов 
Cissus — ползучего растения с толстыми мясистыми усиками, которое 
они пекут в земляных печах. Это — «туземное растение типично для 
сухих почв и совершенно 'неизвестно ни тупи, ни бразильцам». Как ука­
зывает Нимуендаху, растение это известно как тимбира восточным, т. е. 
рамкокамекра, так и тимбира западным, т. е. апинайе; оно известно 
также и шеренте. При возделывании Почвы все они употребляют копал­
ку. Он же сообщает, что апинайе в прежние времена широко применяли 
земледелие. Во всяком случае в пользу этого свидетельствуют источни­
ки XVIII в . 10 Эти указания существенно меняют общую каотину и за­
ставляют считаться с изменением быта этих туземцев. Если можно 
оспаривать данные Кастельно и Луиса Антонио да Сильва е Суса, то 
наличие культуры Cissus, несомненно свидетельствует об автохтонности 
земледельческих навыков у же, хотя бы и весьма примитивных. Основ­
ное отличие между земледелием племен же и тупи заключается в том, 
что, хотя обе группы обрабатывают маниоку и маис, тимбира считает 
эти культуры менее важными и их «насущным хлебом» являются ямс и 
бататы 11. Но как бы то ни было, не земледелие оппеделяло экономику 
индейцев труппы же. В основном все эти племена жили охотой и соби­
рательством, а земледелие играло подсобную роль. Главным занятием 
мужчин была издавна охота (с луком в обстановке либо тропического 
леса, либо лесостепей. Поселения у всех групп же очень примитивны и 
имеют временный характер. Жилища представляют' собой навесы и 
располагаются обычно в определенном порядке. Гончарство отсутствует.

9 P. R a d  in , Op. cit., pp. 132— 139.
10 С. N i m u e n d a j u ,  The Apinaye, W ashington, 1939, pp. 87—88.
11 R. H. L o w i e ,  An Introduction to Cultural Anthropology, New edition, N. Y., 

1946, p. 425, и N i m u e n d a j u ,  The Apinaye, p. 87.



184 Д . А. Ольдерогге

Сосуды из скорлуп плодов, стволов бамбука и пальмовых листьев, пле­
теные сумки составляют несложную хозяйственную утварь. Такова в 
общих чертах материальная культура этих племен. Рассеянные неболь­
шими группами в MafTo Гроссо или по течениям рек в лесостепи, они 
ведут полубродячий образ жизни, передвигаясь в пределах территории, 
которая считается принадлежащей данной группе и где охота воспре­
щается всем, не принадлежащим к данной группе. Структура эт'их 
групп, состав их, взаимные связи и внутреннее устройство оставались 
неизвестными.

Социальная структура рамкокамекра (канелья), относящихся к во­
сточной группе тимбира, была описана Нимуендаху и Лоуи (по данным 
первого) в ряде статей, опубликованных в журн. «Американский антро­
полог» 12. Рамкокамекра живут в округе Мараньяо в 78 км к югу от 
Barro do Corda небольшими матрилокальными группами, счет родства 
у них матрилинейиый. Все племя разделено на две «половины» — во­
сточную и западную. Каждая из этих «половин» в свою очередь зани­
мает одинаковое положение; обе равны. «Половины» эти экзогамны и 
не имеют тотемов. Во всех делах, не касающихся брака, деление это 
имеет мало значения. Отличительной чертой социального строя рамко­
камекра является многократное деление племени на «половины». На­
ряду с делением на восточную и западную экзогамные «половины», 
существует еще деление на «половины» «дождливого времени года». 
Весь год, что типично для этих широт, они делят на два сезона — 
сухой и дождливый. Во время последнего все племя распадается на 
группы ка  и атук. Значение этого деления неясно. Нимуендаху пола­
гает, что некогда эти «половины» совпадали с экзогамными делениями. 
Надо сказать, что, по воззрениям рамкокамекра, вся природа поделена 
на ка и атук.

К группе к а  относятся: К группе а т ук  относятся:
Восток Запад

Это двучленное деление отражается, повидимому, и в языке. К со­
жалению, до сих пор не опубликовано никаких работ о языке тимбира, 
которые могли бы указать, существует ли в языке этого племени раз­
деление всех «мен существительных на классы.

Кроме деления на восточных и западных, ка  и атук, все мужчины 
племени делятся на «половины», связанные с разбивкой селения на во­
сточную и западную части. Каждая из этих «половин» в свою очередь 
подразделяется на три тотемные (?) группы, а именно: восточная имеет 
тотемы (?): змею, летучую мышь и коршуна, а западная — армадила,

12 С. N i ш u е n d a j u, The Social Structure of the Ramkokamekra (Canella) 
«Amer. Anthropologist», vol. 40, 1938, pp. 51— 74; C. N i m u e n d a j u  and R. H. Lo-  
w i e, The Dual Organisations of the Ramkokamekra (Canella) of Northern Brazil 
«Amer. Anthropologist», vol. 39, 1937, pp. 565—582; R. H. L o w i e ,  The Canel!a. A 
Timbira People. Глава в ело книге «Introduction to Cultural Anthropology», 1946, 
pp. 423— 439. Мне осталась недоступной недавно появившаяся новая книга Н им у е н- 
д а х у (изданная Лоуи .уже после смерти ее автора), The Eastern Timbira, University 
of California Publications in American Arch, and Ethnology, vol. 41.

1. Р ам кокамекра (канелья)

С ош це
День
Сухог время года
Огонь
З ем л я
Красное
Красные растения и животные
Маис
Маниока
Мужские суффиксы

Луна
Ночь
Дождливое время года 
Палочка для добывания огня 
Вода 
Черное
Черные растения и животные
Бататы
Тыква
Женские суффиксы



О социальном строе отсталых племен 10. Америки 185

попугая и купе  (название союзного племени). Нимуендаху предпола­
гает, что эти деления могут быть пережитками древних экзогамных 
«половин», имевших некогда определенные места в кругу хижин селе­
ния. Потеряв свой прежний генеалогический характер, «половины» эти 
сохранили лишь обрядовые функции.

Но этим еще не исчерпываются все подразделения. Существуют еще 
«половины» возрастных классов, которые имеют те же названия, что и 
экзогамные «половины», но с ними не совпадают. Нимуендаху дает 
перечень еще и других подразделений. Все это поражает своей слож­
ностью и весьма неопределенно. Во всяком случае перед нами своеб- 
разная структура, основанная на многократном делении на «половины». 
Сложность видна также и в наречении имен. При существующем у рам- 
кокамекра матрилинейном счете родства и матрилокальном браке есте­
ственно, что мужья переходят в группу жены, но при этом мужчины 
сохраняют (связь со ов'оим родным домом. При таких порядках, конечно, 
имеет значение авункулат. Идеалом считается передача имени от дяди 
по матери сыну сестры и от сестры отца к дочери брата. Таким обра­
зом мальчик получает свои имена от материнской родни, а девочка от 
отцовской. Эта перекрестная передача имен встречается также у тапи- 
рапе и, как увидим ниже, у апинайе 13.

«Самым существенным пробелом бразильской этнографии является 
почти полное отсутствие сведений о системе родства»,-— писали Плетц и 
Метро в уже упоминавшейся нами сводной работе 1930 г. о  племенах же. 
Единственным ученым, сообщившим систему родства же, был рус­
ский путешественник Манизер, посетивший ботокудов (борунов,) и опу­
бликовавший терминологию родства этого племени 14. Кроме этих сведе­
ний, не было до сих пор никаких данных ни по одному из племен же. 15 
Нимуендаху записал, правда, не вполне точно, систему родства. На­
сколько можно судить по его данным, перед нами типичная классифи­
кационная система Пипа ирокезов — дакота, но имеются в ней и черты 
системы кроу, т. е. сын сестры отца имеет тот же термин, что и отец, а 
дочь сестры отца— мать. На это обратил внимание еще Лоуи, указав, 
что это типично для матрилинейных порядков. Рассмотрение системы 
показывает, что дети братьев матери имеют те же названия, что и дети 
моих братьев, дети моих сестер и мои дети. Надо сказать, что в отличие 
от большинства классификационных систем дети брата отца и дети 
сестры матери обособлены, т. е. имеют особые названия. При матрили­
нейном счете родства можно было бы ожидать, что дети двух сестер 
будут объединены в одну группу, но этого нет; напротив, одну группу 
составляют дети братьев. Я бы остерегся делать из этого какие-либо 
выводы. Слишком неполон еще материал.

13 о  т а и и р а п е  сообщают Бальдус и  Виллеме, что «это племя т у п и  разделено н з  
ш е с т ь  г р у п п  (grupos de comer). Каждый ииггизид принадлежит в течение всей счоэй 
жизни к одией и той же группе: сын к гчттате отца, дочь к группе мчтери. В каждой 
группе представлены оба «пола» (Н. В а 1 d u s а. Е. W i l l e m s ,  Didonario de eino- 
logia e sociolo?ia. Sao Paulo, 1939, p. 90). Таким образом, перед нами, очевидно, по­
рядки тала апивайе.

14 Г. Г. М а н и з е р ,  Ботокуды (бооуны) по наблюдениям во время пребывания 
среди них в 1915 году, «Ежегодник Русского антропологического общества при 
Петроградском университете за 1916 год», Петроград, 1916, сгр. 83— 130. Эта работа 
была опубликована в Бразилии во французском переводе в «Archivos do Museu Naci- 
onal do Rio de Janeiro», 1919, vol. XXII, pp. 243—273.

13 В «Southwestern Journal of Anthropology», 2, № 1 за 1946 г. (University of New  
Mexico Press, Albuquerque) напечатана посмертная статья Н и м у е н д а х у ,  Social 
Organization and Beiiefs of the Botocudo of Eastern Brazil, ipp. 93— 115. В ней опу­
бликована терминология родства бору нов. Сведения были собраны в марте 1939 г., 
г. е. почти 25 лет после экспедиции Маяизера. Сличение данных обоих исследовате­
лей показывает, что многие термины родства за это время изменились.



Д . А. О льдерогге

2. Апинайе
Основным источником наших сведений об этом племени является 

монография Нимуендаху 16. Апинайе относятся к западным тимбира и, 
таким образом, входят в одну языковую группу с рамкокамекра. Куль* 
тура обоих племен в общих чертах очень сходна. Апинайе также де­
лятся на «половины». Эти «половины» также матрилинейны, и брак 
матрилокален. В социальной структуре апинайе имеются следующие 
особенности, которые ускользнули от внимания исследователей и на ко­
торых нам придется остановиться. Дело в том, что матрилинейные поло­
вины не экзогамны, браки регулируются совершенно другим способом. 
У  апинайе существует совершенно независимое от дуального деления 
деление на четыре кийе. Это четырехклассное деление связано с экзо­
гамией. При этом мужчины одной группы берут жен из другой опреде­
ленной группы. Таким образом, получается следующий порядок:

М у ж ь я  п е р е х о д я т  Ж ен ы  б е р у т  м у ж ей
в гр у п п у  ж ен  и з  о п р ед е л ен н о й  группы

Каждая из групп имеет свое имя, а именно — четыре кийе носят на­
звания: 1) люди середины, 2) люди дома, 3) прекрасноволосые и 4) люди 
прически (особый вид укладки волос!). На первый взгляд казалось бы, 
что перед нами один из вариантов брачных классов, но в действитель­
ности это совершенно особый порядок. Принадлежность к груп­

пе кийе определяется следующим образом: мальчики принадлежат к 
группе отца, а девочки— к группе матери. Таким образом, группа А, на­
пример, состоит из мальчиков, детей мужчин А и женщин Ь, и дево­
чек — дочерей мужчин В и женщин а. Если внимательно разобрать эти 
данные, то перед нами оказываются в конце концов четыре эндогамные 
группы. Этого не заметил Нимуендаху. Между тем, очевиден следую­
щий порядок:

Сначала ....................................................  А а B b  Сс Dd
П о с л е  ж ен и ть бы  
м у ж ь я  п ер еш л и
в г р у п п у  ж е н ы ..........................................   D a A b В с Cd
И х  дети  —  
м ал ь ч и к и  п о  о т ц у
д о ч е р и  п о  м а т е р и ..........................   D a A b В с  OI
И х  д е т и  во  
в то р о м  п о к о л е н и и
И т. д . .  .................................................  Da Ab В с Cd

а так как О обязаны брать жен только из числа женщин группы а, А — 
из числа женщин b и т. д., то группы, очевидно, э н д о г а м н ы .

Несомненно, что сначала были экзогамные матрилинейные группы. 
Введение двулинейного принципа счета родства, патрилинейного для муж­
чин и матрилинейного для женщин, приводит к тому, что кийе стано­
вятся эндогамными. Следует ожидать, что внутри групп брачные отноше­
ния регулируются по принципу близости кровного родства.

Система родства апинайе была записана так же неполно, как и 
терминология рамкокамекра. Рассматривая систему, мы видим черты

16 С. N i m u e n d a j u ,  T h e A p in a y e , W a sh in g to n , 1939



О социальном строе отсталых племен Ю. Америки 187

классической классификационной системы, а именно: с иге — отец, брат 
отца; idno — мать, сестра матери. Соответственно tukati—-брат мужа, 
муж сестры, a papadf — сестра жены, жена брата. Совпадение этих 
последних двух терминов понятно при системе, когда группа братьев 
имеет своими женами группу сестер (пуналуа), т. е. при обязательности 
брака между определенными группами. Если мужчины А, А', А "  берут 
в жены сестер Ь, Ъ', Ъ", тогда очевидно, сестра жены будет одновре­
менно женой брата (papadi, говорит мужчина); а брат мужа то же, что 
муж сестры (tukati, говорит женщина). В терминологии родства встре­
чаются также и типичные черты дуальной организации, а именно: 
idkratum — брат матери и муж сестры отца и tui — сестра отца и жена 
брата матери.

3. Каинганг

Этому мало известному племени за последнее время были посвяще­
ны несколько статей и весьма интересная монография. Я ограни­
чиваюсь здесь лишь отдельными замечаниями о системе родства 
каингангов. Г. Бальдус и мексиканский ученый Ж. Генри17 сообща­
ют сведения о различных племенах каингангов, живущих в разных райо­
нах. Замечания Бальдуса о терминологии родства сходятся с данными 
Генри, сообщения которого значительно подробнее. Каинганги, описан­
ные Генри, подразделяются на; пять групп. Каждая из них имеет свою 
особую раскраску тела. Рисунки эти очень просты:

• I О ГГГГПП •
Все, носящие один рисунок, называют друг друга koi'ka Ьё, т. е. 

«родственник», «помогающий». Число терминов родства очень невелико. 
Все мужчины и женщины, составляющие одну группу, называют друг 
друга kolka Ьё. 'Мужчины называют мужчин другой группы wamo, а 
женщины этой группы plu (жена!). Соответственно, женщина называет 
женщин другой группы — wamo, а мужчин — mbadn (своими мужья­
ми)18. Таким образом, перед нами крайняя простота номенклатуры род­
ства, вполне соответствующая дуальной организации.

Аналогичная система терминов была отмечена Леви Штраусом, посе­
тившем индейцев ньямбикуара в верховьях р. Тапажос в западной части 
Матто Гроссо19. Леви Штраус, изучая ньямбикуара, встретил группу, 
состоящую из двух «половин». Семнадцать членов ее Говорило на се­
верном диалекте, другую «половину» составляли тридцать четыре 
человека, говоривших на диалекте центральной группы. Этот пример 
очень интересен, так как показывает создание дуальной организации в 
особых условиях (как вторичное явление в результате распадения пле­
мен ньямбикуара за последние 20 лет). Большинство групп уменьши­
лось в численности или почти исчезло под влиянием эпидемий. Уцелев­
шие группы оказались слишком малочисленными, чтобы сохранять свое 
существование, и объединились в две крупные группы — «половины». 
Особенно интересно, что обе «половины» объясняются при помощи 
переводчика, имеют своих вождей, селятся, составляя один лагерь, но

17 J u l e s  H e n r y ,  J u n g le  p eop le. A  K a in g a n g  tr ib e  o f  the  h ig h la n d s  o f  B r a z il  
R ich m o n d  V ir g in ia , 1941; J u l e s  H e n r y ,  A  K a in g a n g  te x t, « In tern a tio n a l Jou rn al o f 
A m erica n  l in g u is t ic s » , v o l. V III, 1935, pp. 7 2 — 218; H . В  a 1 d u s , S p rach p rob en  der 
K a in g a n g  v o n  P a lm a s , « A n th r o p o s» , v o l. X X X , 1935, S . 191— 202.

18 W am o, со б ст в ен н о  говоря, «перекрестны й к у зен »  (кузина).
19 C l. L e v i  S t r a u s s ,  T h e  S o c ia l u se  o f  k in sh ip  term s a m o n g  B razilian  Ind ians  

« A m er . A n th r o p o lo g is t» , v o l. 4 5 , 1943, pp. 398— 409. О  названии ньям бикуара ■— см. 
е г о  ж е :  T h e n a m e o f  N am bikuara, «A m er. A nthropologlist» , v o l. 48, 1 9 4 6 ,pp. 139— 140.



188 Д . А . Ольдерогге

образуя два круга. При всем этом они совместно действуют во всех 
охотничьих предприятиях. Так же, как и у каингангов, термины род­
ства чрезвычайно немногочисленны и в основном сводятся к тому, что 
каждая группа состоит из лиц, считающих себя братьями и сестрами. 
Противоположная группа, вошедшая в соединение с первой, иноязыч­
ная и иноплеменная, воспринимается ими, как группа родственников, а 
именно: для мужчины все женщины другой группы —• жены, а их 
братья — свояки. Обратно, для женщины все мужчины другой группы — 
ее мужья, а женщины — свояченицы. На этом примере, равно как и на 
терминологии родства каингангов, особенно хорошо виден социальный 
характер терминологии, которую многие исследователи слишком часто 
склонны интерпретировать в нормах европейских представлений о род­
стве. Таким образом, мы видим, что для всех этих племен дуальная 
организация является нормой.

В этой связи хотелось бы упомянуть о бороро — племени, так же, как 
и ньямбикуара, не входящем в группу же. Вышеприведенные сведе­
ния дают возможность попять сообщение Леви Штрауса, работавшего 
среди бороро и изучавшего шаманский ритуал 2С. Колдун бороро, принося 
жертвы духу Маеребое, обращается к нему, называя себя то «сыном», 
то «зятем» этого духа. Если колдун приносит жертву o f имени одного 
из членов «половины» тугаре, то делает это на правах «сына духа». 
Но если жертва приносится от имени одного из членов «половины» 
чера, то колдун действует в качестве внука или зятя этого духа. По­
нять это своеобразное отношение колдуна к своему духу можно лишь, 
зная, что бороро делятся на две половины: чера и тугаре, причем вза­
имные термины обращения членов этих половин между собой имеют 
тот ж е характер, что и каингангов и ньямбикуара. Известно также, 
что все члены «половины» чера считаются «детьми» колдуна, а все 
тугареге — его зятьями. Таким образом, сам дух и его жрец-колдун 
находятся в обратном отношении к обеим «половинам» племени. Иными 
словами, говоря:

Этот порядок является естественным следствием деления племени 
на две «половины». Действительно, при наличии у бороро только двух 
«половин» чера и тугареге и при счете родства по линии матери отно­
шения между группами будут выражены только в терминах: отец, тесть, 
сын, зять. Словом, перед нами те ж е отношения, которые мы видели на 
примере каингангов и ньямбикуара.

Итак, имеющиеся у нас, далеко не полные, сведения о  социальном 
строе индейцев группы же и стоящих особняком в классификации пле­
мен южноамериканских индейцев бороро и ньямбикуара, ясно показыва­
ют первенствующее значение дуальной организации в общественном 
строе всех этих первобытных охотников и собирателей. Все данные ука­
зывают также на неустойчивость отдельных семей, которые не имеют 
самостоятельного экономического значения и полностью как бы раство­
ряются в группе. Называть эту группу «большой семьей», как это делают 
американские этнологи, конечно, нельзя, так как нет никакой возможно­
сти даже в общих чертах сравнивать ее с «большой семьей» Рима, Ин­
дии или Восточной Европы.

20 С 1 L e v i  S t r a u s s ,  R e c ip r o c ity  and H iera rch y , «A m er. A n th r o p o lo g is t» , vo l. 
4 6 , 1944, pp. 266— 268.

Д у х  М а е р е б о е  
К о л д у н

для  чера
тест ь
о т е ц

для т угареге
о т ец
т ест ь



<Ч^ч^ /^ ч<Ч ^ ч̂ /С ч H i

ИЗ И С Т О РИ И  ЭТНОГРАФИИ  
И АНТРОПОЛОГИИ

А. А Д А М О В

ГРИГОРИЙ ИВАНОВИЧ ШЕЛЕХОВ
(1747— 1795)

I

«Колумб здесь Росский погребен,
П роплыл моря ,— открыл страны безвестны...»

Г. Д е р  ж а в  и и ,  Эпитафия на м оги ле Ш ел ехов а .

В 1947 г. исполнилось 200 лет со дня рождения выдающегося рус­
ского деятеля, пионера Аляски — Григория Ивановича Шелехова. Видное 
место занимает Шелехов и в развитии русской этнографии и географии. 
Ему принадлежит честь первого подробного исследования флоры, фау­
ны и народов Алеутских островов и северо-западного побережья Север­
ной Америки.

Григорий Иванович Шелехов родился в 1747 г. в небольшом городке 
Рыльске, б. Белогородской губ., в семье бедного мещанина, державшего 
на Вознесенской улице маленькую лавчонку, в которой он торговал чер­
ной бакалеей. Восьми лет отец отдал Григория в обучение дьячку Возне­
сенской церкви, горькому пьянице, Евстихию. А еще через два года 
Григорий уже помогал отцу по торговле. В 1772 г. в г. Рыльск 
для рекрутского набора прибыл офицер. Жребий пал на Григория, и 
он, спасаясь от солдатчины, бежит в Сибирь, в Иркутск. Здесь он по­
ступает приказчиком к своему земляку, богатому купцу Ивану Ларио- 
новичу Голикову. За несколько лет службы Шелехов приобретает боль­
шой коммерческий опыт. Иркутск в то время был крупнейшим торго­
вым центром Сибири, через него шла большая, выгодная торговля Рос­
сии с Китаем; сюда же прибывали огромные караваны бухарских и 
хивинских купцов; отсюда отправлялись экспедиции з Якутию, на Кам­
чатку, на о-ва Восточного океана.

В 1775 г. Шелехов женился на сибирской красавице, богатой купчи­
хе, Наталье Алексеевне. Женщина большого ума, смелости и размаха, 
она стала первой помощницей мужа во всех его коммерческих делах и 
непременным участником его экспедиций. Теперь у Шелехова появился 
капитал, и он переехал с женой в Охотск, где в компании с местными 
купцами снаряжал корабли на промысел пушного зверя.

Но вскоре Шелехов первым из русских промышленников понял, что 
надо переходить к новым формам промысла и торговли на Восточном



190 А. Адамов

океане. В 1781 г. он приехал в Иркутск и предложил своему бывшему 
хозяину Голикову смелый и обширный план. Шелехов считал, что при­
шло время отказаться от посылки на паях отдельных судов на промысел, 
по возвращении которых компания, поделив прибыль, распадалась,— 
и надо переходить к созданию мощных объединенных компаний с боль­
шим капиталом. Открывая новые земли, эти компании должны были 
основывать там русские поселения, вести систематический промысел,.

Г р и гор и й  И в анович  Ш е л е х о в  (1 7 4 7 — 17S5)

исследовать и эксплоатировать все природные богатства этих земель, со­
здавать там вооруженные силы для отпора иностранным купцам. Вме­
сте с тем все открытые земли надо было присоединять к русским вла­
дениям. Такой план мог принести колоссальные прибыли, и Голиков с 
братом решили войти в компанию. По условию, Шелехов должен был 
сам руководить первым плаванием компанейских судов к берегам 
Америки.

План Шелехова был знамением времени, плодом смелого, но здраво­
го расчета. Россия вступала на путь капиталистического развития, в 
недрах ее феодально-крепостнического уклада начинали зреть ростки 
новой социально-экономической формации. На месте мелких, «мануфак­
турного» типа, торговых компаний начинали возникать крупные, объеди­
ненные компании капиталистического типа, с большим капиталом, с об­
ширными планами, с требованием монополий. Россия шла вслед за пере­
довыми капиталистическими странами к организации мощных монополь­
ных компаний по образцу Ост-Индской, Гудзонбайской и других.

Вернувшись в Охотск, Григорий Иванович в устье реки Ураки на 
собственной верфи заложил три судна, на которых предполагал отпра­



Григорий Иванович Ш елехов 191

виться в дальнее отважное плавание. В июне 1784 г. галиоты «Три Свя­
тителя», «Симеон и Анна» и «Св. Михаил» вышли в море. Вместе с 
Шелеховым на галиоте «Три святителя» находился второй его ком­
паньон, Михаил Сергеевич Голиков, и Наталья Алексеевна. Медленно 
двигались утлые суденышки по бурному Охотскому морю (скорость в 
3 узла считалась огромной), обогнули Камчатку. В Восточном океане 
(ныне,— Берингово море) разыгрался жестокий шторм, и галиоты раз­
несло в разные стороны. На этот случай Шелехов распорядился встре­
титься у о-ва Беринга. Но через несколько суток встретились там 
лишь «Три Святителя» и «Симеон и Анна». Первым галиотом командо­
вал выдающийся мореход того времени, штурман Герасим Измайлов. 
Долго ждали «Св. Михаила» под командой подштурмана Олесова, но 
того все не было. Экспедиция провела тяжелую, голодную зиму на 
о-ве Беринга и на следующий год, после плавания вдоль Алеутской 
гряды, Шелехов высадился на крупнейшем острове у побережья Аля­
ски — Кадьяке.

Шелехов прожил на Кадьяке около двух лет. Туземцы этого остро­
ва — коняги или кадьяки (самоназвание: конягмют — одно из эскимос­
ских племен Аляски) первоначально встретили Шелехова враждебно. 
Коняги были уже знакомы с русскими промышленниками и не раз стра­
дали от их налетов, ибо грабеж туземцев был одной из доходных ста­
тей ходивших на промысел мореходов. Эти промышленники стремились 
только вернуться домой с большой добычей и были уверены, что если 
не они, то другие — английские, французские, шведские или испанские 
промыслввые суда — ограбят островитян. Но Шелехов решил наладить 
мирные и дружественные отношения с туземцами, прекрасно понимая, 
что не может быть речи о поселении здесь русских во враждебном окру­
жении этих воинственных племен. Он умно и расчетливо строил свои 
отношения с конягами. После первого боя он щедрыми подарками и ла­
сковым обращением завоевывает их симпатии. К нему в крепость на 
берегу бухты «Трехсвятительной» (названной так в честь его галиота) 
стекаются дети •— аманаты от дружественных племен. Шелехов органи­
зует школу и обучает детей русскому языку, письму и счету. Он 
рассылает своих людей и на соседние острова — Щуях, Афогнак, на 
полуостров Кенай и еще дальше по северо-западному побережью Се­
верной Америки, к мысу Св. Ильи. Со всеми окрестными туземцами 
русские стараются завести дружественные отношения, беря все же у 
них детей — аманатов.

Проведенные Шелеховым на Кадьяке два года были годами тяже­
лой и напряженной борьбы. Два раз окрестные жители составляли за­
говор против Шелехова, и оба раза ему удавалось его ликвидировать 
с помощью своих союзников — конягов. Из них он образовал своеоб­
разную колониальную армию и бросал ее против врагов. На следующий 
год после высадки на Кадьяке стали кончаться продукты, началась 
цынга. Среди спутников Шелехова поднялся ропот, они требовали бро­
сить все и уехать. Шелехов проявил отвагу и упорство и подавил возму­
щение.

Чрезвычайно важным для понимания характера деятельности Шеле­
хова и его целей в Аляске является дошедшее до нас наставление его 
«главному правителю» К. А. Самойлову, которого Шелехов оставил за 
себя после своего отъезда с Кадьяка. Это наставление являлось обяза­
тельным и для всех последующих «правителей» компанейских дел в 
Америке.

Шелехов указывает Самойлову, что ему надлежит «стараться 
чрез всякие снисхождения» местные племена «приводить в совершенное 
российскому императорскому престолу подданство и всегда по родам 
делать точную мужска и женска рода перепись». О детской школе на



192

Кадьяке Шелехов делает специальное распоряжение: «Заведенное мною 
российской грамоте здешних обитателей детское училище умножить, 
для чего потребные книги я из Охотска... вышлю,... ибо без совершен­
ных переводчиков никакое прочное установление делать невозможно». 
Шелехов стремится быстрее обжить новые земли, подчинить туземное 
население русскому влиянию, быстрее привить им первые культурные 
навыки. Для этого он осуществляет следующее мероприятие. Он пишет 
в том же наставлении: «Для того ныне я беру по самохотному жела­
нию... до сорока человек обитателей, из которых треть вывозных амери­
канцев по показанию отечества нашего... на сем же судне с наградою 
обратно во свояси отправлю, другую треть подщусь доставить ко дво­
ру Ее Величества, а остальных малолетних, в Охотске или Иркутске 
обуча грамоте, сюда же по их воле пришлю, чрез коих роды их могут 
порядочно о всем довольствии и порядке нашей державы услышать... 
а потому, уверясь сами, к поправлению своему охотнее захотят иметь 
в сем крае лучшего учреждения и порядка». Отправление детей тузем­
цев на обучение в Россию Шелехов предполагает осуществлять систе­
матически, для чего предлагает Самойлову к приходу компанейских 
кораблей из Охотска «молодых и хороших ребят и девок к вывозу для 
обучения заблаговременно припасать».

Чрезвычайно важным считает Шелехов поддержание мирных и дру­
жественных отношений с окружающими племенами. Он стремится при­
влечь на службу к своей компании побольше туземцев и тем самым 
еще прочнее укрепиться на открытых им землях. Для этого он приказы­
вает Самойлову: «Здешних обитателей, аманат, служащих при компа­
нии... содержать в хорошем призрении, сытых... и обидеть не только де­
лом, но и словом никого не допущать»... «Всякого рода зверя от здеш­
них обитателей выменивать в компанию только добровольным торгом, 
как и в бытность мою здесь было».

Шелехов прекрасно осознает огромный круг задач, встающих перед 
первым исследователем открытых и осваиваемых им земель. Поэтому 
он приказывает: «Спрашивать с запискою, где что находится в недрах 
земляных или из зверей, или же птиц, или же морских ракушек курь­
езных и продчего изыскивать также. Слышу я, что много есть в Канаех 
и Чугачах и на Аляске следов хрусталю разных красок, медной руды, 
точильного камню, известного камню1, глины хорошей,— всему с при­
мечанием делать запись и стоющие хотя мало уважения все такие 
руды, металлы, редкости вывозить». Не аиенее важным он считает 
задачу: «Около американского берега большие и малые острова всюду 
описывать, бухты, речки, гавани, мысы, лайды, рихфы, где по местам 
есть какие угодья, то-есть леса, луга, свойства, вид и расположение 
земли». Шелехов требует далее подробно описывать, какие, где и в 
каком количестве встречаются рыбы, звери, растения, описывать каж­
дое «жило» и составлять перепись его населения. С большой проница­
тельностью он категорически запрещает все открытое «своими назва­
ниями обезображивать, дабы по названиям жителей щаходить все воз- 
(можно было».

Шелехов строит обширные планы по разведению в открытых им 
землях скотоводства и земледелия, для чего приказывает Самойлову 
построить большие сенники для сена, «потому что скота я еще при­
шлю из Охотска, ...а для огородных вещей иметь загороженные огоро­
ды, для коиХ семена от меня тебе разные оставлены, да еще из Охот­
ска оных пришлется». Действительно, отправляя через год на смену 
Самойлову нового главного правителя, грека Евстрата Деларова, Ше­
лехов дает ему дополнительное наставление (от 5 мая 1787 года), в

^ И з в е с т н ы й  к а м ен ь » — и зв ест ь .



Григорий Иванович Ш елехов 193

котором, между прочим, пишет, что отправляемые с ним «бычки, телки, 
свиньи, козы, кролики, собаки стараться там расплодить с наблюде­
нием экономии. Посеять хлеба и огородных плодов. Посланные, но не 
с тобой, семена с хорошим призрением стараться непременно размно­
жить, что послужит в честь вашего ревностного на будущие времена 
к отечеству усердия».

Замечательной чертой деятельности Шелехова является то, что он 
стремится познакомить своих соотечественников с бытом неведомых 
американских народов, для чего приказывает Самойлову приготовить 
к вывозу в Охотск по нескольку образцов туземной одежды, плетенных 
из трав и выдолбленных из дерева шляп, кожаных цыновок, а также 
«игровых нарядов, как то: личин, шапок, венков, бубнов, в руках дер­
жащие побрекушки и прочие».

Уже во всех этих мероприятиях перед нами во весь рост встает 
крупный деятель с широким кругозором, патриот, который видит свою 
задачу не в грабежах и разорении, а в присоединении к России и 
освоении всех богатств открытых им земель и в насаждении среди 
туземцев русской культуры.

Наладив жизнь русских поселений на Аляске, исследование и изуче­
ние природных богатств этого края, разместив во многих местах рус­
ские промысловые артели, Шелехов в 1878 г. возвращается в Россию.

По пути в Охетск большинство мореходов на галиоте слегло от 
морской болезни и не смогло управлять судном. На море в это время 
началось сильное волнение. Тогда на помощь пришли коняги, которых 
Шелехов вез в Россию. И он впоследствии не мог без восхищения 
вспомнить о том, как великолепно управлялись они с неизвестными им 
снастями, подчиняясь полупонятной команде, сколько отваги и предан­
ности проявили они в этот опасный момент. Шелехов без ложного сты­
да признает, что они помогли спасти судно.

Шелехов приехал в Россию полный различными проектами. В Ир­
кутске он развертывает перед генерал-губернатором Якобием план 
организации мощной монопольной компании по эксплоатации природ­
ных богатств Аляски. Чтобы оградить компанию от своевольства мест­
ной администрации, Шелехов предлагает считать ее под «высочайшим 
покровительством» царицы.

Вскоре после возвращения Шелехова в Россию его компаниону 
Голикову удалось во время проезда через Курск императрицы, возвра­
щавшейся из Крыма, вручить ей карты плаванья Шелехова и описание 
открытых им земель. Екатерина отнеслась к нему благосклонно и при­
гласила его с Шелеховым в Петербург. Из Петербурга Шелехов вер­
нулся в 1790 г. награжденный золотой медалью, шпагой, осыпанной 
алмазами, и похвальной грамотой. Но Екатерина отвергла проект со­
здания монопольной компании, скорее всего —■ по политическим сообра­
жениям. В это время шла война с Швецией и Турцией и намечался 
союз с Англией, по интересам которой била бы русская монопольная 
компания на Аляске.

На последующие годы приходится расцвет деятельности Шелехова. 
В 1790 г. он создает две объединенные компании: «Северо-восточную» 
и «Предтеченскую», в следующем году — «Уналашкинскую» и, нако­
нец, через два года — «Северо-Американскую». Теперь вся Алеутская 
гряда и северо-западное побережье Америки контролируются Шелехо­
вым. Все это протекает, конечно, в ожесточенной борьбе с конкурентами.

Но его планы шли еще дальше. Шелехов мечтал весь Тихий океан 
избороздить своими кораблями, завязать торговлю с Китаем, Японией, 
Кореей, Индией, Филиппинами, с испанцами в Калифорнии. В данном 
случае планы Шелехова совпадали с экспансионистскими планами цар­
ского правительства на Тихом океане. Но официально присоединить
1 3  Сов.-те »;аи э т н о г р а ф и я ,  N 1 1



J94 А. Адамов

открытые Шелеховым земли правительство не желало, ибо тогда любой 
конфликт в этих отдаленных районах мог перерасти в вооруженное 
столкновение с иностранной державой или нанести ущерб престижу 
русского правительства. Поэтому путь к экспансии на Тихом океане 
правительство видело в создании мощной монопольной русской компа­
нии, которой бы официально и принадлежали вновь открытые обшир­
ные территории. Отложив на время по политическим соображениям 
организацию такой компании, правительство не оставило все же мысли 
о ней. В 1790 г. новый иркутский генерал-губернатор Пиль писал Ека­
терине: «Я думаю, что ежели наличные суда компании Шелехова 
соединят себя с другими на тамошних водах плавающими российскими 
промышленничьими судами, и сами они согласятся все вообще опреде­
лить себе за: главнейший предмет не единое только защищение пользы 
своей, но и пойдут с охотою на укрощение иностранных промышленни­
ков, в таком случае, хотя и ,не прямо, однако-же, кажется мне, ожи­
дать будет можно от них того, нто отважность европейцев на хищение 
сокровищ, одной России принадлежащих, убавится». Вся дальнейшая 
деятельность Шелехова и развивалась в направлении организации та­
кой мощной объединенной монопольной компании.

Крупнейший интерес представляет и другая сторона деятельности 
Шелехова, еще совсем мало изученная, изобличающая в нем не только 
купца и крупного предпринимателя, но и смелого исследователя, гео­
графа и открывателя, далеко опередившего своих современников, в 
планах и мыслях своих 'видевшего завтрашний день дальневосточных 
окраин России и ее морского флота.

В 1790 г. Шелехов выдвигает и разрабатывает план исследования... 
Северного полюса и всего бассейна Ледовитого океана. Об этом доно­
сит генерал-губернатор Пиль в рапорте на имя Екатерины. Пиль 
пишет, что Шелехов, «определив курсировать одним судном из Кадьяка 
на Северный полюс, отважится пройти туда другим из устья так на­
зываемой реки Лены». На столетие опередив всех будущих исследова­
телей Северного полюса, Шелехов первый создал этот изумительный 
план. Казалось, что воплощаются в жизнь пророческие слова великого 
Ломоносова:

Я в и ж у  ум ны м и оч ам и  
К о л у м б  Р о сси й ск и й  м е ж д у  льдам и  

С п еш и т  и  п р е зи р а е т  Р ок...»

Недаром против этих стихов старик Державин сделал в своем 
экземпляре сочинений Ломоносова знаменательную пометку: «пророче­
ство, которое и сбылось чрез Шелехова». А первую строчку другой 
знаменитой оды Ломоносова,-

. . . .  К о л у м б  Р о сси й ск и й  ч е р е з  воды  
С п еш и т  в н ев е д о м ы  н а р о д ы . . .

Державин в той ж е книге стихов Ломоносова изменил так:

. . .  К о л у м б  н аш  Ш е л е х о в  ч р ез  в о ды .

В своем «доношении» на имя Пиля Шелехов развивает подробнее 
свой замечательный замысел. Кроме задач научного исследования, он 
ставит перед собой и чисто практические цели. Он пишет, чтд одновре­
менно намерен «отправить из устья рек Лены, Индигирки и Ковыми 
суда прямо на противолежащие американские берега для измерения



Григорий Иванович Ш елехов 195

тут широт и познания путей в сей части Ледовитого моря и Беринго­
вых проливов и ежели есть и можно то и с народами по сих берегах 
обитающими, так ж е вступать во взаимные дружественные обязатель­
ства и торговлю». !К сожалению, мы не знаем, как осуществлялся этот 
выдающийся план.

Не менее замечателен и другой проект Шелехова, о котором он 
говорил Екатерине II при свидании с ней в 1789 г. Он предлагал орга­
низовать связь морем Санкт-Петербурга с Охотском, для чего «устро­
ить Удинский порт и отправить особую экспедицию из Балтийского 
mjph на Восточный океан». Екатерина отдала должное политической и 
коммерческой проницательности молодого сибирского промышленника. 
Было решено отправить из Петербурга в Охотск эскадру из четырех 
военных кораблей под начальством капитана Муловского, но война с 
шведами помешала осуществить эту операцию, задержав корабли на 
театре военных действий в Балтике. Повидимому, все же в связь с 
этим предложением Шелехова можно поставить знаменитую экспеди­
цию под начальством капитана Биллингса, члены которой прибыли 
сухопутным путем в Сибирь и, построив в Охотске суда, в 1792 г. вы­
шли в плавание к американским берегам. Шелехов многим помог это­
му предприятию.

Большой интерес представляет и требование Шелехова присоеди­
нить к России Курильские острова, которое он очень убедительно аргу­
ментирует географическими, стратегическими и коммерческими сообра­
жениями в «доношении» Пилю от 11 февраля 1790 г. Шелехов не раз 
плавал на Курильские острова, посылал туда свои суда, из которых 
первое он отправил в 1777 г. в компании с якутским купцом Лебеде­
вым-Ласточкиным. А в li794 г. по его приказанию управлявший тогда 
Охотской конторой брат его, П. И. Шелехов, послал даже на остров 
Уруп, близ Японии, целую колонию под начальством передовщика 
Звездочетова — несколько семей русских крестьян и ремесленников,— 
для заселения острова, установления торговых связей с Японией, раз­
ведения хлебопашества и скотоводства. Только из-за жестокости и 
нерадивости Звездочетова этот дальновидный план не дал реальных ре­
зультатов. В одном из писем к Баранову Шелехов писал: «Я намерен 
содержать на острове Урупе компанию сверх заведения хлебопашества 
на этом острове, так как Уруп лежит в близком соседстве с Японией, 
в которую, как вам известно, в 1792 г. было посольство (поручика 
Лакомана)... Если случится встретиться с японцами, показать им самое 
дружественное расположение и ласку и стараться разведать про Япо­
нию, чем она изобилует, о занятиях жителей и так далее. Также 
всеми мерами стараться... чрез мохнатых курильцев заводить торговые 
связи с японцами».

Не меньший интерес представляет предложение Шелехова обследо­
вать и присоединить к России русло Амура от самых истоков и его 
устье и  устроить там морской порт. Здесь Шелехов на полстолетия 
предвосхитил политику русского правительства, верно учтя огромную 
стратегическую и экономическую выгоды нового порта. Он предлагал 
на свой счет организовать экспедицию для отыскания более удобного 
пути из Иркутска в Охотск по Амуру и дальше — морем, вдоль побе­
режья, на север, к Охотску. Этот путь в несколько раз сокращал время 
проезда, уж е не говоря о том, что перевозка товаров в Охотск сухим 
путем стоила страшно дорого, ибо не только, например, якоря разру­
бали на части и везли отдельно на быках и оленях в течение несколь­
ких месяцев, а по приезде в Охотск опять сваривали, но приходилось 
разрубать на части даже корабельные канаты. Шелехов писал, что 
надо «пройти по гриве прерывающегося хребта, начинающегося в Ир­

13*



196 А. Адамов

кутской губернии близ Байкал-озера, простирающегося на восток и 
оканчивающегося на берегу того. моря, в которое .впадает знаменитая 
река Амур и другая река Удь, и, спустившись к морю, поискать на бе­
регу оного места, где бы компанейским судам безопасное было при­
станище».

Не оставлял Шелехов без внимания и внутренние районы Аляски. 
Отправив в 1790 г. правителем компанейских, дел в Америке просла­
вившегося впоследствии Александра Андреевича. Баранова, он пред­
писал ему в 1794 г. снарядить большую экспедицию на северо-восток 
Америки. Было послано около 90 человек «отыскать проход в Баффи­
нов залив хотя бы через сушу». Людям пришлось итти по самым гиб­
лым, неизведанным местам. Мы не знаем, чем окончилась эта1 экспеди­
ция. Но есть сведения, что на следующий год по тундрам Северной 
Америки на восток вышла еще одна экспедиция. И ее результаты нам 
неиз!вестны. Этими предприятиями Шелехов на многие годы.. опередил 
таких знаменитых исследователей Северной Айерики, как Д ж . Росс, 
Франклин и 'Мак-Клюр.

Годы 1793— 1795 были наполнены у .Григория Ивановича кипучей 
деятельностью. Советский писатель-историк Сергей Марков, в . своей 
«Летописи Аляски» пишет: «Шелехов горячо обсуждал планы путеше­
ствия из Иркутска в Тибет и Бухару, куда должен был отправиться 
аптекарь Сивере, планы предстоящего похода к берегам Японии вместе 
с Эриком Л а ком а ном. Шелехов должен был заведывать торговой ча­
стью японской экспедиции». Расширялись торговые связи Шелехова и 
с самыми далекими пунктами Тихого океана. Он хлопотал об учрежде­
нии консульств не только в Китае и Японии, но и в Индии, на Филип­
пинах, в Макао, на Гаваях.

В июне 1795 г. Григорий Иванович Шелехов, в самом расцвете 
своих творческих и духовных сил, в возрасте 48 лет, скоропостижно 
скончался в Иркутске.

Через три года, на базе созданных Шелеховым компаний, была 
организована знаменитая «Российско-Американская компания», в мо­
нопольное владение которой отошли все заселенные русскими земли по 
северо-восточному побережью Северной Америки. Первым ее директо­
ром стал, по распоряжению Павла I, наследник Шелехова, его зять, 
М. А. Булдаков. Не без основания все.ж е создателем Российско-Аме­
риканской компании обычно считается Шелехов.

Жизнь Г. И. Шелехова, выдающегося русского деятеля, еще ждет 
своего исследователя и историка. Это будет новая страница славнэго 
прошлого России в героической деятельности ее сынов на ее далеких 
тихоокеанских границах..

Изучение истории русских заселений на Алеутских островах, в Аля­
ске и Калифорнии и, в частности, деятельности русского великана 
Тихого океана Г. И. Шелехова особенно необходимо теперь, когда в 
США и Англии создалась и продолжает расти обширная литература 
по этим вопросам. Литература эта нередко пристрастно, тенденциозно, 
а порой и клеветнически рисует характер деятельности русских людей 
в этих странах. Перед советскими историками стоит важная задача 
воссоздать подлинную историю заселения русскими этих земель и дать 
образы выдающихся сынов России, возглавивших это движение. Необ­
ходимо также показать деятельность там американских колонизаторов, 
их методы насаждения «просвещения» и «культуры» среди отсталых 
народов американского сектора Арктики, где, даже по признанию са­
мих американцев, население находится на той же ступени развития, 
которую застали более полустолетия назад американские колониальные 
«просветители». Это особенно уместно сейчас, когда США претендуют 
на роль «воспитателя» отсталых народов Тихого океана.



Григорий Иванович Ш елехов 197

II

Теперь. обратимся к другой стороне многообразной деятельности 
Г. И. Шелехова — сделанному им вкладу в изучение природных 
богатств и этнографии северо-запада Северной Америки, Об этом мы 
узнаем из книги: [«Российского купца именитого Рыльского гражданина 
Григория Шелехова первое странствование с 178'S по 1787 г.», издан­
ной в 1792 г. в Санкт-Петербурге.

Книга Шелехова замечательна во многих отношениях. Прежде все­
го, замечательно то, что простой русский купец конца.XVIII в., обучав­
шийся грамоте у пьяного дьячка, неожиданно обнаруживает подлинный 
интерес и вместе с тем незаурядные способности к вполне научному 
исследованию и полное понимание ценности и необходимости такого 
исследования. И книга Шелехова действительно составляет крупный и 
ценный вклад в русскую географическую и этнографическую науку. Не­
даром мы видим её вместе с книгой Крашенинникова о Камчатке на 
столе у Пушкина, когда великий поэт изучал историю дальневосточных 
окраин России.

Книга1 Шелехова представляет собой важный исторический источ­
ник, давая ценный фактический материал о крупном событии — начале 
заселения русскими Аляски и Калифорнии. Мелехову принадлежит 
честь первого не только в России, но и во всем мире исследования и 
описания природных богатств, флоры и фауны Алеутских островов 
Аляски. Одновременно Шелехов сообщает подробные сведения почти 
о всех островах Курильской гряды. Наконец, Книга Шелехова — важный 
этнографический источник, дающий впервые разнообразные, ценнейшие 
сведения о материальной культуре, хозяйстве, общественных отноше­
ниях и религии алеутов, эскимосов, курильцев, кенайцев и тлинкитов. 
Для надлежащей оценки книги Шелехова следует учесть, что бывшие 
до него в тех же районах экспедиции Беринга и Кука не дали сколько- 
нибудь значительного материала как общего, так и этнографического 
характера. Русские же мореходы и промышленники, также бывавшие в 
этих районах раньше Шелехова, казак С. Т. Пономарев и передовщик 
С. Г. Глотов (1762), казаки Лазарев и Васютинский (1764), штурманы 
Очередин (1780), Потаи Зайков (1783) и другие оставили не только 
краткие, но порой и фантастические сведения о стране и ее жителях.

Текст и происхождение книги Шелехова вызывали среди русских и 
зарубежных исследователей споры. Некоторые русские исследователи, 
например Тихменев, утверждают, что книга эта, представляя собой 
журнал плавания Шелехова, была напечатана без его ведома. С ним 
перекликается и ряд американских исследователей, например, Бан­
крофт, которые пытаются снизить научное и историческое значение 
книги, утверждая, что Шелехов многое об алеутах заимствовал из ино­
странных книг. Первое утверждение вполне убедительно опроверг 
С. Б. Окунь. Что же касается указания американских ученых на «за­
имствования» Шелехова из иностранных источников, то они просто не 
выдерживают критики, ибо, во-первых, никакой иностранной литера­
туры как по алеутам, так и вообще по описанным Шелеховым районам 
в те времена, можно сказать, вообще не существовало, во-вторых, все 
приводимые Шелеховым описания обличают непосредственного и 
весьма внимательного наблюдателя. Следует возразить и против мне­
ния, что книга ШелехоЕа является просто путевым журналом. Это 
безусловно гораздо большее, чем ежедневная запись случившегося. 
Первое же ознакомление с книгой убеждает, что это серьезный (для 
того времени) научный, этнографический и географический труд, лишь 
четвертая часть которого содержит рассказ о -плавании и жизни на



198 А. Адамов

Кадьяке, а три четверти— подробное описание островов Курильской 
гряды (где, кстати, Шелехов и не был в это плавание), большинства 
Алеутских островов (девятнадцати), Кадьяка и побережья Аляски, их 
флоры, фауны и населения.

Описание «странствований» Шелехова распадается на три больших 
раздела: 1) Описание плавания Шелехова в Америку, 2) Описание 
Кадьяка и побережья Аляски и 3) Описание Курильских и Алеутских 
островов. На первом разделе книги мы останавливаться не будем, хотя 
он и представляет большой исторический интерес и местами увлекает 
живостью и красочностью описаний.

Второй раздел своей книги Шелехов начинает так: «Теперь должен­
ствую описать^.землю Американских островов, людей, оную населяю­
щих, нравы их, обряды, одежды и сказать о зверях и птицах, там на­
ходящихся». Чрезвычайно подробно описывает Шелехов флору и фауну 
(Кадьяка и соседних £  ним островов. Он называет 20 видов" растений, 
14 видов птиц, 18 пород зверей и 13 видов рыб, встречающихся в этих 
районах, причем всегда дает меткую и яркую характеристику неизвест­
ных ® России растений и животных. Уже это простое перечисление 
дает представление о добросовестности и глубине наблюдений Шелехо­
ва. Но особенно богат у него этнографический материал о жителях 
,острова Кадьяка — конягах. Можно отметить некоторое композицион­
ное несовершенство книги: © ней и во втором и в третьем разделе 
встречается КадьЯк и сведения о его жителях часто повторяются, а 
порой дополняют друг друга.

Довольно точно описывает Шелехов антропологический тип коняга-, 
средний рост, круглоголовость и прод;олговатоголовость, смуглый цвет 
кожи, плоское лицо с широким носом, волосы черные и прямые. Пере­
ходя к описанию материальной культуры конягов, Шелехов и здесь 
даегг точную и довольно подробную характеристику всех ее сторон. 
1) Способы добывания пищи: собирательство женщин (коренья, ягоды) 
и рыбная охота мужчин. 2) Одежда: меховые парки из бобровых, лись­
их, медвежьих, собольих и других шкур, с различной отделкой у муж­
чин и женщин, камлеи (род рубах) из кишок и пузырей сивучей и ки­
тов, шляпы, плетеные из травы или еловых кореньев или выдолбленные 
из дерева, с'особыми украшениями. 3) Жилище: богатые живут в юр­
тах на столбах; обитые лесом с боков и обложенные травой, они вну­
три обложены цыновками, вход прикрыт цыновкой из кишок и пузырей 
морских животных; бедные живут большими обществами в подземных 
юртах, кровля которых делается решетная и покрывается травой и зем­
лей; сверху проделывается от 2 до б отверстий, к которым приставлены 
изнутри лестницы; в этих землянках живет много семей, места для' ко­
торых отгорбЗкены столбами. 4) Оружие: лук, стрелы, рогатины, копья, 
дротики, топоры и ножи, из дерева, камня и кости. 5) Украшения, не- 
снимаемые и снимаемые: к первым относится богатая татуировка путем 
наколов и натирания черной землей рук, ног, лица, спины и подмышек, 
ко вторым — зубы и кости различных животных, перья, а также бусы 
и кусочки металлов. 6)* Способы передвижения: сухопутных средств
передвижения коняги не" знают, зато строят великолепные байдары 
двух видов, большие, человек на триддать-сорок, и маленькие, на одно­
го — двух человек; Шелехов подробно описывает их конструкцию.
7) Добывание огня: коняги делают это двумя способами-, высекают 
искру двумя кремнями над бобровым пухом, перемешанным с серой, 
или над сухой травой; чаще же они делают в доске дырку и, просунув 
в нее палку, вертят с большой быстротой и ловят искру на трут.
8) Домашняя утварь: деревянные и костяные сосуды, изредка глиня­
ные. 9) Наконец, Шелехов специально указывает, что коняги не знают 
приручения животных и земледелия.



Григорий Иванович Ш елехов 169

Большое место уделяет Шелехов и описанию общественной жизни и 
духовной культуры конягов. 1) Общественное устройство: у конягов 
имелись выборные вожди, которые решали дела с общего согласия 
племени: существовало разделение на богатых и бедных. 2) Народные 
празднества: они происходили обычно, когда приезжали гости; праздне­
ства описаны очень подробно, равно как песни, игры и пляски мужчин, 
женщин и детей, встреча, проводы и угощение гостей; описаны наряды 
и украшения, которые в этих случаях надевали хозяева. 3) Брачные 
отношения: здесь мы видим пережитки группового брака; мужчины 
имеют по три-четыре жены, но и «проворные» женщины обзаводятся 
несколькими мужьями, с общего их согласия; жен иногда меняют на 
вещи; свадебных обрядов у конягов не было. 4) Религиозные представ­
ления. Шелехов пишет: «Я не нашел сердца их зараженные идолопо­
клонством. Они только признают два в мире существа, одно доброе, 
а другое — злое, присовокупляя об оных нелепости, свойственные их 
дикости». Коняги считали, что доброе существо выучило их делать 
байдары, а злое — их ломает. Шелехов отмечает существование у них 
культа мертвых и веру в колдовство шаманов, подробно описывает по­
хороны богатых и бедных конягов и ритуал заклинаний, подмечает ин­
тересную символику красок. Детям дают имена по первой встрече, 
будь то звёрь, птица и т. п. Отметим, что Шелехов очень часто прово­
дит параллели между конягами и тунгусами, камчадалами и другими 
народами Сибири.

Менее подробно, но тоже очень обстоятельно описывает Шелехов 
быт и нравы атабаскского племени, живущего на побережье Аляски — 
кенайцев (танаина), местами специально подчеркивая более высокий 
уровень их материальной и духовной культуры (рисовальное искусство, 
приручение собак, гончарное ремесло).

Третий большой раздел своей книги Шелехов назвал: «Историче­
ское и географическое описание Курильских, Алеутских, Андрианов- 
ских и Лисьевских островов, простирающихся от Камчатки к Америка 
на Восточном океане». Здесь в основном сообщаются подробные гео­
графические сведения об этих островах, причем видно, что Шелехов 
усердно собирал все о них известное и тщательно систематизировал по­
лученный материал. Шелехов, очевидно, имел в виду, что книга его, 
помимо научного, будет иметь и большое прикладное значение для рус­
ских мореходов в тех краях. После подробного описания флоры и фау­
ны каждой из названных групп островов, Шелехов дает в конце ко­
роткие, но интересные этнографические сведения об их жителях. 
О курильцах он сообщает, что это люди среднего роста, бородатые, с 
большой растительностью на теле (отсюда их прозвище у русских — 
«мохнатые»), поклоняются идолам («болванчикам»), мертвых зары­
вают в землю и верят, что они там живут. Шелехов описывает их 
одежду и жилища на столбах. Кстати сказать, эти два раздела мате­
риальной культуры, одежда и жилище, Шелехов везде описывает наи­
более подробно. О жителях Андриановских островов Шелехов пишет, 
что они живут в подземных пещерах, описывает их парки и камлеи, их 
украшения, оружие и быт. Много подробнее пишет Шелехов о жителях 
Лисьевских островов, в частности о туземцах крупнейшего из них — 
Уналашки, передавая даже их легенды и песни.

Таково содержайие книги «Российского купца именитого Рыльского 
гражданина Григория Шелехова первое странствование».

Шелеховым была издана еще и вторая книга: «Российского купца 
Григория Шелехова продолжение странствований, отряженного галиота 
«Трех Святителей» под водительством двух штурманов Измайлова и 
Бочарова в 1788 г.». Эта книга представляет значительно меньший



200 А. Адамов

этнографический интерес, но содержит :много важных географических 
сведений о северо-западном побережье Северной Америки. По своему 
содержанию она гораздо больше схожа с путевым журналом, где изо­
дня в день записываются все происшедшие события. Правда, и здесь 
Шелехов в одном месте подробно останавливается на быте и нравах 
тлинкитов, прозванных русскими колошами или колюжами (в заливе 
Якутат). Видно, что он постарался собрать о них сведения от своих 
бывших там мореходов.

Значение книги Шелехова становится особенно наглядным, если 
прочесть, что писали о Кадьяке и окружающих островах до Шелехова. 
Например, передовщик Глотов и казак Пономарев сообщают о жителях 
островов у побережья Аляски: «мужики платья носят, рубашки портя- 
ные (?), а при них палаши (?) и копья, зеркала и чернильницы (!?)»; 
или в другом месте: «люди там одноглазые, однорукие, одноногие».

Заметим в заключение, что книги Шелехова составляют в настоя­
щее время крайнюю библиографическую редкость. Было бы вполне 
уместно их переиздание.

Р У С С К А Я  Б И Б Л И О Г Р А Ф И Я  О Г. И. Ш Е Л Е Х О В Е 2

Г. И . Ш е л е х о в ,  Р о сси й ск о го  к упц а им енитого Р ы льского граж данина Григория 
Ш ел ехов а  п ер вое с  транс твова ни е с  17S3 г. по 1787 г. из О хотска , С П б., 1792. 

Г. И . Ш е л е х о в ,  Р о сси й ск о го  к упц а Григория Ш ел ехов а  п р одол ж ен и е странствова­
ний о т р я ж ен н о го  галиота «Т р ех  С вятителей» п е д  водительством  д в у х  ш турманов  
(И змайлова и  Б очарова в 1787 г., С П б., 1792.

III., Смерть Ш ел ехов а , «В естник  Европы », 1802, ч. 1, №  3.
Г . И . С а р ы ч  е в ,  П у т еш еств и я  по север о-восточ н ой  части Сибири, Л едови том у ок еа­

ну и  В осточ н ом у  ок еан у  при геогр аф и ч еск ой  и астроном ической экспедиции , бы в­
ш ей п о д  начальством  ф лота капитана Б иллингса, 1785— 1793 гг., С П б., 1802.

Ю. Л  и с  я н с  к и й, П у т еш еет в и е  вокруг св ета  в  1803— 1806 гг. на к орабле «Нева»  
п о д  (начальством ф лота к апитан-лейтенанта Ю рия Л и сян ского , С П б., ч. II, 1812.

В . Н . В е р х ,  Х рон ологич еская  истерия  в с е х  п утеш ествий  в северны е полярны е стра­
ды , 2 ч.ч., С П б., 1821— ‘1823.

В. Н . Б е  р х , Х рон ологическая  история откры тия А л еутск и х  островов, С П б., 1823.
В. Н . Б е  р х, Ж и зн еоп и сан и е первы х р у сск и х  адм иралов, I— IV, С П б., 1831-— 1836.
A . С. Д  ю  г  о  - С  и л  л  и, 'С еление российско-ам ериканской компании Р о сс  под управле­

нием Ш ел ехова  (И з  описания путеш ествий ф р анц узск ого  капитана А . С. Д ю го-  
С илли), «Записки  м ор ск ого  уч ен ого  ком итета», юн. 13, 1837.

X л е  б  «  и к  о в, Ж и зн ео п и са н и е  Г. И . Ш ел ехова , «Р усск и й  инвалид», 1838, № №  77— 84. 
Х л е б н и к о в ,  Ж и зн еоп и сан и е достопам ятны х р усск их, «Сын отечества», т. II, 

о тд . III, 1838.
П ам ятник Ш ел ехова , « Ж у р н а л  д л я  чтения воспитанников военны х учебны х заведений», 

т. X V III, №  70, 1839.
П амятник Ш ел-ехова и его  биограф ия, «Сын отеч еств а» , т. V II, 1839.
Х л е б н и к о в ,  Г . И . Ш елеков , « Ж ур н ал  д л я  чтения воагштанмиков военны х учеб­

ных за в ед ен и й » , т. X X III, №  89 , 1840.
Н . Ф р о л о в ,  М атериалы  п о  истории северн ы х п утеш ествий  и открытий на сезер о-  

в о с т о к е  А зи и  и на с е в е р о -за п а д е  А мерики (С обрание новых и стары х путеш ествий), 
«М агазин  зем л ев ед ен и я  и п утеш естви й », т. IV, ч. 1, 1855.

B .-й , В оспом инания о  Ш ел е х о в е , «Зап иск и  С П б -ск о го  от д ел ен и я  русского географ и­
ч еск ого  об -в а » , кн. 1, )1857.

П. Л е ж е  м  с  к  и  й, Л ето п и сь  гор. И р к утск а  с  1652 г . д о  наш их дней , И ркутск , 1858 
(см . запись за  1795 г .).

О Ш ел ехове, П р и л ож ен и е к  «М ор ск ом у сборнику», 1861, №  1.
М атериалы  д л я  истории р у сск и х  заселен и й  п о  бер егам  В осточного океана {З а м е­

чания В . М . Головнина о  К ам чатке и р усск ой  А м ерике), П рилож ение к «М орском у  
сборн ик у», 1861, №  2.
Т и х  м е  н е в, И стор и ч еск ое о б о зр ен и е образовани я  Российско-ам ериканской компании, 

ч. 1, С П б., 1861.
М атериалы  д л я  истории  р у сск и х  за сел ен и й  по бер егам  В осточного, океана (И зв л еч е­

ние и з описания п утеш естви й ), П р и л о ж ен и е к «М орском у сборнику», С П б., 1861, 
№ №  1— 4.

2 П р иведен а в  хронологическом  п ор ядк е изданий.



Григорий Иванович Ш елехов 201

М нение М . В . Г оловнина о  Р оссий ск о-А м ери кан ск ой  компании, о  Ш ел ехов е и Р яза­
н ове, «М ор ск ой  сборник», 1864, №  3.

Р у с с к и е  л ю ди , С П б., 1866, 1.
А . С т и б н е в ,  И сторический  очерк главнейш их собы тий на К ам чатке (1650— 1856), 

«М орск ой  сборн ик », 1869, № №  4— 8.
A . С г  и б  н е в, О хотски й  пор т  с  1649 п о  1852 г., «М орской сборник», 1869, 

№ №  11— 12.
К о е-ч то  о  Ш ел ех о в е , Х лебни к ове и  Р язан ов е, «М ооск ой  сборник», 1869, №  7.
Д ок л ады , о т н осящ и еся  к плаванию  к А м ериканском у бер егу  купца Ш елехова  

(с  14 ф евраля 1788 т. п о  23 января 1794 г.), А рхив Г осударстэч еяого  С овета, 
т. 1, ч . 2, С П б., 1869.

П амятники новой р усск ой  и стерии , Сборник статей  и материалов под редакцией К аш - 
Ill, кн. 2, (С П б.), 1872.

Г. И . Ш ел ехов , «М орск ой  вестник», 1873, №  1.
С т е н  ц е л  ь, Р у сск и е  эк сп еди ц и и , «К ронш тадский  вестник», 1876, №  78— 127.
Э нци к лоп едий  военны х и м орских наук, т. V III, стр. 358.
П . Н . П ы я и н ,  Оибирь и е е  и ссл едо в а т ел и , «В естник  Европы », 1888, №  5.
О  Ш ел ехове, «П ам ятная книж ка К урской  губер н и и  на 1894 г.», О тд. 2, Курск, 1894.
И . Н . Б -ов, П амяти Г. И . Ш ел ехова , «Р усск и й  В естник», т. C C X X X IX , №  38. 1895.
Ш е л е х о в — ■■сто л е т  е о  дня  е г о  «овчины , «И сторический  вестник», 1895, №  9.
О  Ш елей ов е, «И стор ич ески й  вестник», 1897, №  4.
К . Д у б р о в с к и й ,  Р у сск и й  К олум б , «С ибирский сборн ик », вып. I, 1901.
«И ркутск ая  л етоп и сь » , И р к утск , 1911. (см . зап и сь за  1795 г.).
Р у сск и й  биограф ический  сл овар ь , т. 24, 1911.
B. М а м ы ш е в ,  А м ериканские в ладен ия  в  Р о сси и , С П б., 1911.
Тихий ок еан , Р у с с к и е  научны е и сследов ан и и , Л ., 1926.
Г. В. С т е  л  л  е  р, И з  К ам чатки в А м ерику, П р и л ож ен и е к ж урн ал у «В естник знаний», 

Л ., 1927. '
C. З н а м е н с к и й ,  В  п ои ск ах  Я понии ( И з  истории р усск их географ ических открытий

и м о р еход ств а  в  Тихом  о к еан е), Б лаговещ ен ск , 1929.
С . Н . М а р к о в ,  О б ар хи ве Ю дина, «О м ская обл асть » , 1939, №  8.
С. Б . О к у н ь ,  Р о сси й ск о -а 1м ериканская компания, М .—  Л ., 1939.
М . Р а й х  е  н б с р  г , Григорий Ш ел ех о в , «Н аш а страна» , 1940, №  2.
Б. Ю р к е в и ч ,  Григорий Ш ел ех о в , «Л итературны й альманах», »н . 2, К урск, 1940.
Б. Р и х т е р ,  Г ригорий Ш ел ехов , «Г еограф ия в ш ю оле», 1941, №  2.
С. Н . М а р к о в ,  Р у сск и е  на Тихом  ок еан е , «С ибирские огни», 1941, №  3— 4.
Р у с с к и е  откры тия в Т ихом  о к е а н е  и С евер н ой  А м ер и к е в X V III— X IX  вв., Сборник  

п о д  р ед . А. И . А н д р е ев а , М ., 1944.
С. Н . М а р к о в ,  Р у сск и е  откры тия в Тихом  ок еане в X V III— X IX  вв., «Красный  

ф лот», 12 сен тябр я  1944 г .
С. Б . О к у н ь ,  Р у с с к и е  откры тия в Тихом  ок еан е и С еверной А мерике в X VIII—

X IX  вв., «И сторич ески й  ж урн ал », 1945, №  3.
А . Н . Б е н д е р ,  О ткры тия р у сск и х  в  Т ихом  о к еан е , «Географ ия в  ш коле», 1945, №  5.
С. Н . М а р к о в ,  О Ш ел е х о в е , «Н аук а и Ж и зн ь » , 1945, №  1— 2.
С. Н . М а р к о в ,  «К о л у м б  Р оеск и й » , га з . «К расны й ф л от»  о т  21 ию ля 1945 г.
С. Н . М а р к о ® .  Р у с с к и е  и Япония, га з. «К расны й ф лот» от  25 ию ля 1946 г.
С. Н . М а р к о в ,  Л ето п и сь  А ляски , М ., 1946.
М . О . К  о  с я  е  н, Р у с с к и е  откры тия в  Т ихом  океа?не X V III— X IX  вв., «С оветская энто-

ррафия», 1946, №  4.
А . И . А н д р е е в ,  О  р усск ом  ф л о те  я а  Тихом  ок еан е , «М ор ск ой  сборник», 1947, Jvfc 3— 4.
С. Н . М а р к о  в, Р у с с к и е  откры тия в  Т ихом  ок еан е в X V III— X IX  вв., «Сибирские 

огни», 1947, №  .1— 2.
Н . К . Л е б е д е в ,  З ав оеван и е зем ли , т. II, гл. X V II, М ., 1947 г.
М  С. Б  о  д  н а р с  к и й ,  О черки п о  истории р у сск о го  зем ледел и я. М., 1947 г.,
стр. 187— 189.



З А М Е Т К И  • С О О Б Щ Е Н И Я  
РЕФЕРАТЫ

Ю. А. Ш И Б А Е В А  

ПЕРЕЖИТКИ ЭПОХИ МАТРИАРХАТА У ХАКАСОВ

У  х а к а со в  поны не со х р а н я ется  р я д  п ер еж и тк ов  м атр и ар хата . Таков обы чай с о ­
р о р а т а  Е щ е И . Г. Г еорги  соо б щ а л : « Б у д е  ж е  невеста ум рет, то уплощенный калым  
зачиты вается в вы купе ее  сестры ; есл и  ж е  у  невесты  он ой  нет, то пропадет» *, 
Н . Ф. К атан ов  приводит со о б щ ен и е  о д н о го  белты ра, что у  них в сл уч ае  
см ерти ж ен ы  м у ж  м ог ж ен и ть ся  на е е  м ладш ей, но отню дь н е  на старш ей  
с е с т р е 2. С тары е хак асы  р асск азы в аю т, что этот  обы чай бы товал у  них л ет  60— 70 
н а за д . Так, в сб б к е  Т ур ан  у  сагай ц ев  бы ло обязательн ы м  ж ени ться  на младш ей  
сест р е  ум ерш ей  ж е н ы 3. М ам ы ш ев, са г а ец  и з У сть-Е си, сб б к а  Х обы й, сообщ ает , что 
у  них со р ор ат  бы л раньш е в  обы чае, но только .в том  Случае, если у покойной 
ж ен ы  бы ли д ет и . Е щ е в  1928 г . Н а за р  К азы л асов  (с а га е ц  А окизского р ай он а) ж е ­
нился  на Ч аян овой , м л адш ей  сест р е  его  ж ены . У  К ы зы ласова от покойной жены  
о стал и сь  д ет и . И  в н аст о я щ ее  в р ем я  бы ваю т случаи  ж ени тьбы  на м ладш ей  сестре  
ум ерш ей  ж ен ы , но, как  со о б щ а е т  инф ор м атор  К а й л а га ш е в 4, такой бр ак  доброволен. 
Е сли  с ест р а  покойной (пасты м ) не за х о ч ет  итти з а м у ж  з а  св оего  зятя (чистем), то 
принудить ее  н ел ь зя . Он ж е  ук азы вает, что, н аобор от, м л адш ем у  бр ату  ж ениться на 
ж е н е  п окой н ого  стар ш его  б р а т а  о б я за т ел ь н о  и его м огут принудить к этом у побоями. 
У  к ач ин ц ев  теп ер ь  со б л ю д е н и е  этого  обы чая т а к ж е  только ж елател ьно, но н е  обя ­
за т ел ь н о  5. У  х а к а с о в -ш о р ц е в 6 со р о р а т  бы товал  в н едалек ом  прош лом . П ри н ам е­
рен ии  в дов ц а ж ен и ться  на м л адш ей  сест р е  ум ерш ей  ж ен ы  согласи я  его младш ей  
свояченицы  н е спраш ивали. В  сл у ч а е  ее  отк аза  такой брак  соверш ался увозом , умы­
кани ем . С л уч алось , что н асильно ув о зи м а я  м л адш ая  сестр а  ж ены , сделавш ись ж е ­
ной м у ж а  св оей  стар ш ей  сестры  п о сл е  ее  см ерти, у б ега л а  по нескольку р а з  от св ое­
го м у ж а , пока у  н е е  н е  р о ж д а л с я  первы й р ебен ок , и он а п он ев ол е прим ирялась. По  
сл овам  и н ф ор м атор а , соо б щ а в ш его  эти св еден и я  о  сор ор ате у  х а к а со в -ш о р ц ев 7, 
подобн ы й  случай  бы л в у л у с е  К ин дерли к  А ск и зск ого  района.

К ак  в иди м , обы чай со р о р а т а  у хак а со в  тр ан сф ор м и р ов ался . Е сли  в пору матри­
а р х а т а  бр ак  на м л адш ей  сест р е  бы л о б я за т ел е н  и  о б е  стороны  принимали его как 
д о л ж н о е , то  в п о зд н е й ш е е  в р ем я  он  я вл яется  только ж елател ьны м , и б р а к  соверш ает­
ся  при этом  очень часто при пом ощ и ум ы кания, как это  хар ак тер н о  у ж е  дл я  патри­
ар хата .

Д р у г и м  ар хаи чески м  обы ч аем  я вл яется  так  н азы в аем ое «и збегание». Обычай 
этот бы тует  у  х а к а со в  и д о н ы н е . А . Т. О к ун ев а  соо б щ и л а  нам, что есть д а ж е  осо ­
бый терм ин д л я  эт о г о  обы чая —  х а а зы н 8. Е щ е П ялл ас отм ечал , что у  качинцев, 
«если  св ек ру сл уч ится  встрети ться  г д е -л и б о  на д о р о ге  с о  св оею  сн охою , то п о  обычаю

1 И . Г. Г е о р г и ,  О п и сан и е в с е х  оби таю щ и х в Р осси й ск ом  государств е народов, 
С П б., 1778, ч. И , стр . 155.

2 Н. Ф. К а т а н о в ,  Н аречия урянхайцев  (со й о то в ), абаканских татар и карага- 
сов, «О бразцы  тю ркской  литературы », и зд . В . Радловы м , т . IX, К азань, 1903, стр. 358.

3 И н ф ор м атор  Ч арты ков, 4 5  л ет , сел ь х о з  П оловинки , Ш иринокого района, сбок 
У луч-ачы н.

4 С агаец  п о  п р о и сх о ж д ен и ю , 80 л ет , ж ив ущ и й  ср еди  качинцев, к олхоз «Коминтерн».
5 И нф орм атор  С ар аж ак ов , 57 л ет , ео б к  А к -х а сх а , г. Абакан.
6 Х акасы -ш орцы  —  о д н а  и з групп хак а со в , св язан н ая  с  ш орцам и Горной Шории.
7 И н ф ор м атор  А . И . Т ю л ь бер ев а , 70  лет, А скы зский район, к ол хоз Хызыл Сагай.
8 А. Т. О кунева, хак аск а , б. работни к  Н ац ион альн ого  хак асск ого  издательства.



Пережитки эпохи матриархата у  хакасов 203

•она п а д а е т  ниц на зем л ю , а свекор п р оходи т , как скоро эт о  в озм ож н о» , и указы вал, 
что таково отн ош ен и е сн охи  к о  .всей м уж н ин ой  р од н е м у ж ск о го  п о л а  по восходящ ей  
л и н и и 9. У  бел ти р ов , по соо б щ ен и ю  К атан ова 10, «мать не д а е т  св о ем у  м л а д ен ц у  и м е ­
ни св ек р а . М ать  н е д а е т  им ени м л аден ц у , если  это  имя о к а ж ет ся  и м ен ем  старш его  
б р а т а  отца м л а д ен ц а  или им ен ем  д ед у ш к и  по отцу м л аден ц а. Е сли  так  стан ут н азы ­
вать д р у ги е  л и ц а , мать не о д о б р я е т  этого» . К атанов  с о о б щ а ет  так ж е, что у  бел ти ров  
н ел ь зя  бы ло п р оизн оси ть  им ени св ек ра, старш его  б р а т а  м у ж а  или им ени отца  
св ек р а . П о эт о м у -т о  мать и 'возраж ает, к огда  р еб ен к у  д а ю т  то имя, которое з а п р е ­
щ ается  ей п роизн оси ть. Н е  д о зв о л я ет ся  у  белти ров  назы вать старш ую  сестр у  ж ен ы  
по им ен и, о со б ен н о  если  она у ж е  у м ер л а . К  тещ е и тестю  м ож н о обращ аться  с  их  
им ен ем  п . З а п р е т  б ел ти р о в  п р ои зн оси ть  имя старш ей  сестры  ж ены  объясняется , по- 
ви д и м ом у , обы ч аем  сор о р а та , при к отор ом  м о ж н о  ж ени ться  только на м ладш ей  
с е с т р е  ж ены , но не на старш ей . И зб е г а н и е  сн охой  св оего  свек ра вы разилось в х а ­
к асск ой  за га д к е: «Щ еп ка, бр ош ен н ая  от дв ер и , не д о л е т а ет  д о  п ер едн его  угла», что 
о зн а ч а ет  сн о х у  (кильцм), пряч ущ ую ся  о т  с в е к р а 12. У  к а ч и н ц ев 13 сноха дол ж н а  и з ­
бега ть  св о его  свек ра (хасты м ) и стар ш его  брата м у ж а  {т о ж е  хасты м ): она не м о ­
ж е т  п оказы ваться  им с непокры той головой, п одав ать  что-ли бо из рук в руки, про­
ходи ть  м им о, есл и  м е ж д у  ним и не стоит к то-л и бо  третий. О н а н азы вает свекра не  
по им ен и, а  «о т ец  м о е го  м у ж а » , и о б р а щ а ет ся  к н ем у :в третьем  л иц е, например, 
«пусть о т ец  И в а н а  ест»  (есл и  е е  м у ж  И в ан ). О стальны х ж е  р одственников м уж а  
стар ш е е е  —  свекровь (х а зя н ем ) й  старш ую  с е с т р у  м у ж а  (ичечщ ) он а  лишь не 
н а зы в а ет  по им ени. Т а к о е  отн ош ен и е сн охи  к старш им  родны м  м у ж а  бы тует и 
п осей ч ас у в с е х  качинцев. Т ак, С а р а ж а к о в а 14 сообщ и л а  нам, что сн о х а , в х о дя  в 
ю р ту св ек р а , д о л ж н а  накинуть с е б е  н а  плечи хоть  м ал ен ькую  тряпку или платок; 
он а д о л ж н а  х о д и т ь  в ю рте св ек р а  только по сев ер н о й  е е  ст о р о н е  (ж ен ск ой ), никогда  
н е м о ж е т  п ок азать  св ек р у  и  ст а р ш ем у  д е в е р ю  босы х ног и  непокры той головы. 
Кильпм н е  м о ж е т  назы вать и х  п о  им ени, а д о л ж н а  обр ащ аться  к ним или: апсагьы м  
(стари к ) или  в третьем  л и ц е. С о свек ровью  кильйм м о ж ет  в м ест е  есть, но д о л ж н а  
назы вать е е  ,не п о  им ени и не х а зи н ем  (свекровь), а иным каки м -л ибо названи ем . 
С а р а ж а к о в а  со о б щ и л а  нам , что п о д о б н ы е запреты  в  обр ащ ен и и  н евестки  к старш им  
родны м  е е  м у ж а  п р о д о л ж а л и сь  всю  ее  ж и зн ь , но О к ун ев а у т в е р ж д а л а , что они были  
обя затель н ы  лиш ь д о  р о ж д ен и я  у  сн охи  ее  п ер в ого  р ебен ка. У  кы зы льцев, в м ень­
ш ей  степ ен и  сохр ан и в ш и х ар ха и ч еск и е  обы чаи, чем д р у ги е  хак асы , и зб ега н и е  ск а­
зы вается  сл а б е е . В частности , р а зр еш а ет ся  назы вать авекра и стар ш его  дев ер я  
п р осто  хасты м , но только н е  п о  им ени. Н о эти , у ж е  значительно суж енн ы е, запреты  
кы зы льцам и и  п о н ы н е-со б л ю д а ю тся  всю  их ж и з н ь 16. А налогичны е запреты  н аходи м  
у сагай ц ев . В  со о к е  Х обы й ж е н а  сы на (кильйм) не м о ж ет  с  непокры той головой  
н аходи ться  в о дн ом  пом ещ ении с о  свекром , н е  м о ж ет  п ередавать ем у  что-либо из  
р у к  в руки, н е  м о ж ет  к  н ем у  п о дх о д и т ь  б л и ж е , чем на] лолар ш и на. Е сли кто-л ибо  ест  
вм есте со  свек ром , н ев естк а  п о д а е т  эт о м у  ч ел овек у  н у ж н о е  д л я  п ередач и  свекру. 
Е сл и  тр етьего  лиц а нет, то н евестк а п р осто  ставит е д у  на стол и отходит. Н евестка  
н е д о л ж н а  назы вать свек ра по имени, а назы вает «о т ец  м уж а» (ipi мнынъ п а б а зы )15.

С охр ан и л и сь  у  х а к а со в  и сл еды  авунк улата. Х ак асск ая  н ом енклатура родства  
в ы д ел я ет  особы м и  терм и нам и  родствен н ик ов  м атери , в частности брата матери. 
Т а й ы м — д я д я  п о  м атер и , п о  св и д етел ь ств у  х а к а со в , и  п о сей ч а с  считается б о л ее  
б л и зк и м  р одствен н ик ом , хотя  он  п р и н а д л еж и т  к ч у ж о м у  сбок у м атери. Ч асто брата  
м атери  н азы в аю т н е  п р о сто  тайы м, а у л у г  тайы м (старш ий д я д я ), чем подчеркиваю т  
о с о б о е  к  н ем у  у в а ж ен и е . Эти о со б ы е отнош ени я  м е ж д у  детьм и  сестры  и ее  стар ­
ш им бр атом  многим и х а к а са м и  у ж е  забы ваю тся . Н о сохр ан ил ось , например, поверье, 
что, есл и  р еб ен о к  слю нявит, то  достаточ н о  тайы м ’у утереть  его  своею  полою , чтобы  
сл ю н я в ость  п р е к р а т и л а с ь 17. Х акасы  считаю т, что если  удар и ть  тайы м’а, то будут  
трястись  руки. В . А. К ай л агаш ев  р а сск а за л  такой  случай. Е го  отец  ж енил  своего  
сы н а на д о ч ер и  св оей  сестр ы . К о гд а  п р а зд н о в а л а с ь  св а д ь б а , бы л сильный ветер, и 
л ю ди  стали  говорить, что это  п л о х о й  п р изн ак , что у  м олоды х б у д ет  плохая ж и зн ь , 
что все эт о  от  того, что ж ен я тся  б л и зк и е  родствен н ик и . В озбуж ден н ы й  этими то л к а ­
ми б р а т  н евесты  х отел  п обить св о его  д я д ю  (у л у г ь  тайы м 'а), но лю ди  н е дали , говоря, 
что у  у д а р и в ш его  руки  б у д у т  трястись, так  к ак  это  бол ь ш ое преступление. Н екоторы е  
хак асы  поны не считаю т, что тайы м ’а н а д о  почитать за  отца, относиться к н ем у с 
особы м  ув аж ен и ем , а  он  обя зан , в сл у ч а е  см ерти  отц а, заботиться о  си ротах и з а ­
м енять им ум ерш его . С л едую щ и й  ф акт соо б щ ен  я а м  Н . Г. Д ом ож ак овы м . Д о м о ж а к о в

9 П . С. П  а л л а с, П утеш еств и я  по разн ы м  м естам  Р оссий ск ого  госуд ар ств а , 
ч. III. С П б., 1778— 1788, стр. 556.

10 Н . Ф. К а т а н о в ,  У каз. соч., стр . 348.
11 Т ам  ж е , стр. 358.
12 Т ам  ж е , стр. 239.
13 И н ф ор м атор  М ан карак ов , 80 л ет , со о к  А к -хасха , У сть-А бак ан ск ий  район.
14 г. А бак ан .
15 Ч арочкин, кизы лец, Ш иринский район.
16 И н ф ор м атор  М ам ы ш ев, С ем ен  А н дрееви ч , 59 лет, со о к  Х обей , 'Асжзыский район.
17 Д о м о ж а к о в , Н и кол ай  Григорьевич, качинец, У сть-А бак ан ск ий  район; В. А . К ай­

лагаш ев, са ггец , А ск и зск ий  район; Чарочкин, кы зьш ец, Ш иринский район.



204 Ю. А. Ш ибаева

с бр атом  остались сиротам и. О тец  ум ер в 1918 г. О ни ж ил и  с матерью . С р азу  ж е  
п о сл е  см ерти  отца б р а т  ум ер ш его  (дя дя  по отцу) взял  хозя й ство  в свои руки, з а ­
б р а л  сен о , часть ск ота . С кот оси р отелой  сем ьи  остал ся  б е з  корм а. Д я д я  п р о до л ж а л  
р а сп ор яж ать ся  их хозя й ством . С ем ья гол одал а , б ед ст в о в а л а , но родственники м у ж а  
не отпускали  мать Д о м о ж а к о в а  к ее  родны м, ук азы вая , что за  мать уплачен алых 
(калы м) и он а  д о л ж н а  ж ить  в у л у се  своего  покойного м у ж а . С оверш енно иную  п о ­
зицию  по отнош ени ю  к си р отам  зан ял  их тайы м —  д я д я  по м атери . Н есм отря на то, 
что он ж и л  в 37 км от них, он в се  врем я Помогал: н а  св ои х  конях возил сен о , х л еб , 
п а х а л , к осил  и т. д . и в о о б щ е за б о т и л ся  о своих п о л ёл ер 1м (д е тя х  сестргы). Н ам  и з­
вестны  и д р у ги е  случай  п ом ощ и  со  стороны  ул угь  тайы м ’а: при вы ходе за м у Л  
А вдотьи  С ем еновны  С алом ач евой  18, к огда  ей вы деляли п р и д а н о е  (инчтл), улуг тайым  
д а л  ей д в у х  дойн ы х коров. £1 п оеей час тайным обычно принимаю т сам ое н еп осред­
ств ен н ое уч асти е в вы плате калы м а, вы делении доли  м олодой  (инчТй') и во всех  
д р у ги х  сл уч аях  п ом ощ и  со  стороны  р о д с т в е н н и к о в 19.

В есь м а  и нтересны  сохр ан и в ш и еся  у  х а к а со в  следы  культа огня (от  1чъе) и богини  
У м ай *°.

М ы н абл ю д ал и  в А скизсК ом  р ай оне, как старики-хакасы  во врем я еды  бры згаю т  
в огонь вином или б р осаю т  т у д а  кусочки п ищ и. О бы чно это дел а ю т  ж енщ ин ы . С ущ е­
ствует у х а к а со в  п овер ье, что в оч аге к а ж д о г о  д о м а  ж и в ет  матуш ка-огонь-. Она  
неви ди м а и и м еет  обл ик  старой  х у д о й  ж енщ ины  со м н ож еством  косичек. К огда  ветер  
крутит п епел  в огне, т а я  см утно вы рисовы вается ее  ф игура. П о дв и ж ен и ю  пепла  
м о ж н о  отгадать  отнош ени е от  1чъе к оби тател я м  дом а: если пепел крутится по 
сол н ц у ,—  это  п р ед в ещ а е т  д о б р о , если  против сол н ц а , н а до  ож идать ч еге-то худ о го . 
Е с л и  от 1чъе х о зя е в а  д о м а  не корм ят, он а  н асы л ает  на них н есч а ст ь е21. К атанов  
п риводит зап и сь  к ам ланья от !чъе, в о  врем я к оторого отню  кланяется ж енщ ин а, 
х о зя й к а  д о м а  22.

П ов и ди м ом у , от 1чъе является  п ер еж и т к о м  д р ев н ет о  ж ен ск ого  культа богини  
огня, покровительницы  до м а ш н его  очага.

О б о ги н е  У м ай у  хака-сев сохр ан и л и сь  ещ е бош ее отры вочны е представления. 
О й а —-п о с л е д  к п уп ов и н е ’н овор ож ден н ого  и су щ н о ст ь  ж изни, душ а человека. Е щ е  
в сам ом  н едавн ем  прош лом  хак асы  устраивал и  о с о б о е  ри туал ьн ое корм ление детей  
в честь У м ай . С ов ер ш ал ось  о н о  еж ем еся ч н о , пока в д о м е  был м аленький ребенок. 
М ать при этом  к орм ила д етей  сп ец иал ьн о сварен'ной каш ей, паткан, из особой  ча­
ш ечки, особы м и  л ож еч к ам и . Ч аш ечки и л ож еч к и  обы чно хран ил ись в о со б о й  ш ка­
тул оч к е 23. Н ам  рассказы вали, ч то , по верованию  хакаоов, рели д ет и  в д о я е  н е  вы­
ж и в ал и , то  н у ж н о  бы ло п оср едством  кам ланья «притянуть» У май и з другой* обычно 
да л е к о  ж и в ущ ей , бл агоп олуч н ой  сем ьи. К ак только У м дй п ер ех о д и л а  в д р угого  р е­
бен к а , покинуты й ею  ум и рал. Л е т  30  н а за д , в  сем ь е  П етр а  Б ы т о т о в а 24 таким обра­
зо м  бы л а  «п ер етян ута»  У м ай д л я  его  д о ч ер и  Тани, д о  которой дети  в этой сем ье  
ум ирали  в м л ад ен ч еств е . О б общ етю р к ск ом  культе У май как ж ен ск ом  д о б р о м  б о ж е ­
ств е со о б щ а е т  в .небольш ой за м ет к е  Н . П . Д ы р е н к о в а ?5. Умай, судя  по этим отры ­
вочны м п р едстав л ен и я м  хак асов , н а до  считать б о ж еств ом , олицетворяю щ ем  ж енск ое  
ж и зн ен н о е  начало; он а  является  п ер еж и тк ом  религии эп охи  м атриархата.

Так, п о д  наслоен и ям и  к л а ссо в о го  о бщ еств а  и б о л е е  ранних отнош ений патриар­
хал ь н ого  р о д а , у  х а к а со в  вскры ваю тся в  сем ейны х обы чаях и в религиозны х п р ед ­
став л ен и ях  п ер еж и тк и  ар хаи чески х начал м атриархата.

18 Ш иринский рай он, сел ь х о з П оловинки.
:9 С аттан Б уран ак ов . С ам ай  К ильчичаков, В. К айлагаш ев, И . Ч арочкин и другие.
20 С агайцы  п р ои зн ося т  У м ай, а качинцы  —  Ы м ай.
21 С ергей  П обы зак ов , А окы зский рай он, ул . У сть-Ч ю ль; М ария Тыгдымаева, 

там ж е .
22 Н . Ф. К а т а н о в ,  О тчет о  п о е зд к е  в 1896 г. в М инусинский округ, Казань, 
1897, стр. 11.
м  М . П . Д о м о ж а к о в а , А бак ан; П обы зак ов а , У сть-Ч ю ль.
24 П . Бы тотов, У сть-Ч ю ль.
25 Н . П . Д ы р е н к о в а ,  У м ай в культе турецк и х плем ен (оттиск).



А .  3 .  Р О З Е Н Ф Е Л Ь Д

ИЗ ОБГЛАСТИ ТАДЖИКСКО-ПЕРСИДСКИХ ФОЛЬКЛОРНЫХ
СВЯЗЕЙ

(Свадебная кумулятивная сказка)

В о д н о м  и з п о сл ед н и х  н о м ер о в  ж у р н а л а  « П ея м е ноу», и зд а в а ем о го  в Т егеран е  
И ранским  о б щ еств ом  (культурной св язи  с С С С Р  •, н апечатан а п ер си дск ая  сказка  
(a sa n u ), за п и са н н а я  Ш у р и д ее  Ш а х р у ди  в Д а м г а н е  (Х ор асан ). С о д ер ж а н и е этой  
ск азк и  почти п олн остью  со в п а д а ет  с с о д ер ж а н и ем  тадж и к ск ой  сказки, записанной  
мной в чи сле п р очего  ф ольк л ор ного  м атер и ала в К ар атеги н е (Г арм окая область, 
Т а д ж и к ск а я  С С Р , киш лак Я хак паст), хотя  персидокий вари ан т значительно п олн ее  
зап и санн ого  мной. У казанная тадж и кская  ск азк а  им еет ри туальн ое значение. Как  
бы ло у к а за н о  м не ск ази тельн и цей  (М и р о д ж  Ш ариф , 27 л ет , н егр ам отн ая), эта  ск а з­
ка р асск а зы в а ет ся  к ем -л и бо  и з  ж ен щ и н , к огда н овобр ач н ая  п о с л е  четы рехдневного  
пребы вани я  в д о м е  м у ж а  в озв р а щ а ется  в д о м  отца. В это врем я к ней соби раю тся  
ж енщ ин ы  и варится л апш а. В е сь  о б р я д  н осит н азв ан и е d e stb e sa . К ак  л ю б езн о  с о о б ­
щ и л а  Е. М . П ещ ер о в а , аналогичны й о б р я д , согласн о ее  зап и сям  назы ваем ы й d a stp esa , 
с з я з а н  не с  возвр ащ ени ем  новобрачной в  дом  отца, а с  приходом  ее  в дом  м уж а, 
гд е  в  присутствии  ж ен щ и н  мать м у ж а  или п о саж ен н ая  мать зн ак ом и т е е  с х о зя й ­
ством . Н ов обр ач н ая  за м еш и в а ет  тест о  и вы пекает лепеш ки или д е л а е т  лапш у.

Н есм отр я  на то, что Ш а х р у д и  не говорит о б  обр я до в о м  значении п убликуем ой  им 
п ер си дск ой  ск азк и, начало е е  (котор ого  нет в тадж и к ск ом  варианте) п одтв ер ж дает , 
что он а, к ак  и бы ло у к а за н о  м оей  осв едом и тельн и цей , носит несом н ен но обрядовы й  
х а р а к тер , связанны й с п еч ен ием  х л е б а  или приготовлением  лапш и.

В персидском ва/ряанте в н ач ал е говорятся о  б л о х е  и  м уравье (K ejk u  v e  m ulcukak), 
которы е, п одм етая  мечеть, н а х о дя т  медны й грош . О н и  советую тся, что им купить: 
«К уля м  ф исташ ки, но у  них ш ел уха , купим кишмиш, но у. н его  хвостики, купим  
м аслины  —  у них косточки, купим  м ук у,—  р еш аю т они, након ец ,—  и з  н ее  м ож н о  
испечь х л еб » . М у р а в ей  испек  х л еб , б л о х а  х о т ел а  прилепить л еп еш к у  к стенкам оч а ­
га, но уп ала  внутрь. Э того н ачала н ет  в  тад ж и к ск ом  варианте, но сер еди н а  в обои х  
вари ан тах  с  н ебольш им и  и зм ен ен и ям и  с о в п а д а ет . В тад ж и к ск ом  варианте главны е 
д ей ств у ю щ и е лица —  К ан дук ак  (н азван и е н асек ом ого?) я  М уравей , который попадает  
не в очаг, а в котвл.

З д е с ь  мы приводим Наш тадж и кски й  вариант, п оскол ьк у персидск и й  у ж е  опубли­
кован.

1) .М уравей упал  в к отел , сгор ел , К андук ак  и сцарапала с е б е  щ еки и пошла к 
св о ем у  старш ем у бр ату . 2) Вы ш ла и з  д о м а  и у в и дел а  к о зу , -вот эта  коза и говорит: 
«Эй, К андук ак , что ты сд ел а л а ?  Н есчастны й м ур ав ей -душ ен ь к а  упал в  котел (и) 
ум ер !»  3) Т а к о за  как встряхн улась  и з-за  м уравья, ш ерсть на зем л ю  посы палась,
4) К о за  и К ан дук ак  пош ли. Д о л г о  они ш ли. У ви дели  на верш ине ивы ворон }.
5) В о т  ворона ск азал а: « К у д а  идеш ь К ан дук ак ?»  6) (Т а ) отвечает (сказала): « Н е  
говори  м н е К андук ак , окаж и К а н д у к а к — и сц а р а п а н н о е  лицо, вырванные волосы , 
с к а ж и  к о з а — вы лезаю щ ая ш ерсть, несчастны й м уравей -душ ен ьк а ум ер!» 7 )  В от  
в орон а отпи л ил а клю в и вставила в  свой з а д . С тало их тр ое, пош ли. 8) В от увидели  
они на д о р о ге  чинару, -вот чинара ск азал а: «Ты к у д а  идеш ь К андукак?» 9) Затем  
К ан дук ак  ск азал а: « Н е  говори  м не К андук ак , ск а ж и  К андукак  —  и сц ар ап ан н ое лицо, 
вырванные в ел осы , к оза  —  вылезающая) т е р е т ь , ск аж и , ворона —  отпиленны й клюв, 
н есчастны й м у р ав ей -д уш ен ь к а  ум ер!»  10) Э тот чинар как встряхнулся , листья его  на 
ц ел у ю  четверть посы пались. 11) В от  пош ли (они), а е е  старш ий бр а т  поливает  
просо, вот  е е  бр ат  ск азал: «Эй, (Кандукак, к у д а  ты идеш ь?» 12) О на ск азал а: «Н е  
говори  м не К ан дук ак , ск а ж и  К андук ак ,—  и сц ар ап ан н ое лицо, вы рванны е волосы , 
ск а ж и  коза —  вы лезаю щ ая ш ерсть, ворона —  отпиленны й клю в, ч и и ар — осы паю щ иеся

1 «П ея м е н оу», №  4, г о д  3-й , 1325 г. (1946).



206 А. 3. Розенфельд

листья. Н есчастны й м уравей-душ енька_ ум ер!»  13) В от  е е  бр а т  стукнул себ я  лопаток  
по з а д у , стал  пр ям о на к р аю  гароса. 14) В о д а  зам ути л ась . 15) В о т  в ода  ск азал а: «Эй, 
К ан дук ак , что ты с д е л а л а ? »  В от  та  К андук ак  п овер н ул ась  и ск азала: «Н е говори  
м н е К андук ак , с к а ж и  К а н д у к а к — и сц ар ап ан н ое лиц о, вы рванны е волосы , пом утив­
ш ая ся  -вода, с к а ж и  взволнова>вш ееся пр осо , ск аж и  б р а т  с лопатой  у за д а , скаж и  
чинар —  осы п аю щ и еся  листья, ск аж и  ворона —  отпиленны й клю в, ск аж и  ко-за —  вы ле­
заю щ ая ш ерсть, ск а ж и  д а  сгор и т  к о тел  врага, ск аж и  н есчастны й муравей-душенька* 
ум ер!» 16) В о т  столеч к о  б р ось , мы пришли.

В  п ер си дск ом  варианте, к ром е муравья, бл охи , козы , вороны, чинара, воды , пш е­
ницы (а  не п р о са ) и к рестьян и на, участвую т ещ е -дочь, к отор ая  приносит отцу о б ед  
и, услы ш ав в-сю истори ю , м а ж е т  с е б е  л иц о кислы м м олок ом , м ать, разди раю щ ая  
с е б е  гр у д ь , сын, вы дираю щ ий с е б е  глаз, м ул ла, вы дирающ ий с е б е  б о р о д у , и ж ена  
м уллы . П р и в ед ем  зд е с ь  конц овку п ер си д ск ого  варианта:

«1) А х у н д  сх в а ти л  и вы рвал п ол бор од ы  и п олож ил в  к арм ан . 2) Н очью , когда  
он  приш ел к ж ен е , ж ен а  ск азала ему: «М ул ла с выдранной б о р о д о й , -почему с  вы­
д р а н н о й  бор о д о й ?  3) М ул ла за су н у л  рук у в карм ан , вытащил б о р о д у  и ск азал : «Я 
пом олю сь и прилеплю  ее» . 4 )  Ж е н а  сказала: «С выдранной бор о д о й , почем у с  вы­
д р а н н о й  б о р о д о й ? »  5) М ул л а  ответил: «М улла с вы дранной бор одой , ученик  с  вы­
рванны м  гл азом , м ать с  р асц ар ап ан н ой  грудью , лицо (дочь) в  кислом  м олоке, 
отец  с  л опатой  в ж и в оте, в звол н овав ш ая ся  пш еница, пом утивш аяся в о д а , д е р е в о  с  
осы павш им ися листьям и, в орон а с  вы сы павш им ся хвостом , м уравей, сы плю щ ий зем л ю , 
б л о х а  в оч аге!»  К огд а  он эт о  ск а за л , ж е н а  н ачала см еяться .»

Е . М . П ещ ар ев а зап и сала в  сел ен и и  В арвобкала, В арзобского района Т а д ж и к ­
ской С С Р , вари ан т этой  ж е  ск азк и, в  к отором  уч аствую т клещ  и м уравей. О ни варят  
о б е д , и м ур ав ей  п о п а д а ет  в  котел. Д а л е е  с о д е р ж а н и е  ск азк и  почти полностью  с о в ­
п а д а е т  с с о д ер ж а н и ем  н аш его  и п ер си д ск о го  вариантов, но в к он ц е здесь  п р и со ед и ­
няю тся  мать с в ер етен ом  в н осу , со сед к а  со  скалкой «  м у ж  соседк и , который удар яет  
с е б я  сер п о м  по ш ее  и ум и р ает .

В ш осл едн ее :время в  некоторы х п ер сидск и х ж у р н ал ах  («П еям е ноу», «Сохан») 
при публи к аци и  т е х  или ины х ф ольклорны х м атер и алов  привлекаю тся  тадж икские  
варианты . Т а к ж е  и в  тад ж и к ск ом  ж у р н а л е  «Ш арки С у р х »  (4— 5 за  1946 г.) была 
оп убли к ован а  п ер си д ск ая  ск азк а  «Ш ангулу М ан гул » с  ук азан ием  на е е  бл изость  
к тадж и к ск и м  в ари ан там  ск азк и  « К о за  и се м е р о  к озлят», а т а к ж е  с  указанием  на 
общ н ость  т а д ж и к с к о -п ер си д ск о го  устн ого  творчества. С равнен и е наш их вариантов  
лиш ний р а з  п о д т в е р ж д а е т  эт у  мы сль, в  особен н ости , если  учесть, что персидский  
вариант относится  к Х ор а са н у  и что по языку! в с е  три варианта т а к ж е  в значительной  
м ер е  сходн ы .



О Т Д Е Л  П Е Р Е Д Н Е Й  И С Р Е Д Н Е Й  А З И И  И Н С Т И Т У Т А  Э Т Н О Г Р А Ф И И  
А К А Д Е М И И  Н А У К  СССР

К  м ом ен ту  В ели кой  О ктябрьской  соц иали стическ ой  револю ц ии  сущ ествую щ ий  
ны не о тдел  П ер ед н ей  и С р едн ей  'Азии ещ е  не был ор ган и зац и он н о  оф ор м л ен . Он 
явл я ется  одним  и з сам ы х м ол оды х о тд ел ов  в со ста в е  сп ер ва  М у зея  антропологии и 
этн ограф и и , а за т ем  И н сти тута этн ограф и и  А к адем и и  Н а у к  С С С Р . Тем не м ен ее  
отдельн ы е эт н ограф и ч еск и е экспонаты  и коллекции и з стран  Б л и ж н его  и С р едн его  
В осток а  начинаю т поступать в М у зе й  у ж е  в 80— 90-х  го д а х  п р ош лого века. Этими  
с б о р а м и  М у зе й  о б я за н  различны м  соби р ателя м  —  учены м и путеш ественникам  (П р ж е ­
вальский, Гром бчевский , К атан ов , Г р ум -Г р ж и м ай л о , ак адем и к  Р о зе н  и ныне зд р а в ­
ств ую щ ий  академ ик  Л . С. Б ерг). Н ар яду  с о  случайны м и поступлениям и, созданны й  
стар ани ям и  р усск и х  в осто к о в ед о в  (в 1902 г.) Р усск и й  ком итет д л я  и зучения С р едн ей  
и В осточ н ой  А зи и  н е за д о л го  д о  п ервой  м ировой войны о р ган и зует  р я д  экспедиций  
в страны  С р ед н его  В осток а , в за д а ч и  которы х входи т сбор  этн ограф и ч еск их к олл ек ­
ций. В И р а н  к ом ан дир ую тся  А . А . Р ом аск еви ч  и В . А . И ванов , в Х иву —  А . Н . Са- 
м ойлович, в С р едн ю ю  А зи ю  и К а за х ст а н  —  С. М . Д у д и н . Л етом  1914 г. К ом итет к о ­
м ан д и р ует  в  прип ам и рск ие страны  ф р ан ц узск ого  уч ен ого-и ран и ста  Р . Готье, вм есте  
с И . И . Зар уби н ы м , а в 1916— 1917 гг. о д н о го  И . И . З а р у б и н а . В результате, к 
1917 г. М у зе й  антроп ологи и  и этн ограф и и  р асп ол агал  свы ш е чем п олутора тысячами  
эк сп он атов  п о  Б л и ж н е м у  и С р ед н ем у  В осток у. П о сл е  О ктябрьской револю ции в 
со ста в е  М у зе я  антроп ологи и  и этн ограф и и  ор ган и зуется  отдел  м усульм анских н а р о ­
дов , зав еды в ать  которы м  бы л пр иглаш ен  И . И . З а р у б и н . В о тдел  начали поступать  
н овы е сбор ы  и п р и обр етен и я . В  п ер вы е годы  сов етск ой  власти  отдел  пополнился  
коллек ци ям и , а т а к ж е  м ногочисленны м и ф отограф и ям и  по пркпам ирским  тадж икам , 
собр ан ны м и  И . И . Зар уби н ы м , ф отогр аф и ям и  по различны м  н ар одам  С редней  А зии, 
собр ан ны м и  х у д о ж н и к о м  С. М . Д удиньгм , коллекциям и по и р анц ам , купленны ми у 
н аследн и к ов  пр оф . В . А . Ж у к о в ск о го . М у зе ю  т а к ж е  бы ли п ер едан ы  образц ы  и р ан ­
ск ого  и тур ец к ого  о р у ж и я , богатей ш ая  коллекция различны х ср едн еази атск и х тканей  
к устар н ого  п р ои зв од ств а , к оллекция и ранск и х и зр а зц о в , стек ла и расписного ф арф ора, 
р а сп и сн а я  к ер ам и ка и з  х у д о ж ес т в ен н о г о  м у зея  Ш тиглица, со б р а н и е  ковров и о р у ­
ж и я  и з коллекции  А б а м е д е к -Л а за р е в а  и  м ного Д р уги х  п р едм етов . Б ольш ое участие 
во всех  р а б о т а х  о т д ел а  приним ал С. М . Д у д и н , старейш ий сотрудник  М узея , х у д о ж ­
ник и зн а т о к  архитектуры  и п рикладны х и скусств  С р ед н ей  и Ц ентральной  А зии.

В 1925 г. М у зей  антропологии  и этн ограф и и  получил дополнительно зд а н и е  бы в ­
ш ей  П ет р ов ск ой  кунсткам еры , д о  того врем ен и  за н я т о е  би бли отекой  А кадем ии Н аук . 
О тдел  м усульм ан ск и х  н ар одов  получил о с о б о е , до в о л ь н о  значительное по своим  
р а зм е р а м  эк сп о зи ц и о н н о е  п ом ещ ен и е, п о зв о л я в ш ее вы ставить все н аи бол ее с у щ е ­
ств ен н ое и з  чи сла собр ан ны х коллекций . Э к сп ози ц и я  в н овом  пом ещ ении бы ла  
осуществлена ,в том  ж е  г о д у . О дн ов р ем ен н о с  этим  'отдел  бы л переим енован в о т д е л  
П е р е д н е й  и С р едн ей  А зии .

В  теч ен и е ч еты рех л ет  (1926— 1929 гг.) п р оводи лась  систем атическая работа  
С р едн еази атск ой  этн ологи ч еск ой  эк сп еди ц и и , возглавлявш ейся академиком В . В . Б ар­
тольдом  и  ф актически р ук оводи вш ей ся  И . И . Зарубины м . В  1926 г . эк сп еди ц и я  (7  уч астн и ­
ков) п р оводи л а  р а б о т у  в Т а д ж и к и ста н е  —  в до л и н е  реки З ер а в ш а н а  и по е е  п рито­
кам, а т а к ж е  в С ам арканде, П ен д ж и к ен т е , У р а-Т ю бе и Т аш кенте. Э к спеди ц ией  с о ­
браны  бол ьш ие м атериалы  по ди ал ек тологи и , а т а к ж е  по ф ольклору, м атериальной  
и д у х о в н о й  к ультуре горны х та д ж и к о в  и равнинного о сед л о го  н а сел ен и я  С редней  
А зи и . Р аботы  эк сп еди ц и и  в  б а ссей н е  Зеравш ана бы ли п р одол ж ен ы  и в 1927 г.;



Хроника

одноврем енн о бы ло л р и ступ лен о к  работам  в пограничимх с А ф ганистаном  рай о­
н ах  Т уркм ении  ср ед и  и ранск и х кочевников —  б е л у д ж е й , бер бер и , д ж ем ш и дов  и 
х а за р а . П р оводи л и сь  работы  и ср ед и  тю ркоязы чны х н ародностей: туркм ен и к ара­
к алпаков. В р езу л ь т а те  р а б о т  С р едн еази атск ой  этн ологи ческ ой  экспедиции  отдел  о б о ­
гатился обш ирны м и этн ограф и ческ им и  собр ан и я м и  и весьм а значительны м научным  
м атер и алом  (зап иси , зар и сов к и , ф отосним ки и п р .). В эти  ж е  годы  отдел  пополнялся  
коллекциям и по н а р о да м  С р ед н ей  А зии , п р иобр етен ны м и  от отдельны х соби р ателей  
или п ож ер тв ован н ы х « м и , а т а к ж е  коллекциям и п о  за р у б еж н ы м  народам  Б ли ж н его  
и С р ед н его  В осток а.

В 1331 г. о т д ел о м  бы ла сн а р я ж ен а  эксп еди ци я  в С ам ар к ан д  (Е . П . Н иколаичева  
и А. И . Ф ед о р о в ), р аботавш ая  н а д  и зуч ен и ем  ср ед н еа зи а тск и х  р ем есел  и цехового  
устр ой ств а  и  доставивш ая ® о т д е л  интер есн ую , тщ а тел ь н о  собр ан ную  коллективе по 
к узн еч н ом у  р е м е с л у  (№  4 3 8 4 ) и м н о ж ест в о  ф отограф ий и  зар и сов ок .

Т р и дц аты е годы  в ж и зн и  о т д ел а  хар ак тер и зую тся  увели чен ием  о б ъ ем а  научно- 
и ссл едов ател ь ск и х  р аб о т . О д н а к о  в  эти  годы  сборы  новы х коллекций  значительно  
ум еньш ились по ср ав н ен и ю  с п р еды дущ и м и . И з  числа эксп еди ци й  и науч но-и сследо-  
вательш агх к ом ан ди р ов ок  тридц аты х г о до в  сл е д у е т  упомянуть о  тадж и к ск ой  эк сп е­
ди ц и и  1932 г., ор ган и зов ан н ой  С оветом  п о  и зучению  п роизводительны х сил АН  
С С С Р , в со ст а в е  к отор ой  р а б о та л  о т р я д  п о  и зуч ен ию  н аселения, возглавлявш ийся
С. М . А б р а м зо н о м  (соц и ал ь н о-эк он ом и ч еск и е отнош ения, история сов ети зац и и  и гр а ж ­
д а н с к о й  войны , н ац и он альн о-к ул ьтурн ое строител ьство , к олхозн ое д в и ж ен и е, труд и 
бы т ж енщ ин ы ). Р а б о т а  в е л а с ь  д в у м я  груп п ам и  в  восточном и ю ж ном  Т адж икистане.

В 1930— 1933 гг. в горнам  Т а д ж и к и ст а н е  (К ар атеги н  и В ахи о) п роводятся  стац ио­
нарны м  м етодом  работы  п о  и зуч ен ию  социальны х отнош ений (переж и тк и  рода, 
сем ья) Н . А. К исляковы м . Эти ж е  и ссл едов ан и я  п р одо л ж а л и сь  им и в п оследую щ и е  
годы  путем  кратк оврем ен ны х к ом ан ди р ов ок . Н еск ол ь к о  п о зд н ее , в 1934 и 1936 гг., 
м атериалы  и о  тем  ж е  вопросам  соби р аю тся  А . Н . К ондауровы м  в р е д а  ягнобцов. Д л я  
изуч ен ия  сел ьск ой  общ ины  и озн ак ом лени я  с  работой  по истории и этнограф ии к а­
за х о в  к ом ан ди р уется  в  К а за х ст а н  в 1934— 1935 гг. К. Л . З ады хи н а . Н а  б а зе  со б р а н ­
ных м атер и алов  и и ссл едов ан и й  о т д ел о м  бы ла со зд а н а  н овая  экспозиция «Тадж ики  
и ггрипамирские ира<нцьг», просущ ествовавш ая  д о  В ел и к ой  О течественной  войиы.

С 1927 г. п ер ед  сотр удни к ам и  о т д ел а  бы ла поставл ен а н овая за д а ч а  —  участие 
в р а б о т е  н а д  ч еты рехтом ником  «Н ар оды  С С С Р ». Д л я  с б о р а  дополнительны х м атериа­
лов  п о  соц и ал и сти ч еск ом у  стр оительству в 1938 г. были организованы  ком андировки  
авторов  статей  и д р у ги х  л и ц  в ср ед н еа зи а т с к и е  респ убли к и . В ойна прервала работы  
по н апеч атан и ю  у ж е  п одготовл ен н ого  С р ед н еа зи а тск о го  том а.

С н ач ал а  О теч ественн ой  войны  сотрудники  о т д ел а  вы полнили больш ую  работу  по 
уп аковк е и  отправке в  'надеж ны е хранилищ а к олл ек ци й  М у зе я . Д в а  научны х со т р у д ­
ники, А . Н . К а н д а у р о в  в  В . В . Екимова, паги бяи  т р и  исполнении  своих служ ебны х  
о б я за н н о ст ей  во в р ем я  бл ок ады  Л ен и н гр а д а . Э вакуи рован н ы е в 1942 г. в  Таш кент 
вм есте со  всем  И нститутом  сотр удн и к и  о т д ел а  п р о до л ж а л и  научно-исследовательскую  
р а б о т у  и осущ еств и л и  р я д  научны х ком ан дировок . Р еэв ак уац и я  работников отдела  
п р ои зош л а  в 1945 году .

В  св язи  с  220-летн им  ю би леем  А к адем и и  Н а у к  С С С Р  бы ла р азвернута в новом  
п ом ещ ен и и  эк сп ози ц и я  коллекций  п о  н а р о да м  С р едн ей  А зии , допол н енн ая  в 1946 г. 
эк сп ози ц и ей  к ол л ек ц и й  по н а р о да м  за р у б е ж н о г о  Б ли ж н его  и С р едн его  Востока. 
В 1946 и 1947 гг. сотр удн и к ам и  о т д ел а  п р о д ел а н а  больш ая р а бота  п о  водворению  на 
м есто  уп акован ны х и спрятанны х во врем я войны  коллекций, п р иведению  в порядок  
и п ер еу ч ет у  в сех  ф о н до в  от д ел а . О сущ еств лен  р я д  эк сп еди ц и й  в  С редн ю ю  А зию .

В 1945 г . в о зо б н о в и л а  свои работы  Х ор езм ск ая  ар хеол оги ч еск ая  экспедиция, 
возгл ав ля вш аяся  С. П . Т олстовы м . Р а б о т а  п р о д о л ж а л а сь  т а к ж е  и в  1946 г. Э к спеди ­
цией о б н а р у ж е н о , р аск о п а н о  и  о б сл ед о в а н о  м ного и нтересн ы х археологических  
объ ек тов , ср ед и  которы х и м ею тся  как пам ятники м атериальной  культуры , неолити­
ческой эп охи  и б р о н зо в о го  в ек а , так  и пам ятники античного п ер и ода . С реди  послед­
них о с о б о е  м есто  за н и м а ю т  раскопки  и и зу ч ен и е  го р о д а -к р еп о сти  Т опрак-К ала, дати­
р уем ого  III в ек о м  н аш ей  эры . В Т о п р а к -К а л а  н ай ден о  б ол ь ш ое количество предм е­
тов бы та и и скусства , и м ею щ и х д л я  науки п ер в о к л а ссн о е  зн ач ен ие. В составе Х орезм ­
ской эк сп еди ц и и  п остоян н о р а б о т а ю т  т а к ж е  три этн ограф и ч еск их отряда —  кара­
калпакский п о д  ^руководством Т. А . Ж д д а к о , сев ер н оуэбек ск и й  —  п од  руководством  
К. Л . З ады хи н ой  и ю ж н о у зб ек ск и й  п о д  рук оводством  М . В . С азоновой.

С истем ати ческ ие и ссл едов ан и я  по этн ограф и и  К иргизии начаты С. М. А брам зо­
ном. В теч ен и е 1945— 1946 гг. велись т а к ж е  этн ограф и ч еск и е работы  среди  таджиков 
Е. М . ‘П ещ ер ев ой  и С . П . Р усяй к и н ой , с р е д и  д у н г а н — Г . Г. Стрататавячем, а также 
отрядом , возглавлявш им ся Н . Н . Ч ебоксаровы м , с р е д и  уральских казаков —  
Е . Э. Блом квист. В различн ы х эк сп еди ц и я х  в С р едн ю ю  А зию  принимали участие 
та к ж е аспиранты  И нститута.

П лан  первой  п осл ев оен н ой  пятилетки ставит  п ер ед  отделом  новые широкие 
зад ач и  по изуч ен ию  культуры  и бы та н а р одов  ср едн еази атски х республик.

*
*  *

К  30-лети ю  В еликой  О ктябрьской  социалистической  революции отдел П ередн ей  
и О редней  А зии  И н сти тута  этнограф ии А кадем ии Н аук СССР имел 443 коллеиции,



Хроника 209

вклю чаю щ ие свы ш е 90 0 0  предм етов. Б ольш ая часть п р едм етов , прим ерно 5 ,5  тысяч 
отн оси тся  к  иранским  народам  и о к о л о  1,5 тысяч —  к турецким . П ром еж уточн ую  
группу, н асчиты ваю щ ую  о к о л о  2 ,5  тысяч, состав л я ю т предм еты , о т н осящ и еся  к о с е д ­
л о м у  н р а н о -ту р ец к о м у  н асел ен и ю  равнинной части С оветской С р едн ей  А зи и , гл а в ­
ны м  о б р а зо м  У зб ек и ста н а , и отчасти Т адж и к и стан а . Н аконец , ок оло  200  п редм етов  
о тн ося тся  к  арабам , дун ган ам  и  населени ю  В осточн ого  Туркестана.

Э тнограф ич ески е коллек ци и , собран ны е И . И . Зарубины м (наиболее значительны  
к олл ек ци и  № №  2352  и 2 674) по лрипамирским иранцам, отличаю тся богатством  
со д е р ж а н и я  и вклю чаю т ор у д и я  п р ои зв одства , о д е ж д у , украш ения, предм еты  бы та, 
ст а р и н н ое о р у ж и е , а т а к ж е  предм еты , связанн ы е с культом и искусством : р а зн о о б ­
р а зн ы е ам улеты , обр азц ы  резьбы , вы ш ивок, узор н ого  в язан и я  и музы кальны е и нстру­
менты . С обран ны е С р ед н еа зи а тск о й  этнологической  эк сп еди ци ей  (см . выше) к олл ек ­
ции п о  горны м та д ж и к а м  дон ы н е являю тся « а и б о л е е  многочислеотьгм п в о т д ел е .  
О тличительной  осо б ен н о сть ю  эти х коллекций является  огром н ое количество в них 
в сев о зм о ж н о й  д ом аш н ей  утвари  (дер евя н н ой  п осуды , различны х сун дуков , светиль­
ников, зам ков, м еш ков и т. д .) ,  представл енн ой  с  н аибол ее возм ож ной  полнотой, 
а  т а к ж е  б ол ь ш ое с о б р а н и е  н ар одн ой  детск о й  игруш ки; кром е того в этих коллекциях  
п р едставл ены  о д е ж д а , ук раш ен ия  и ам улеты . И н тер есн а  со б р а н н а я  Я. С. Э дель- 
ш тейном  в Н агор н ой  Б у х а р е  к оллек ци я  тад ж и к ск и х  узор н ы х вязаны х чулок, выши­
вок и дер ев ян н ой  обув и  (№  954). П ривезенная Н . А . К исляковы м  коллекция  
(№  5372) вклю чает 19 п р едм етов  о д е ж д ы  и утвари. В с его  по горны м тадж и к ам  отдел  
насчиты вает б о л е е  п ол утор а  ты сяч п р едм етов  и  ок оло  ты сячи негативов. В  отделе  
хр ан ится  и н т ер есн ое со б р а н н е  п р едм етов  бы та ягн обц ев , К оллекц и я  ягн обск ой  к ер а ­
мики (главны м  о б р а зо м  глиняная п о су д а , и зготов ля ем ая  в Я гн обе ж енщ инам и  
б е з  п ом ощ и  гон ч ар н ого  к р у г а ) , х р а н я щ а я ся  в о т д ел е , является  уникальной по своей  
п олн оте и к ач еству  '.

П о  иранским  н а р о д а м  за р у б е ж н ы х  стран  о тдел  р а сп о л а га ет  н а и б о л ее  богаты ми  
и  р а зн о о б р а зн ы м и  коллекциями! (о к о л о  1500 п р едм ето в ) п о  и ранц ам  (п е р с а м ). Н а и ­
б о л е е  ц енной  и ед в а  ли не уникальной по п олн оте является  коллекция (№  3922), 
привезенная Р . А . Галуновы м и з И рана в 1922 г. и со ст о я щ а я  из принадлеж ностей  
тех  тр аурн ы х п р оцессий , известны х у  н ас п од  н азв ани ем  «Ш ахсей -В а х сей » , которы е  
д о  си х  пор п р о х о дя т  по улицам  иранских го р о д о в  и селен ий  в  первы е деся ть  дней  
м еся ц а  М о х а р р а м  в пам ять м ученической  см ерти им ам а Х уссейн а, сы на А ли. С реди  
эти х  п р едм ето в  мы н аходи м  в се  важ н ей ш и е атрибуты  процессий: и зо б р а ж ен и я  о б е з ­
главлен н ы х трупов  Х уссей н а  и  А б б а са , и зо б р а ж ен и я  их отрублен н ы х голов и о т р у б ­
л енн ы х рук А б б а с а , куклу и з  п апье-м аш е, и зо б р а ж а ю щ у ю  труп  сы на Х уссейн а, 
пронзенн ы й  стр елой , п оп он у л ош ади  Х уссей н а , м ех  д л я  воды  (пам ять о ж а ж д е , т о ­
м ивш ей все войско Х уссей н а  в  пусты не), бол ьш ое количество зн ам ен , м еч, копья, 
др евк и  д л я  зн а м ен , богаты е п окры вала к д р евк ам  и пр. В м есте с 15 предм етам и  из  
коллекции №  3341, п р ивезен н ой  С. М . и  Ю . Н . М арр (траурны е зн ам ен а , кисть из 
ж ел езн ы х  ц епей  д л я  сам ои стя зан и я , о д е ж д а , п ри сп особл ен н ая  д л я  сам оистязаний , 
траурная о д е ж д а ) , и 6 пр едм етам и  и з  коллекции  №  3771 Р . А . Г алуиова, коллекция  

№  3922 п р едста в л я ет  со б о й  очен ь и н т ер есн ое со б р а н и е  п р едм етов  культа. И з  иран­
ских коллекций  в ы деляется  своим  о б ъ ем о м  коллекция №  3341, п р и в езен н ая  из И рана  
в 1927 г. и состоя щ ая  и з 414  п р едм етов  п реи м ущ еств ен н о городск ого  бы та И сф агани , 
Ш ираза, Б уш ира и  Т егерава: дом аш ней  утвари (в то-м: ч и сл е  больш ого количества  
разн ообразн ой  п осуды ) и о д е ж д ы , к оторая п р едстав л ен а  целы ми костю мами, характер­
ны ми д л я  р азн ы х го р о д о в  и разн ы х сл оев  н аселен и я . К оллекция со д ер ж и т  так ж е  
бо л ь ш о е количество украш ений  и  п р едм етов  ж ен ск о го  туал ета , обр азц ы  вышивок и 
калям к аров, п редм еты , связанн ы е с воспитанием  р ебен к а , в том  числе детская  
о д е ж д а , игруш ки и т. д ., зем л ед ел ь ч еск и е  ор уди я , частично в м одел ях, предм еты , 
св язан н ы е с религиозны м  культом , и н ебол ь ш ое со б р а н и е  (17 п редм етов) по иран­
с к о м у  к укольном у театру.

С р ед и  д р у ги х  м ногочисленны х иранских коллекций  о т д ел а  богато  п р едста в л ен ы . 
и р ан ск и е х у д о ж ес тв ен н ы е р ем есла: стеклянная, ф ая н сов ая  и м едн ая  п осуда , р асп ис­
ны е лакированны е и здел и я  из лаяье-м аш е, резн ы е деревян н ы е и здели я, резьба по 
д е р е в у , х у д о ж ес т в ен н ы е и здели я  и з м еталла, п о су д а  из ш ифера, калямкзры, х у д о ­
ж ест в ен н о е  тканье. И н тер есн а  т а к ж е  .коллекция №  5827 соврем енной  иранской гли ­
няной игруш ки, п р и в езен н ая  Н . А . К исляковы м  и з И р ан а  в 1945 г. К ром е того в 
о т д е л е  и м еется  н ебольш ая  коллекция иранских ак варелей , 74 отдельны е акварели  и 
альбом  и з 32  акварелей, а та к ж е к оллек ци я  кукольного театра (Ха 3760), собран ная  
Р . А . Г ал ун ов ы м 2.

К олл екц и и  отдела- по афганцам значительно б е д н е е  и насчиты ваю т 100 ф отосни м ­
ков и 203  п р едм ета  (больш ей  частью  о д е ж д а , за т ем  украш ения, предм еты  туал ета ,

1 В  1934 г. сотр удни к ом  о тдел а  А. Н . К ондауровы м  п р и в езен а  и з  Я гноба  ещ е  
о д н а  н ебольш ая  коллекция (16 п р едм етов).

2 П о д р о б н о е  оп исан и е этой  коллекции с  фотографиями отдел ь н ы х эк сп он атоз см . 
в статье Р . А . Г а л у н о в  а, Н ародны й  театр  И р ан а , -в №  5— 6 ж у р и . «С оветская  
эт н огр аф и я »  за  1936 г.

14 С оветская этнография, № 1



Хроника

утварь, выншаки, амулеты, оружие и небольшое собрание моделей земледельческих 
орудий). Имеется также 18 предметов, относящихся к живущим в Афганистане тад­
жикам, главным образом одеж да и игрушки. Особое место занимают коллекции, 
относящиеся к кочевым иранским народам: белуджам (433 предмета), джемшидам 
(341 предмет), хазарам (215 предметов) и другим мелким племенам, составляю­
щим 'национальные меньшинства Афганистана, Индии и  Ирана. Ценной частью этих 
коллекций являются экспонаты, характеризующие жилище. Д . Д . Букиничем и 
Э. Г. Гафферберг были привезены целиком хазарейская кошемная юрта «хана» 
хырга» и два джемшидских юртообразных шалаша, которые также кроются коптами. 
Вместе с белуджским геданом и привезенной в том ж е 1928 г. каракалпакской юртой 
(о каракалпакских коллекциях речь будет ниже) они составляют интересный комплекс 
переносного кочевого жилища.

Как уже было указано, коллекции отдела по тюркским народам не столь мно­
гочисленны, как по иранским. По казахам наиболее многочисленны коллекции 
К. В, Щенникова (177 предметов), ездившего в командировки еще в 1908— 1909 гг. 
в Акмолинскую и в 1910 г. в Семипалатинскую области. Они содержат образцы 
художественных кошемных изделий, вышивок, тиснения по коже, музыкальные 
инструменты, предметы, связанные со скотоводством, ткацкий станок и веретена, 
домашнюю утварь, образцы иящи, украшения, амулеты, игрушки. Примерно такого 
ж е содержания и остальные коллекции по казахам, среди которых имеется также 
одеж да и старинное оружие. Как отдельные тематические коллекции отметим кол­
лекцию вышитых полотенец (№ 3092) и коллекцию современной казахской художе­
ственной обливной керамики {№  5679), привезенную научным сотрудником отдела 
К. Л. Задыхиной в 1938 г. из Казахской ССР. Хранящиеся в отделе коллекции по 
туркменам немногочисленны. Наиболее полной из них является коллекция (№ 4020), 
собранная М. А. Изаксоном в 1930 г. в Каракалинском районе Туркменской ССР у 
племени гоклен. По киргизам в отделе имеется лишь одна более или менее полная 
коллекция (№ 3359), собранная в 1928 г. в Нарынском районе Киргизской АССР 
практикантками Института И. Д . Старынкеаич и Н. П. Дыренковой. Отдел распо­
лагает также небольшой коллекцией предметов по каракалпакам, собранной в 
1927— 1928 гг. Г. iK. Шульцем. Что касается зарубежных тюркских народов, то отдел 
располагает некоторым количеством коллекций по агаатолийско-балканским и осман­
ским тюркам (холодное оружие, одеж да, утварь, посуда и  пр.). Большая часть их 
представляет собой отдельные предметы, поступавшие в дар от различных путеше­
ственников.

Как было указано, большую группу среди собраний отдела составляют коллек­
ции, относящиеся к оседлым узбекам и равнинным таджикам. Среди последних 
выделяется упомянутое выше богатое собраиие среднеазиатских тканей, переданное 
Музею в 1924 г. Государственным музейным фондом из складов Зимнего дворца. 
В 1928 г. отделом получена от Государственного музейного фонда еще одна ценная 
бухарская коллекция (№ 3687), состоящая .преимущественно из принадлежностей 
богатого снаряжения верховой лошади, характеризующего быт бухарских феодалов 
конца прошлого и начала нынешнего столетия. В эту же коллекцию входят шесть 
старинных Сюзанн большого (размера, вышитых крестом цветными шелками, ва шел­
ковой подкладке. Среди других коллекций по оседлому населению Западного Турке­
стана богато представлена поливная расписная керамика городского производства, 
собранная в Самарканде, Ходженте, Пенджикенте, Бухаре. Встречается глиняная 
посуда, относящаяся к концу XIX — началу XX вв. В разиых коллекциях отдела 
имеются и образцы медной посуды. Отдел располагает и богатейшим собранием 
старинной и современной таджикской вышивки (180 образцов) из района Нур-Ата. 
В коллекции представлены разнообразнейшие виды таджикской вышивки от сюзани 
большого размера до вышитой тесьмы «юрма», служащей для отделки тюбетеек 
и женских головных уборов. В отделе имеются также две отдельные коллекции об­
разцов такой вышитой тесьмы, собранные в Самарканде, Ургуте и Бухаре. Образца  
вышивок имеются и во многих других коллекциях.

Из многочисленных коллекций по оседлому населению Западного Туркестана 
выделяется своим объемом и полнотой коллекция предметов быта №  3310
(228 предметов), собранная в Ташкенте, Самарканде и Ура-Тюбе (большое количество 
домашней утвари, женских украшений, деревянных и глиняных игрушек, образцов 
тканей домашнего производства, одежды, обуви и пр.). Особо ценным в этой кол­
лекции является собрание деревянных и глиняных игрушек, особенно свистулек 
(62 предмета). Вместе с  игрушками, содержащимися также и в других коллекциях по 
оседлому населению Западного Туркестана, это собрание является единственным в 
своем роде по полноте и оригинальности, так ж е как и описанное выше собрание 
таджикских игрушек и кукол.

В этом кратком очерке мы далеко не исчерпали всех богатств отдела, стремя­
щегося собрать наиболее ценные, важные и интересные предметы, характеризующие 
национальные культуры народов Передней и Средней Азии, в особенности народов, 
населяющих среднеазиатскую часть СССР. В своей работе отдел старается собрать 
культурное наследие этих народов, могущее явиться мощным толчком для развития 
их современной культуры, национальной по форме, социалистической по содержанию.



Хроника

*
Для полноты данного обзора следует хотя бы вкратце остановиться на печатной 

научной продукции, связанной с работами сотрудников отдела Передней и Средней 
Азии. Не рискуя перегружать настоящий обзор обширной библиографической справкой, 
ограничимся лишь перечислением тех работ, которые были напечатаны в органах 
Музея и Института — «Сборник МАЭ» и «Советской этнографии».

В сборниках МАЭ напечатаны следующие работы (включая и дореволюционные): 
М. С. А н д р е е в  и А.  А.  П о л о в ц е в ,  Материалы по этнографии иранских племен 
Средней Азии. Инжашим и Вахан (т. 1, вып. IX, 1911); И. И. З а р у б и н ,  Обувь- 
горных таджиков долины Бартанга (т. III, 1915); И. И. З а р у б и н ,  Материалы »  
заметки по этнографии горных таджиков. Долина Бартанга (т. V, вып. 2, 1917);
А. А. Р о м а с к е в и ч, Песни кашкайцев (т. V, вып. 2, 1917); С. М. Д у д и н ,
Ковровые изделия Средней Азии (т. VII, 1928); А. Л. Т р о и ц к а я ,  Женский зикр 
в старом Ташкенте (т. VII, 1928); С. М. М а р р, ,К изучению персидской свадьбы 
(т. IX, 1930); Р. А. Г а л у н о в ,  Средняя персидская свадьба (т, IX, 1930).

В «Советской этнографии» напечатаны следующие работы: С. М. А б р а м з о я ,  
Современное манапство в Киргизии (1931, № 3—4), Манапство и религия (1932, № 2), 
Работы по фольклору в Таджикской экспедиции (1934, № 1—2), Творчество киргиз­
ского народа (1940, вып. III),  К семантике киргизских этнонимов (1946, № 3), Этно­
графическая работа в Киргизии (1946, №  4); М. С. А н д р е е в ,  По доводу процесса 
образования примитивных среднеазиатских древних цехов и цеховых сказаний (ри- 
соля) (1927, № 2); А. Г. Б и с н е к и Н. М. З е л ь д о в и ч ,  Этнография народов 
Памира (библиография) (1940, вып. Ill); Р. А. Г а л у н о в ,  Народный театр Ирана 
(1936, № 5—6); Э. Г. Г а ф ф е р б е р г ,  Формы брака и свадебные обряды у джем- 
шидов и хезарэ <1936, № 5—6); В. В. Г и н з б у р г ,  Кишлаки восточных районов 
Таджикской ССР и жилища горных таджиков (1936, № 3); В. В. Е к и м о в а , .
О прикладном народном искусстве в Узбекистане (1940, вып. IV); К. Л. З а д ы х и н а ,  
О командировке в Казахстан (1935, № 1); Г. И. К а р п о в ,  Гиляки Мазандерана 
(1946, № 1); Этнографическая работа в Туркмении (1946, № 1); Н. А. К и с л я  ко  в, 
Бурх — горный козел (1934, № 1—2), Изучение патриархальной большой семьи © долине 
Ванджа (1935, № 1), Поездка в горный Таджикистан в 1935— 1936 годах (1937, № 1), 
Охота таджиков долины р. Хингоу— в быту и в фольклоре (1937, № 4), Жилище 
горных таджиков бассейна р. Хингоу (1939, вып. II),  Мохаммед Бахман Бахман биги. 
Обычаи племен фарса (1946, № 3); А. Н. К о н д а у р о в ,  Реэкспозиция отдела Пе­
редней и Средней Азии в М узее антропологии и этнографии (1934, № 4), Предва­
рительный отчет о научной командировке в долину р. Ягноб в Таджикистане 
(1935, №  1); Некоторые материалы та этнографии ягяобцев (1935, № 6);
П. М. М а й с к и й ,  Исчисление полевого периода сельскохозяйственных работ у 
горцев Памира и Верхнего Ванча (1934, № 4), Следы древних верований в Памир­
ском исмаияизме {1935, № 3); В. Г. М е ш к о в а ,  Племенные «голи» в туркменских 
коврах (1946, № 1), Этнографическая экспедиция к туркменам Самаркандской области 
(1946, №  1); А. 3 . Р о з е н ф е л ь д ,  Новый сборник персидских сказок (1946, № 3); 
О. А. С у х а р е в а ,  Свадебные обряды таджиков г. Самарканда и некоторых других 
районов Средней Азии (1940, вып. III); С. П. Т о л  с т о  в, Новогодний праздник 
скаландас» у хорезмийоких христиан начале XI века (1946, № 2); А. Л. Т р о и ц к а я ,  
Рождение и первые годы жизни ребенка у таджиков долины Зеравшана (1935, № 6), 
Ферганская театральная экспедиция (1937, № 1), Из отчета о командировке 1936 года 
в национальные районы Среднеазиатских республик (1937, № 4); О. И. Ш а ц к а я ,  
Туркменские колядные песни в связи с бытом и религиозными воззрениям! 
(1936, № 1).

Укажем еще работы, вышедшие отдельными изданиями в Трудах Институт! 
этнографии: Н. А. К и с л я к о в ,  Следы первобытного коммунизма у торных таджи­
ков Вахио-боло (т. X, Этнографическая серия, № 2, 1936); В. В. Г и н з б у р г ,  Гор­
ные таджики (т. XVI, Антропологическая серия, № 2, 1937); А. Н. К о н д а у р о в ,
Патриархальная домашняя община и общинные дома у ягнобцев (т. III, вып. 1,
Этнографическая серия, 1940).

Нельзя обойти молчанием этнографические работы И. И. Зарубина, хотя и
напечатанные в других изданиях, но тесно связанные со всей деятельностью их 
автора в М узее антропологии и этнографии. Помимо указанных выше работ, напе­
чатанных в сборниках МАЭ, следует назвать: Этнологические задачи экспедиции в  
Таджикистан (Протоколы заседания ОИФ АН, XVI заседание от 2/XII 1925 г.),. 
Дополнение к статье Н. И. Веселовского «Роль стрелы в обрядах и ее символиче­
ское значение» (Записки Коллегии востоковедов, 1, 1925), Описок народностей Тур­
кестанского края (Труды КИПС, 1925, №  9), Население Самаркандской области 
(Труды КИПС, 1926, №  10), К истории Шугиа-на (Докл. АН GOGP, 1926, март—■ 
апрель), Сказание о nepiBOM кузнеце Ш ушане (Известия АН СССР, VI серия» 
т. XX, 1926), Рождение шушанского ребенка и его первые шаги (сб. «В. В. Бар­
тольду», Ташкент, 1927), Список народностей СССР (Труды КИПС, 1927, № 13), 
Отчет об этнологических работах в Средней Азии летом 1926 года (Известия АН 
СССР, 1927, № 5— 6). Мы не каеаемся здесь многочисленных работ И. И. Зару­
бина по языку и фольклору. а  Г а ф ф е р б е р г  и Н . КисАЯКое

14*



212

Ф У Н К Ц И О Н А Л Ь Н А Я  Ш К О Л А  В Э Т Н О Г Р А Ф И И

( Д и с к у с с и я  в г р у п п ©  о б щ е й  э т н о г р а ф и и  
И н с т и т у т а  э т н о г р а ф и я  А Н С С С Р )

4 июня 1947 г. на заседании группы общей этнографии был заслушан доклад 
проф. Д . А. О л ь д е р о г г е  «Функциональная школа». Докладчик отметил, что 
функциональная школа представляет собой одно из новейших течений в английской 
этнографии. Школа эта, возникшая после первой мировой войны, тесно связана с но­
выми формами эксплоатации колоний британским империализмом. Вовлечение колони­
альных народов в мировую войну, развитие новых отраслей промышленности в коло­
ниях и мощный подъем освободительного движения колониальных народов поставили 
перед империалистическими державами задачу разработать новые методы управления 
колониями. В колониальных кругах Англии обсуждались сравнительные преимуще­
ства двух систем управления колониями—'систем «прямого» и «непрямого» управле­
ния. Если первая система требовала значительных расходов на содержание чиновни­
ков, управляющих туземным населением с помощью полицейской силы, то метод 
«непрямого управления», более гибкий и дешевый, перекладывал всю тяжесть непо­
средственного управления на привычные туземцам власти — на султанов, раджей, 
эмиров, вождей племен, пользующихся силой местных обычаев и традиций <в интере­
сах господствующего империализма. Сущность функциональной школы состоит имен­
но в том, что она дает указания колониальному деятелю, как следует поступать, 
чтобы обеспечить «порядок» в колониях, используя туземные обычаи и отсталые 
формы хозяйства. Научная антропология1 должна быть практической, писал Мали­
новский. «Антропология была слишком часто уходом в экзотику», говорил он, оцени­
вая деятельность предшествующих функционализму школ. Этим Малиновский хотел 
сказать, правда, в завуалирошаной форме, что задача этнограифи — дать необходимые 
сведения колониальному чиновнику для его практической деятельности. В лротизо- 
лоложность классической эволюционной школе в этнографии, старавшейся дать 
представление о пути развития человечества, функционалисты осудили все попытки 
реконструировать на базе этнографического материала историю культурного раз­
вития. Так же отрицательно относится эта школа к построениям Гребнарз 
и Элиота Смита. По мнению функционалистов, культура — «это сеть взаимосвязей, 
служащих для удовлетворения основных нужд общества». Основу теории функциона­
лизма составляет биологическое понимание структуры человеческого общества. Само 
название «функционализм» происходит от крайне расплывчатого понятия «функции». 
Обычно под «функцией» этой школой подразумевается «удовлетворение нужд». Теоре­
тическое обоснование .понятия «функции» — одно из слабейших пунктов теории функ­
ционализма. Объяснение «функции» сводится зачастую к тавтологии. Например: 
«функция вождя в примитивном обществе состоит в том, чтобы возглавлять га орга­
низовывать деятельность», «функция племени как политического единства заклю­
чается Bi организации силы для защиты и нападения...». При уподоблении человече­
ского общества животному организму любое явление может быть признано «функ­
цией», любое явление, любой институт могут быть признаны ведущими в данном 
обществе. Все культуры Малиновский и другие функционалисты пытаются свести 
к системе «функций», основанных на неизменной базе биологической природы чело­
века, рассматривая каждую из «основных нужд» по линии импульса, акта, удовлет­
ворения. Таких «основных нужд» Малиновский насчитывает 11. Вот пример: им­
пульс— стремление к дыханию; действие—-поглощение кислорода; удовлетворение — 
устранение СО^ из тканей. Отсюда задачей этнографа, по мнению Малиновского, 
является выяснение того, каким образом удовлетворяются и регулируются эти основ­
ные биологические нужды. Экономика, общественный контроль, воспитание и полити­
ческая организация — «производные нужды».

Эта наивная, полуфизиологическая, полупсихологическая постройка с импульсами, 
основными и производными нуждами,—  заявил докладчик, была- создана только лишь 
для того, чтобы дать запоздалое теоретическое обоснование практическим задачам 
функционалистов. Если некоторые методические положения Малиновского правильны, 
как, например, требование знания языка изучаемого общества, требование длитель­
ной стационарной полевой работы и некоторые другие, то это объясняется исклю­
чительно практическими запросами, характерными для этой школы. Несомненно 
также, что во ,всех этих биологических построениях функционалисты исходят из 
расистских концепций, предполагающих различные расовые биологические качества. 
Откровения об 11 «импульсах и нуждах» не могут считаться-научными. Тем не менее 
функционализм встретил горячее одобрение в среде английских этнографов и коло­
ниальных деятелей и нашел своих подражателей в Америке в лице психологической 
школы американских антропологов. Функционализм был весьма одобрен ярым сто-

1 В англо-американских странах в понятие «антропология» включается и этно­
графия; антропология в нашем -понимании именуется там физической антропологией.



Хроника 213

рондиком «цветного барьера» фельдмаршалом Смэтсом. Причины успеха функциональ­
ной школы заключаются в том, что Малинозский и другие функционалисты заста­
вили этнографию служить целям колониальной политики. Задача функционалистов, 
этих верных слуг британского империализма, указать методы, при помощи которых 
колониальные чиновники могут справиться со своим делом в условиях все увеличи­
вающихся трудностей, связанных с (ростом освободительного движения угнетенных 
колониальных народов,—-закончил Д. А. Ольдерогге свой доклад.

Выступивший в ходе обсуждения доклада М. Г. Л е в и н  отметил, что доклад­
чик верно подчеркнул политическую направленность функционализма. Однако, про­
должал М. Г. Левин, не нужно упускать из вида,, что за кажущейся бессистемно­
стью (взглядов, за биологизаторекими нелепостями прячет свое лицо реакционная, 
самая человеконенавистническая теория —  расизм. Критика функциональной школы 
очень актуальна и требует четкой формулировки ее  реакционных черт: антиисторизма 
и биологизма как скрытого расизма.

Проф. В. К. Н и к о л ь с к и й  привел пример новой разновидности функциона­
лизма. Автор так называемой инвслюционистской теории колониальный антрополог 
Уильямс при описании папуасского общества пытается доказать, что в культурах 
имеются элементы, органически связанные друг с другом, и элементы, выпадающие из 
общего комплекса. По мнению Уильямса, напрасно стараться совершенно уничтожить 
туземную культуру и так же шпрасно консервировать ее целиком. Необходимо со­
хранять те культурные элементы, которые могут пригодиться колониальным властям 
в деле закабаления туземцев. По мнению В. К. Никольского, инволюционизм явился 
приспособлением функционализма к новым требованиям системы колониальной опеки.

Течения неофункционализма, сказала Б. И. Ш а р е  а с  к а я, пользуются старым 
оружием, лишь модернизируя теорию «функции». Неофункционалисты предлагают 
сохранить в примитивном обществе лишь те элементы культуры, которые не нару­
шают общей системы колониального закабаления. Все оттенки функционализма реак­
ционны и являются острым оружием в руках колонизаторов.

И И . П с т е х 1и н  напомнил, что фельдмаршал Смэтс, большой поклонник функ­
циональной школы, в то ж е время является ярко выраженным расистом. Связь ме­
жду функционализмом и расистской теорией совершенно очевидна. Реакционеры-раси­
сты вроде проф. Брукса заявляют, что колониальные народы (з данном случае на­
роды банту) не могут самостоятельно развиваться без помощи европейцев. Сущность, 
выдвинутой полковником Стэнли идеи «самобытной африканской демократии» заклю­
чается в расистских и функционалистских взглядах ее творца: стремления сохранить 
старые институты народов Западной Африки и требовании для этих народов особой 
«демократии», отличающейся от демократии европейских народов и на деле являю­
щейся не чем иным, как сохранением реакционных феодально-рабовладельческих об­
щественных институтов. И. И. Потехин выразил мнение, что не следует говорить 
о теоретической беспомощности функционалистов, ибо эта школа имеет совершенно 
определенные теоретические основы; несмотря на различия и оттенки в течениях, 
все они сводятся к одному философскому корню — к биологизацин. Принцип биоло- 
гизации сейчас особенно популярен в среде реакционно настроенных представителей 
буржуазной науки.

Проф. С. П. Т о л с т о в  отметил, что критика функциональной школы — большая 
задолженность советской этнографической науки. В свое время была проведена кри­
тика немецких вариантов расизма и «культурно-исторической школы», к функциона­
лизму ж е не все относились критически, не все поняли философские и классовые 
корни этой школы, отражающей идеологию колониального монополистического 'ка­
питала. Функционализм Малиновского имеет предшественников в лице Бастизна и 
Фробениуса. Не случайно Малиновский ставит в качестве одного из источников своей 
книги учение Бастиана: к Бастиану восходит, как отметил в свое Бремя еще Маркс, 
антинаучное объяснение истории психологией, психологии биологией. Борьба Малинов­
ского с  изолированным рассмотрением отдельных явлений ведется им с позиций, вос­
ходящих к Фробениусу, рассматривавшему «культуру» как биологическую общность, 
как о р г а н и з м .  Именно . Фробевиус был вдохновителем Шпенглера и основополож­
ников расизма. Антиисторизм функциональной школы гораздо более последователен и 
откровенен, чем «стыдливый антиисторизм» школы «культурных кругов». Тезис функ­
ционализма об отсутствии пережитков — одно из проявлений антиисторизма, он под­
разумевает стабильность и неисторичность культур, индивидуальность которых отаре- 
ляется различными биологическими, т. е. расовыми особенностями их носителей. При 
изучении функциональной школы невольно напрашивается сравнение между деятель­
ностью и задачами советских этнографов и деятельностью и задачами этнографов 
функциональной школы и соответственно — между национальной политикой Совет­
ского Союза и политикой национального угнетения и расовой дискриминации, пратс- 
тикуемой колониальными державами. Советская этнография также руководствовалась 
практическими задачами, диктуемыми государственной необходимостью приобщения 
народов национальных республик к социалистической культуре. Советские этнографы 
изучают отдельные народности, чтобы помочь им изменить их культуру, выявить.



-214 Хроника

и развить передовые, прогрессивные ее элементы и преодолеть вредные, отживающие, 
тормозящие прогрессивное развитие народа на путях строительства коммунизма. Этим 
определяется последовательный историзм советской школы в этнографии, которая, в 
соответствии с методологией марксизма-ленинизма, исследует изучаемые явления в их 
движении, развитии и  изменении. Функционалисты предлагают консервировать варвар­
ские обычаи туземных обществ; их не интересует путь развития национальной куль­
туры, поэтому они отвергают исторический метод ее изучения. Нельзя говорить без 
оговорок о теоретической беспомощности функционализма и разногласиях между его 
лидерами, так как, представляя собой с научной точки зрения невежественную 
стряпню, нагромождение вопиющих противоречий, с точки зрения своих подлинных 
задач эта школа очень последовательна и теоретически '(биологизация, антиисторизм, 
психологизм), и трактически (консервация туземных реакционных институтов для 
нужд колониального управления). Все дело в том, указал С. П. Толстов, что функ­
ционалистам приходится маскировать практические цели, которым служит их наука, 
от демократической общественности в своих собственных странах. Отсюда весь при­
сущий этой школе псевдоученый камуфляж, мнимые «ученые споры» между ее пред­
ставителями, создающие иллюзию «объективности» в обсуждении вопросов, а> на деле 
никак не затрагивающие действительной основы функционализма как в о л и ,  
открыто поставившей себя wa службу реакционному колониальному империализму.

И. Золотаревская

З А Щ И Т А  Д И С С Е Р Т А Ц И Й  В И Н С Т И Т У Т Е  Э Т Н О Г Р А Ф И И

20 мая 1947 г. защищена кандидатская диссертация окончившей аспирантуру 
Института этнографии Т. А. Ж данво на тему; «Родоплеменная структура и 
расселение каракалпаков в низовьях Аму-Дарьи (XIX —  начало XX в)». Офи­
циальные оппоненты: доктор исторических наук проф. М. О. Косвен и кандидат 
филологических наук iH. А. Баскаков. Диссертантка поставила перед собой задачу 
составить описание родоплеменной структуры каракалпаков с  характеристикой основ­
ных данных O' численности родов и их расселении в низовьях Аму-Дарьи, дать исто­
рико-этнографический анализ и сравнение 'родовой структуры каракалпаков с таковой 
ж е других тюркских народов, исследовать историю передвижения различных групп 
каракалпаков до  и после их поселения в Хорезме. Оппоненты оценили представлен­
ную работу как солидное исследование, базирующееся на разработке многочисленных 
русских и восточных источников, архивных документов, обширных и свежих личных 
полевых материалов. Диссертация иллюстрирована разработанными автором картами, 
схемами и таблицами, которые сами по себе представляют значительный интерес. 
Очень ценным считает проф. Косвен собранный диссертанткой материал, устачавли-. 
вающий наличие у каракалпаков дуальной организации, хотя и в пережиточном, сильно 
•измененном виде; заслугой диссертантки является то, что она сумела на основании 
этого материала представить отчетливую картину структуры родов у каракалпаков; в 
частности ею обнаружено существование у этого народа патронимий в виде группы 
родственников, объединяющей небольшое число семей и носящей название «коте». 
Это открытие подтверждает наблюдения, сделанные проф. Коовеном в отношении кав­
казских народов, а также факты, зафиксированные другими современными исследова­
телями (И. Ф. Симоненко в отношении населения Закарпатской Украины и др.). 
Н. А. Баскаков, охарактеризовав обсуждаемую работу как ценный труд, вносящий 
много нового в историко-этнографическое изучение каракалпаков, подробнее всего 
остановился на второй главе как наиболее важной и интересной части работы. Здесь 
автор дает теоретическое обоснование системы каракалпакских родов, ее историко- 
этнографический анализ и сравнительно-историческое сопоставление с системой родов 
у других тюркских народов. Диссертанткой впервые разработана и приведена в систему 
номенклатура родственных и свойственных отношений между представителями различ­
ных родов, (вступающих в брачные отношения. Правильно поставлен вопрос об общем 
происхождении некоторых каракалпакских и монгольских родов. Правильно осве­
щена этимология названий некоторых родов. Умело использованы материалы по ро­
довому строю и этнонимике, представляющие собой сочетание исторических сведений 
и различных легенд и сообщений информаторов. Наряду с этим Н. А. Баскакоз отме­
тил и имеющиеся в работе недочеггы, основной из которых связан с тем, что диссер­
тантка объединила в своей работе две различные темы (исследование родоплеменной 
структуры и  историю расселения каракалпаков), каждая из которых требует различного 
по своей специфике материала. По мнению оппонента следовало бы проследить историче­
ский процесс сложения и  формирования родоплемеиной структуры каракалпаков, для



235

чего необходимо было привлечь более -широкий магге,риал то родовой системе у других 
восточных и западных тюркских народов. Недостаточно использован героический эпос 
каракалпаков и смежных народов. Оппонент отмечает также ряд мелких неточностей я 
ошибочных этимологий. Все эти недочеты не умаляют значения данной работы, ко“ 
торую оппонент считает весьма ценной не только для этнографов и историков, но 
и .зли филологов; Диссертантке присуждена степень кандидата исторических наук.

20 мая защищена кандидатская диссертация старшим научным сотрудником Ха­
касского научно-исследовательского Института Ю. А. Шибаевой на тему'. «Пережитки 
родового строя у хакасов в системе родства и семейно-брачных отношений». Официаль­
ными оппонентами выступили доктор исторических наук проф. М. О. Косвен и кан­
дидат историч. наук Б. А. Васильев. Диссертанткой собран обширный материал о 
хакасских родах — сббках, об их происхождении и расселении; в работе дано их 
подробное перечисление с последовательным подразделением. Таким образом, указал 
проф. Косвен, диссертация дает подробное и отчетливое изображение родовой си­
стематики хакасоз. Однако, эта систематика носит в известной мере схематический 
характер: так, например, родовое землепользование в прошлом диссертанткой
изображено, ко пережитки его, которые несомненно должны были сохраниться хотя 
бы в сильно модифицированном в и д е , не показаны. Ю. А. Шибаева собрала 
большой материал о  «фамилии» у хакасов, но вопрос об  экономическом содержании 
этого термина, имеющего здесь иное значение, чем у кавказских народов, диссертант­
кой до конца не исследован. В работе дан свежий полевой материал, по-новому 
освещающий ряд вопросов и показывающий, что у хакасов, > несмотря на то, что 
они за годы советской власти шагнули далеко вперед в своем развитии, все же до 
недавнего времени стойко держался целый ряд пережитков первобытно-общинных 
отношений. Так «апример, экзогамия у хакасов* несмотря на довольно смутное пред­
ставление их о роде, сохранялась до недавнего времени; с распадом рода экзогамные 
отношения перешли на «фамилию». Распространены были умыкание женщин и левират; 
как случайные явления они встречаются до  настоящего времени, о чем свидетель­
ствуют приводимые диссертанткой факты. Ю. А. Шибаева связывает эти обычаи с 
калымом. Умыкание, по ее (мнению, имеет целью уменьшить сумму калыма, ставя 
родителей женщины перед совершившимся фактом. Однако, М. О. Косвен считает 
происхождение умыкания значительно более сложным. В отношении левирата автором, 
по мнению оппонента, дана ве вполне точная формулировка. Проф. Косвен разъяснил, 
что по обычному траву вдова не являлась наследницей мужа, поэтому левират не 
следует связывать со стремлением воспрепятствовать вдове завладеть имуществом 
мужа. Объяснение сохранности левирата у хакасов о«  видит в том, что калым, упла­
ченный за женщину, принадлежал роду, поэтому она становилась собственностью 
этого рода и уйти из него не могла. Неправильным считает оппонент то, что диссер­
тантка отнссит левират к пережиткам патриархального строя, а сорорат к пережиткам 
материнского рода, тогда как оба эти института унаследованы от эпохи матриархата. 
Общее замечание оппонента — что по пережиткам матриархата материала в работе 
дано меньше, чем по пережиткам паргриархата; следовало бы привлечь больше ли­
тературных данных. Б. А. Васильев отметил прекрасно проведенную диссертанткой 
полевую работу и исчерпывающее исследование системы и терминологии родства. 
Замечания его касались недостаточности сравнительно-этнографического материала и 
спорности датировки матриархального рода (которую, учитывая древность последнего, 
следовало бы обосновать археологическими данными) и патриархального рода, разло­
жение которого автор относит к XVII а.; оппонент, ссылаясь на авторитетные работы 
к этой области и  на исторические акты, считает, что в XVII в. хакасское общество 
находилось уже на стадии установившихся феодальных отношений. В качестзе поже­
лания для дальнейшей работы Б. А. Васильев предложил составить карты расселения 
хакасских родов и племен, а также исследовать вопрос об административном роде, 
который оппонент, следуя выдвинутому Б. О. Долгих положению, считает не искус­
ственным образованием, созданным царским правительством, а реально существовав­
шим объединением. Оба оппонента сходятся в оценке работы как солидного труда, 
дающего право присудить автору степень кандидата исторических наук. Диссертантке 
присуждена искомая степень.

3 июня 1947 г. защищена диссертация на соискание степени доктора исторических 
наук заведующим отделом этнической статистики и картографии Института этногра­
фии проф. П. И. Кушнером. Диссертации озаглавлена: «Этническая граница и этно­
графическая территория». Официальные оппоненты: член-корр. АН СССР проф.
А. Д . Удальцов, доктор исторических наук проф. М. О. Косвен и доктор историче­
ских наук ироф. С. Л . Толстов. Как отметили оппоненты, в работе исследуется одна 
из самых актуальных, политически острых и методологически трудных проблем этно­
графии. Трудность заключается прежде всего в самой сложности этой проблемы, 
определяемой разнообразными факторами: историческим прошлым каждого народа во 
всем его многообразии; смешанным составом населения пограничных ‘районов, обуслов­
ливающим сложный переплет его этнографических особенностей, на которых в силь­
нейшей мере сказывается влкянпе соседящих народов; запутанностью источников,



Хроника

отражающих политическую заинтересованность господствующих классов и группиро­
вок тсго или иного 'Государства, в результате чего перед исследователем встает 
в первую очередь задача очищения источников от фальсификации; наконец — полной 
неразработанностью методологии исследования з данной области. Оппоненты считают 
особой заслугой диссертанта марксистскую разработку этой методологии, базирую­
щейся на ленинско-сталинском учении о нации. На примере существующих в Европе 
этнических границ. диссертант показал, какими методами следует определять этни­
ческий состав населения данного района, что считать туземным населением и каким 
образем устанавливаются характер и размеры этнографических территорий. Для 
Европы автором устанавливаются три основных типа этнических границ: 1) такие, 
где соприкасаются чуждые друг другу по языку и обычаям пароды; 2 ^границы, 
отделяющие 'родственные национальности; 3) границы, на которых соприкасаются 
национальности, не родственные, но «  не очень далекие. И з этих положений автор 
делает практические выводы, касающиеся методов составления этнографических карт. 
Свои положения П. И. Кушнер конкретизирует на примере так называемой «Малой 
Литвы». Как указал проф. А. Д . Удальцов, в работе приводится обширный этногра­
фический материал, относящийся к этой еще мало изученной стране; особенно инте­
ресен материал по топонимике. Убедительно разработаны вопросы, касающиеся гот­
ской проблемы и эстиев. Однако оппонент не может согласиться с некоторыми поло­
жениями, высказанными автором работы. Он считает неправомерным противопоставле­
ние понятий «этническая граница» и «этнографическая территория», ибо, с  одной 
стороны, граница и территория неразрывно связаны между собой, с другой стороны — 
возникает вопрос, можно ли употреблять термин «этнографический» в приложении 
к территории, населенной современной нацией. Хотя даваемая автором характеристика 
относится им к территории, но тот комплексный метод, которым он оперирует, харак­
теризует не территорию, а именно нацию —  так, как ее определяет И. В. Сталин. По­
мимо того, в понятии «этнографическая территория», как понятии статичном, не отра­
жается смена стадий развития человеческих обществ. С. П. Тслстов, обращаясь 
к затронутым А. Д . Удальцовым вопросам, считает вполне правомерным употребление 
термина «этнографическая территория», понимая под этим, как это делает автор 
работы, ту территорию, на которой складывается и развивается данная народность. 
Исходя из определения нации, данного товарищем Сталиным, можно считать, что 
этнографическая территория является предпосылкой для формирования национальной 
территории. Значительным вкладом диссертанта проф. Толстов считает решение во­
проса об определении исторических прав народов на' ту или иную территорию: импе­
риалистическому подходу к этому вопросу буржуазных исследователей и шшггиков. 
ссылающихся на «исторические права», основанные на захвате, П. И. Кушнер проти­
вопоставляет марксистско-ленинское понимание этих прав, определяемых творчески- 
трудовой деятельностью народа. Историческими !правами на территорию обладает 
тот народ, который сформировался на данной территория, будучи связанным с ней 
на протяжении длительного периода, народ, который в результате своей многовековой 
деятельности наложил на эту территорию отпечаток своего национального хозяй­
ственного и культурно-бытового уклада, сжился с ней «  неотделим от нее. В заклю­
чение С. П. Толстов высказал пожелание о дальнейшем исследовании типов этниче­
ских границ не только на европейском материале, но и в отношении других стран.
В частности, большой интерес представляет изучение типов этнических границ, 
существующих в Азии, например узбекско-таджикской границы; здесь мы наблюдаем 
явление, когда пароды, с точки зрения лингвистической классификации достаточно 
далекие один от другого, вследствие специфических исторических условий показы­
вают значительное взаимопроникновение, восходящее своими корнями в далекое 
прошлое. Процесс этногенеза и формирование этнографической территории идут па­
раллельно на протяжении многих веков. Проф. М. О. Косвен в своем выступлении 
подчеркнул большую ценность представленной -работы, являющейся образцом методо­
логического исследования, пролагающего новый путь и могущего служить руковод­
ством для дальнейших работ в данной области. Диссертанту единогласно присуждена 
степень доктора исторических наук.

24 июня 1947 г. состоялась защита диссертации на степень кандидата историче­
ских наук А. К. Сулинским на тему: «Этнографические памятники жилища лесной 
зоны СССР». 'Официальные оппоненты: доктор историч. наук П. Н. Третьяков и док­
тор историч. наук Л. П. Потапов. Работа, посвященная исследованию жилища лесных 
областей нынешней территории СССР в эпоху первобытно-общинного строя, построена 
на собранном автором обширном этнографическом материале, с привлечением археоло­
гических и лингвистических данных. Автор полагает, что у древних насельников 
указанной зоны существовали два основных первичных типа жилища: у племен осед­
лых, рыболавческих жилища представляли собой землянки, у охотничьих кочевых 
племен были наземные легкого типа жилища. Как у тех, так и у других племен 
жилища делились «а мужские и женские. К периоду установления парной семьи, 
к эпохе матриархата относятся двухочажные спаренные жилища, в которых мужчина 
п женщина 'пользовались каждый своим очагом; эта двухочажиость исчезает при 
переходе к патриархальному строю. П. Н. Третьяков, излагая эту концепцию дис-

216



Хроника

■сертанта, считает ее весьма интересной и заслуживающей внимание археологов. Вся 
работа в целом представляется оппоненту значительным событием в области этногра­
фической науки. Наряду с положительными ее сторонами оппонент остановился и на 
ряде имеющихся .в ней существенных недостатков. К числу их он относит в первую 
очередь стремление автора создать универсальную схему, без учета конкрет­
ной исторической обстановки, в которой протекала жизнь населения данной террито­
рии. При этом автором в известной мере игнорируется этнический принцип. В работе 
нет раздельного анализа групп источников. Не дано сравнительного анализа славян­
ских жилищ других районов. 'К недостаткам работы П. Н. Третьяков относит и пере­
оценку идеологических моментов за счет материальных факторо'з. Так, .’апример, 
автор объясняет двухочажность принадлежностью мужчины и женщины к культам 
двух родов, оставляя в стороне вопрос о разделении труда. Работа проигрывает от 
того, что автор попутно затрагивает много вопросов, не имеющих непосредственного 
отношения к данной теме, что загружает основную конструкцию исследования. Все 
указанные недочеты могут быть легко выправлены при подготовке работы к печати, 
чего она, по мнению оппонента, вполне заслуживает, Л. П. Потапов считает заслу­
гой автора исследовательскую разработку этапов развития жилища ( еверных алтай­
цев; особенно важно внесение ясности в вопрос о существовании землянок у шориев, 
решенный автором отрицательно. В этой части обсуждаемая работа, по мнению оппо­
нента, составляет ценный вклад в этнографию Сибири. Но Л. П. Потапов не может 
согласиться с диссертантом в трактовке пм истории очага, а также в анализе религи­
озных 'В о з з р е н и й  северных алтайцев. В частности, оппонент возражает против опреде­
ления автором назначения очага как оберега от злых духов, причем автор ссылается 
на мустьерское время; Л. П. Потапов указал, что очаг в о з н и к  раньше религиозных 
верований и функции оберега он мог получить только значительно позднее. Возра­
жает он также против выводов диссертанта, основанных1 на сравнительном анализе 
лингвистических данных, как выводов неверных. Выступивший в прениях прсф. 
С. П. Толстов, присоединяясь к общей положительной оценке диссертации, данной 
официальными оппонентами, высказал некоторые пожелания в части дальнейшей 
доработки представленного исследования для подготовки его к печати. Считая общее 
методологическое направление работы 'Правильным, п р о ф .  Толстов возражает против 
некоторых частностей методологии и особенно методики исследования. На работе, 
сказал он, лежит отпечаток уж е пройденного советской э т н о г р а ф и ч е с к о й  наукой эта­
па, характеризовавшегося оторванностью от истории, чрезмеово широкими обобщени­
ями социологического порядка, отказом от учета взаимодействий и взаимовлияний, 
от прослеживания конкретно-исторических корней каждого явления. Необходимо увя­
зать исследование жилища с  конкретной историей того народа, памятником матери­
альной культуры которого оно является. Необходимо также привлечь сравнительный 
синстадиальный материал. Что касается социологических выводоз, то они должны 
базироваться в первую очередь на исследовании фактов материальной и обществен­
ной жизни, являющихся первичной основой, отражающейся в идеологических пред­
ставлениях, а не наоборот. В результате переработки обсуждаемого исследования, 
закончил С. П. Толстов, может получиться весьма ценная р а б о т а ,  ибо и  в настоящем 
своем виде она очень интересна по замыслу, изобилует богатыми материалами и ори­
гинальными мыслями и несомненно представляет собой значительный вклад в этно­
графическую науку. Диссертанту присуждена степень кандидата исторических наук.

24 июня 1947 г. состоялась защита диссертации на соискание степени кандидата 
исторических наук научным сотрудником Государственного музея этнографии А. С. Мо­
розовой. Работа, озаглавленная «Рабство у туркмен и узбеков Хивинского ханства в 
XIX веке», построена на литературных материалах, архивных источниках, хранящихся 
в Ташкенте и Ашхабаде, а также на экспедиционных материалах, собранных авторам 
на месте. В первой главе дается анализ аламанов — вооруженных набегов туркмен на 
■соседние страны с целью захвата рабов; в следующих главах исследуются вопросы 
о работорговле, о рабстве у туркмен и у узбеков; в заключительной главе характе­
ризуется роль России в уничтожении рабства в Средней Азии. Выступивший 
в качестве официального оппонента проф. С. П. Толстов отметил проведенную 
диссертанткой большую работу по сбору материалов и изучению источников, 
в том числе персидских. В обсуждаемой работе, заявил оппонент, сведен весь имею­
щийся в науке материал о рабстве у туркмен и хорезмских узбеков XIX в. и по-но­
вому освещен ряд вопросов, не находивших до  сих пор должного отражения в лите­
ратуре. Оппонент вполне согласен с  основными выводами работы; автором дана пра­
вильная характеристика рабства, тщательно исследованы вопросы о работорговле, по­
ложении рабов и их производственном использовании и т. д. Замечания оппонента 
и основном обусловлены малой изученностью социальной истории туркмен. Этим в 
известной мере объясняется то, что в диссертации недостаточно отражена специфика 
рабства у туркмен по сравнению с другими народами, иапример, с казахами. Чтобы 
выявить эту специфику, необходимо исследовать рабство в тесной увязке со всей 
структурой данного общества, с  одной стороны, и то взаимоотношениях его с окру­
жающими народами, с другой. У туркмен XIX в. феодальные отношения были менее 
развиты, чем у казахов, поэтому рабство занимало гораздо более крупное место в си­



218 Хроника

стеме форм эксплоатации, существовавших в туркменском обществе, нежели это было 
у казахов. Диссертантка не -раскрыла до конца причины происхождения аламансттва, 
коренившиеся, во-первых, в том, что в ходе истории туркмены оказались загнанным 
в самую бесплодную часть Средней Азии, вследствие чего продуктивность их хозяй­
ства была значительно ниже, чем у других народов, и это задерживало прогрессивное 
развитие общества; во-вторых, большую роль играло использование туркменских пле­
мен окружающими государствами и качестве военной силы, что способствовало сохра­
нению в среде этих племен элементов первобытной военной организации, в том числе 
рабства, как одного из этих элементов. Этими причинами в значительной мере объ­
ясняется застойный характер общественно-экономического уклада туркмен. Возвра­
щаясь к вопросу об источниках исследования, проф. Толстов высказал пожелание, 
чтобы в дальнейшей работе был привлечен фольклорный материал, материал узбек­
ских генеалогий, а также хроники хивинских ханов, в которых упоминаются рабские 
войска. Оппонент считает также желательным разработать карту маршрутов аламанов, 
которая наглядно представила бы данную в работе локализацию географических то­
чек. Второй официальный оппонент, кандидат исторических наук Н. А. К-исллкоз от­
метил значение данной работы как первого исследования вопроса о рабстве у туркмен 
и ,других народов Средней Азии, полноту собранной диссертанткой литературы и осо­
бенно ценность ее  полевых материалов, полученных путем опроса глубоких стаои-ков. 
являющихся живыми свидетелями рабства. Вопрос о рабстве рассмотрен автором все­
сторонне и детально. Интересен материал о рабынях-наложницах и их детях. В этой 
связи следовало бы остановиться «а вопросе о полигамии для главы семьи и о по­
ложении наложницы и ее  детей в случае, когда ее владелец имел жену. Следовало 
бы также осветить -вопрос о влиянии на структуру туркменского общества детей ог 
рабынь, которые должны были выделиться в какую-то особую прослойку, несомненно 
игравшую .роль в общественной жизни. -Наличие детей от оабынь, в основном иран­
ских женщин, должно было способствовать проникновению в туркменскую среду 
Иранских влияний, в частности —  иранских семейно-правовых норм. Данная диссертант­
кой характеристика рабства у туркмен не вызывает возражений у  оппонента; что же 
касается рабства у хорезмских узбеков, то данная в работе формулировка о его про­
изводственном характере вызывает вопрос о господствовавшем здесь укладе — фео­
дальном или -рабовладельческом. Оппоненту представляется, что роль рабства в Хиве 
автором несколько преувеличена. Оба оппонента подчеркнули, что сделанные ими за­
мечания о т н ю д е . ие имеют целью умалить ценность представленной работы, дающей 
бесспорное право присудить ее  автору искомую степень. А. С. Морозовой присуждена 
степень кандидата исторических наук.

О. К орбг
Г О С У Д А Р С Т В Е Н Н Ы Й  М У З Е Й  Э Т Н О Г Р А Ф И И

Государственный музей этнографии до 1934 т. находился в системе -Русского 
музея на правах его этнографического отдела. В 1934 г. Отдел этнографии был пре­
образован в самостоятельный Музей этнографии. Таким образом,. история его возник­
новения и развития связана первоначально с  историей Русского музея.

13 апреля 1895 г. был опубликован указ, учреждающий «Русский Музей импера­
тора Александра III» На основе этого указа 14 февраля .1897 г. было утверждено 
Положение о Музее. Однако открытие его последовало значительно -позже. Акаде­
мики А. Н. Пыпин, А. А. Шахматов, Д . -Н. Анучин, В. В. Стасов, >П. П. Семенов-Тяи 
Шанский, В. И. Ламанскмй, В. В. Радлов, а также заведующий Этнографическим 
отделом Д . А. Клеменц приняли участие в первых совещаниях, посвященных вопросам 
устройства -и организации Этнографического оти-ела. Русского Музея, происходивших 
30 янтаря, 13 февраля и 17 апреля 1901 -г. В результате этих трех совещаний боль­
шинство участников пришло к вы-воду, что в задачу Этнографического отдела входят 
«этнография Российской империи, славян и сопредельных стран»2. Какого же порядка 
держаться при расположении коллекций — племенного или географического? Совеща­
ние пришло к заключению, что «гари расположении коллекций держаться порядка 
географического (областного), но не проводить его чересчур строго ч особымч кол­
лекциями характеризовать некоторые, -наиболее важные черты народной жизни, на­
блюдаемые в целом ряде областей». В результате такого компромиссного решения 
было принято деление экспонатов по 21 области. 10 января 1902 г. был утвержден 
временный -штат Этнографического отдела. Заведующим отделам был назначен 
Д. А. Клеменц, работавший ранее старшим этнографом Музея Академии Наук. Он 
прослужил в отделе до 1 января 1910 г., когда был уволен в отставку по болезни. 
Благодаря Д . А. Кл-емевцу к работе Музея были -привлечены как академические кру­
ги, так и многие политические, сосланные царским правительством в Сибирь. В 70-х 
годах Д . А. Клеменц принял участие -в народническом движении, в 1879 г. был а;ре-

1 Сборник узаконений, касающихся Русского Музея. Птг., 1915.
2 -См. протокол второго совещания (напечатан); протокол третьего совещания на­

ходится в рукописи.



219

стован и выслан в Восточную Сибирь {Минусинск). Через посредство его были 
привлечены к собиранию коллекций многие ссыльные, в том числе Ф. Я. Коч, отбы­
вавший ссылку после каторги по делу польской партии «Пролетариат» (впоследствии 
Ф. Я. Кон стал большевиком). К приобретению коллекций было прнступлечо В1 конце 
февраля 1900 г. Художник С. М. Дудин был дважды командирован в Среднюю  Азию 
(в 1900 и 1901 гг.). У ж е в 1901 г. в Этнографический отдел поступил целый ряд 
коллекций по Средней Азии (привоз Дудина), по Сибири и д р .3. С 1902 г. начи­
нается систематический выезд на места сотрудников отдела с  целью сбора коллекций. 
С этого ж е времени используются местные кадры для работы по собиранию коллек­
ций. Отделом была разработана программа с  указанием методов собирания и хранения 
этнографических материалов *. С 1902 г. 'Начинается накопление коллекций и их си­
стематизация. Командировки на места происходили ежегодно и дали свои результаты 
я виде богато собранных коллекций. Экспедиция Ф. Я. Кона в Саянский «рай5 
(1902— 1903 гг.) отличалась большой инициативой и активностью. Из писем его видно, 
как тщательно проводилась экспедиция ,у. «На днях —  пишет Кон,—  я отправлюсь 
«.новь в Сойотию, пройду еще раз по правому берегу Улухома до Шагамара, затем 
адрейду на левый берег, перевалю через Таниу-ола, вернусь к устью Элегеста и 
двинусь на восток по Халкаре, Бей-Хому и Хуакэму, исследую таджинцев, хазуатов...» 
Это привело к тому, что Музей обогатился интересными коллекциями по сойотам. 
В 1904 Iг. в связи с  поездкой в Грузию предложил свои услуги для сбора коллекций 
на Кавказе Н. Я. М арр7.

В результате, ещ е д о  того, как было окончательно построено здание Музея, было 
накоплено большое количество ценных этнографических коллекций. Среди них вы­
деляются: коллекции Шабельскях, состоящие из головных уборов, старинных русских 
костюмов и вышивок; прекрасная коллекция среднеазиатских ковровых изделий, со ­
бранных в разное время Богомоловым; коллекция, характеризующая буддийский 
культ, переданная М узею знаменитым русским путашественником Л. К- Козловым; 
коллекции керамики, одежды и предметов религиозного культа сибирских народов и др. 
По количеству собранного материала выделяются русские; в резервах Музея имеется 
большое количество русской одежды, коллекции по русскому народному искусству 
(второй половины XIX и начала XX в.); резьба по дереву, по кости, бересте, кружева, 
тканье, шитье бисером, жемчугом, золотом, роспись по дереву и т. д . Особенно цен­
ной и редкой является коллекция архитектурной резьбы, собрзние художественной 
резной кости Холмогорского района и  др., собрание бытовых и сельскохозяйственных 
орудий. Вторыми по количеству являются украинские и белорусские коллекции, среди 
них выделяются собрания вышивок XVII, XVIII, XIX вв., ковров, писанок (ценных для 
изучения истории развития орнамента), казачьих поясов, керамики, одежды, предме­
тов быта.

Большое количество материала собрано и да другим народам. Отдел народов 
Кавказа содержит одежду, утварь, оружие, музыкальные инструменты, орудия труда, 
средства передвижения, предметы народного искусства и т. д. Наиболее старинные 
экспонаты (да точно датированных), ио (некоторым народам Северного Кавказа и 
Грузин относятся к первой трети XIX в. (серебряные сосуды, оружие, костюмы и т. п.). 
Значительно более старые — ковры (иранские), вышивки и т. п.— точной датировки не 
имеют. 'Предметы советского периода имеются только по некоторым народам Север­
ного Кавказа и ’ по грузинам. Это главным образом предметы народного и само­
деятельного искусства; в числе последних: деревянная скульптура современной те­
матики, вышивки (портреты и картины), части одежды современного типа, в том 
числе театрализованная одеж да — костюм иовца из грузинского хора, грузинские 
национальные физкультурные костюмы. По сибирским народам хранятся богатые 
коллекции меховой одежды1— чукчей, коряков, ненцев, эвенков, гольдов и др. 
Имеется одеж да народностей северо-востока Сибири и Амура из пузырей и рыбьей 
кожи; берестяная и деревянная посуда, украшенная резным животным и растительным 
орнаментом; различного рода украшения, предметы культа— эвенкийское мольбище 
и алтайская талга, шаманские костюмы и бубны, археологические коллекции. Собоаны 
были интересные материалы по народам Средней Азии (ковры, сюзани, керамика, ору­
жие, предметы быта, культа). В М узее хранятся ценнейшие коллекции двух видоз 
туркестанского кукольного театра: «кол-курчан» (Петрушка) и «чадыр-п хайоль» 
(театр марионеток). Коллекции по отделу Поволжья и Приуралья содержат материалы 
по марийцам, чувашам, башкирам, удмуртам, коми-зыря.нам и коми-пермякам, тата­

3 Отчет о деятельности Русского музея за 1901 г. Приобретения для этого отдела 
•были сделаны также в 1899 г. (см. отчет Русского музея за 1899 г.).

4 Отчет за 1902 г.
5 Журнал заседаний Этнографич. отдела, А° 6, стр. 17.
6 В архиве Музея имеется интересная переписка Ф. Я- Кона и Д- А. Клемечца.
7 Журнал №  60, стр. 10. Приобретенные Н. Я. Марром коллекции поступили в 

Музей в 1905 г.



220 Хроника

рам, мордве, бесермянам, мещерякам. Основную часть коллекций составляют предметы 
одежды. В описании собранных 'коллекций приняли участие крупные ученые, в том 
'ги-сле академик С. Ф. Ольденбург.

По имеющимся 'предметам и коллекциям Гос. музей этнографии представляет 
собой богатейшее собрание, характеризующее бьгт и культуру народов СССР. Исклю­
чительный интерес для исследования представляют материалы, собранные по спе­
циальной программе Этнографическим бюро В. Н. Тенищеза и переданные М узе»  
в 1904 г.

Наряду с собиранием вещевых материалов, 'приобретались фотографические снимки, 
негативы. М узей .имеет ныне богатейшую фототеку. Вместе с организацией Музея 
создавалась и библиотека по этнографии, фольклору и истории, где хранится и зна­
чительный рукописный фонд (основана в январе 1902 г.).

Здание, в котором находится Музей, специально выстроено для Этнографического 
отдела Русского музея по проекту архитектора. В. Ф. Сви-ньина и закончено в 1910 г.

Д о Октябрьской революции в М узее не было открыто ни одной выставки для 
всеобщего обозрения. В 1909 и 1910 пт. были устроены две временные выставки при­
обретенных коллекций, рассчитанные на очень узкий круг посетителей. В 1915 г., в 
связи с  продвижением 'русских войск в Галицию, была открыта выставка по быту 
русского населения Галиции, Буковины и Венгрии 8. На выставке, размещенной в двух 
залах, были показаны собранные в 1904—1907 гг. в Галиции и Буковине В. Ф. Вол­
ковым9 интересные коллекции вершей одежды, вышивок, головных уборов, предметы 
домашнего и хозяйственного обихода, фотографии.

После Великой Октябрьской социалистической революция Этнографический отдел  
Русского музея превратился в подлинное научное и политико-просветительное учре­
ждение, рассчитанное на народные массы. Но на этом пути Музею пришлось пере­
жить ряд трудностей. Основным тормозом в его деятельности после рево­
люции явились его руководящие кадры, воспитанные в реакционном духе, под 
крылышкам министерства двора и «августейшего покровителя» Русского музея Геор­
гия Михайловича. Заведующий Этнографическим отделом Н. Я. Могилянский в январе 
1918 г. бежал на Украину, где принимал ■ участие в борьбе против советов, а затем 
эмигрировал за границу. Зная истинные причины отсутствия Могилямского, Совет 
Музея на запрос Исполнительного Комитета, издевательски объяснил их «состоянием 
железнодорожных сообщений с Киевом»10. Еще в 1918 г. заседания Совета Отдела 
происходили иод председательством графа Д. И . Толстого. 1 марта 1918 г. Совет 
Отдела избрал его своим пожизненным членом".

Советская оласт'л даж е в трудных условиях разрухи, гражданской войны « интеа- 
«енцр.и отпускала средства на развертывание экспозиционной работы и на собирание 
коллекций. За все эти годы не приостанавливались научные командировки я экспеди­
ции научных сотрудников Музея. Академики В. В. Бартольд, Н. Я. Марр, С. Ф. Оль­
денбург и другие 'Принимали участие в работах Совета Музея. В протоколах Совета 
за 1918— 1920 гг. имеется много фактов, указывающих на большую работу по при­
обретению коллекций за это время.

1923 год явился переломным в деятельности Музея. -3 июня 1923 г. впервые за- 
свое существование М узей отюрыл свои- экспозиции для широкого посетителя. Экс­
позиции 1923 к ближайших годов были узко вещеведческими. Веши выставлялись 
в систематическом порядке, -в одеж де подчеркивалась парадность, подсобного мате- 
)>мал'а не было. Вещи вырывались «з своей естественной с.реды, не давая картины 
быта и культуры того или иного народа в определенных исторических условиях. 
(Сильно повредило дальнейшему развертыванию Музея наводнение 23 сентября 1924 г. 
Все подвальное помещение, где хранились вещевые фонды, было затоплено12. Боль­
шинство вещей (о-коло 100 000 предметов) оказалось под водой. Благодаря самоот­
верженной работе персонала Музея большинство коллекций было спасено, но .много 
вещей все же оказались (Котюрчеинымн. В 1925 г. Музей принял участие в М ежду­
народной выставке декоративных искусств в Париже. Его 'Прекрасные кадровые кол­
лекции вызвали восхищение посетителей выста-рки 13. В последующие годы в Музее 
шла работа по открытию новых экспозиций, по освоению свободной площади. Уже 
в 1927— 1929 гг. вся экспозиционная площадь была освоена и весь Музей был отарыт 
для посетителей. Открытию новых экспозиций предшествовала широко развернутая 
экспедиционная и собирательская работа. Однако экспозиции Музея страдали боль­
шими дефектами, так как великодержавные, шовинистические моменты, столь харак­
терные для Этнографического отдела до  Октябрьской революции, сказывались еще

8 Указатель временной этнографической выставки «Русское население Галицин,, 
Буковины и Венгрии», Птг., 1915.

9 Ученый хранитель отдела; умер в 1918 г.
10 Журнал заседания Совета Этнэграфич. отдела от 16 марта 1918 г.
11 То ж е от 1 марта 1918 г.
12 -Отчет Государственного Русского музея за 1923 и 1924 гг., Л., 1925, стр. 46
>3 Отчет Государственного Русского музея за 1925 год.



Хроника

долго и в экспозициях, «  в направлении научной работы. В 1936— 1937 гг. Музей 
был окончательно очищен от врагов советской власти. С этого времени ои быстро 
перестроил свои экспозиции, опираясь в этой большой работе на молодые научные 
кадры советских этнографов.

В мае 1934 г. приказом по Наркомпрэсу Этнографический отдел Русского музея 
выделен в самостоятельный Музей этнографии с отдельным бюджетом, с непосред­
ственным подчинением Музейному управлению Наркомороса14. Это дало очень поло­
жительные результаты, так как разросшиеся отделы Русского музея органически не 
были между собой связаны. С 1934 г. начинается более активная работа по органи­
зации новых экспозиций. Опыт экспозиционной, музейно-хранительской и массозой 
работы Государственного м узея  этнографии весьма богат, н его обобщение, надеемся, 
может принести пользу общему музееведению в нашей стране.

К июню 1941 г. в Государственном музее этнографии имелись экспозиции: «Узбек­
ская ССР» (узбеки в прошлом и настоящем), «Туркменская ССР» (туркмены), «Рус­
ское население черноземных областей РСФСР», «Парады Карело-Финской ССР», «На­
роды Мурманской области (саамы)», выставка, посвященная памяти незабвенного 
С. М. Кирова, «История СССР XVIII в.» 1S. Эти выставки были расположены в залах 
первого этажа Музея. На втором этаже находились выставки: «Народы Северного 
Кавказа», «Образцы народного изобразительного искусства Грузии», «Евреи в царской 
России и в GCGP», «Народы Сибири» (чукчи, коряки, эвенки, ойроты, хакасы), 
«Образцы народного искусства чуваш и марийцев», «Художественные промыслы рус­
ских кустарей северных областей РСФСР». В связи с историческими событиями, свя­
занными с  освобождением народов Западной Белоруссии; и Западной Украины от ига 
панокой Польши, 15 октября 1939 г. была открыта выставка, посвященная Западной 
Белоруссии и Западной Украине. В 1940 г. открыта выставка, посвященная Молдав­
ской ССР. Все эти выставки были построены в историко-этнографическом разрезе. 
Вещи и другие экспонаты показывались а тесной увязке с историческим периодом, 
не вырывались из той обстановки, где они бытовали, но, наоборот, вводились как 
документы определенной эпохи. К такому типу построения экспозиции Музей подошел 
не сразу. Первоначально он строил свои экспозиции по систематически-типологиче- 
•скому принципу; (разные типы жилищ, различные типы одежды и т. п. После дли­
тельных исканий Музей перестроил свои экспозиции по совершенно иному -принципу — 
тематическому, где  вещь шляется иллюстрацией к определенной историко-этнографи­
ческой теме. Здесь положительную роль сыграл I съезд музейных работников, про­
исходивший в 1930 г. Вначале в М узее было увлечение плоскостным материалом, ко­
торый, благодаря его обилию, вытеснял ценнейшие вещевые экспонаты. Постепенно 
вещевые экспонаты все больше завоевывали место, но не в ущерб их социальному 
осмыслению. Интересным новшеством в экспозиционной деятельности Музея явилась 
театралиесваяная форма показа, что привлекало большое внимание посетителей. Такие 
обстановочные сцены, кгк «Базар» в экспозиции «Узбекская ССР» или «Еврейское ме 
стечко», давали живую картину, воскрешали бытовые особенности того или иного 
народа. Широко применялись также макеты на различные темы (ценные пособия для 
учащихся средних школ). В последнее время появился еше новый тип экспозиции, 
(например, «Образцы народного искусства Грузии», «Образцы народного искусства чу­
ваш и марийцев» и др.), не дающей историко-этнографического показа быта и куль­
туры народа, но знакомящей посетителя с народным творчеством и с богатыми кол­
лекциями Музея. Как опыт экспозиционной работы строились выставка-этнографи- • 
чеовие иллюстрации к темам фольклорного характера.

Наряду с экспозиционной работой Музей ведет и научно-исследовательскую. 
Каждой экспозиции иредшесгвует разработка ее тематического плана; зачастую на­
учному коллективу приходится отвечать на вопросы, которые не нашли еще разре­
шения в специальной литературе. Работа над тематическим планом экспозиции ведется 
в архивах, во время экспедиций16, в книгохранилищах. Наряду с этим научный 
коллектив Музея разрабатывает и общие вопросы по этнография народов СССР.

Музей является политико-просветительным учреждением, ведущим большую мас­
совую работу. Посещаемость его из года в год росла. Число посетителей выросло 
■с 77067 в 1935 г. до 343440 э  1940 г. На предприятиях Ленинграда работ­
ники Массового отдела и научные сотрудники вели работу по пропаганде музей­
ных выставок, читали лекции на темы, связанные с экспозициями Музея. В 1938 г.

11 В настоящее время Музей находится а ведении Комитета по делам культурно- 
просветительных учреждений при Совете Министров РСФСР.

15 В 1941 г. была передана Государственному Эрмитажу.
16 Музеем проведено экспедиций: в 1910 г.— 34; 1911— 18; 1912— 17; 1913— 12;

1914— П; 1922—9; 1923— 10; 1924— 17; 1925— 12; 1926— 15; 1927— 12; 1928—5; 1929— 11; 
1933—2; 1934— 10; 1935—8; 1936—7; 1937—6; 1938—7; 1939— 14; 1940—9. Большинство 
находящихся IB М узее коллекций приобретено путем экспедиционной деятельности, 
часть вещей была оредш днесена в дар.



222

был организован аштаэгон «Народы РСФСР», обслуживавший население, живущее ио 
Октябрьской ж. д . iB 1940 г. в парке им. Первой Пятилетки была организована вы­
ставка, посвященная «Народам Западной Белоруссии и Украины». В 1941 г. Музей 
организовал выставки в двух парках. В 1945 и 1946 гг. Музей открыл временные 
выставки: 1, Айны — жители Курильских островов и 2. Народное искусство сла­
вянских народов. Особенное внимание уделяет Музей работе со школьниками гао те­
мам: география, история ОООР, Сталинская Конституция. Наряду с  учебными Музей 
проводил и внешкольные экскурсии по фольклору, по народному творчеству. Интере­
сен опыт Музея по организации фабульных экскурсий' для детей младшего возраста. 
Такие экскурсии, как «Судьба маленькой Маисхон» вызывали у детей большой инте­
рес. В живой и занимательной форме им незаметно преподносился сложный материал. 
Комбинированную форму массовой работы среди школьников представляют собой про­
водившиеся Музеем «Дни школьника», в которые входили: экскурсии на определен­
ную тему, лекции и беседы на эту ж е  тему и в заключение концерт или художествен­
ная часть, кино 17. В каждом учебном году в М узее функционировали школьные 
кружки '(исторические, этнографические и географические). Особенностью кружковой 
музейной работы является преподавание на подлинных вещевых экспонатах (одежда,, 
оружие, орнамент и пр.).

Всего музейных предметов в Государственном музее этнографии имеется до 
250000. Они хранятся в специальных кладовых и в помещении для резервов (фонды 
Музея). Музей имеет реставрационную и  манекенную мастерскую, имеется также 
дезинфекционная камера для борьбы с  жучком, молью и дугами вредителями.

В июне 1941 г., когда гитлеровские орды напали на Советский Союз, часть сотруд­
ников ушла на фронт, другая осталась для работы в М узее. Музейные ценности irro 
решению правительства должны были эвакуироваться в глубокий тыл. Часть коллек­
ций в специальной упаковке иод наблюдением научных сотрудников была отправлена 
в тыл, аде и оставались яо лета 1945 г. Но прекрасное здание Музея в результате 
вражеской воздушной бомбардировки и артиллерийских обстрелов было сильно разру­
шено, чем был нанесем колоссальный, трудно выразимый в цифрах ущерб; при этом 
погибла и часть ценных коллекций.

В декабре 1945 г. Совет Народных Комиссаров РСФСР по предложению
В. М. Молотова счел необходимым восстановить здание Музея, для чего был» отпу­
щены необходимые средства и материалы. С весны 1946 г. идут восстановительные 
работы.

В 1946 г. создан Ученый совет Музея, в состав которого входят виднейшие атжь 
графы .нашей страны. В этом ж е году восстановлена экспедиционная деятельность 
Музея. Его научные сотрудники участвовали и в экспедиция», организованных Инсти­
тутом этнографии Академии Наук СССР. В конце года проводятся традиционные от­
четные сессии, на которых заслушиваются доклады об итогах экспедиций. В 1946 го­
ду были экспедиции в Удмуртскую АССР (Т. А. Крюкова), Грузинскую ССР 
(Е. Н. Студенецкая), Узбекскую ССР (М. Я. Сазонова), Хакасскую А. О. (Л. П. По­
тапов), в 'районы Западной Украины (А. Я. Дуйсбург). >В 1947 году состоялись на­
учные командировки в Украинскую ССР (Авитавская), в Белорусскую ССР (Вино­
градов), в Удмуртскую АССР (Крюкова) и  др.

В настоящее время научный коллектив Музея работает над подготовкой большой 
экспозиции, посвященной этнографии славянских народов. Тема этой экспозиции; вы­
звала большой интерес со стороны Славянского комитета, пожелавшего участвовать 
в ее  организации и предложившего пригласить для участия в ней также и музеи 
славянских государств.

Е. Милыитейн

Э Т Н О Г Р А Ф И Ч Е С К И Й  М У З Е Й  К А З А Н С К О Г О  Г О С У Д А Р С Т В Е Н Н О Г О
У Н И В Е Р С И Т Е Т А

Этнографический музей -при кафедре этнографии и археологии Казанского гос. 
университета является одним из крупных учебно-вспомогательных учреждений этого 
типа. Его довольно многочисленные коллекции (до 5 ООО предметов) показывают с 
той или иной полнотой быт значительного числа народов всех частей света, а осо­
бенно СССР и, в частности, Поволжья.

Музей этот создавался в течение длительного времени и пережил целый ряд орга­
низационных и структурных изменений. Начало ему было положено небольшой кол­
лекций оружия с островов Тихого океана, переданной Университету проф. И. М. Си­

17 В 1940 г. были проведены «Дни школьника» на темы: «Сталинская Конститу­
ция — Конституция победивших) социализма», «Счастливая жизнь детей нашей ро­
дины», «Дружба народов СССР» и др.



Хроника 223

моновым— -астрономом, участником кругосветного путешествия Беллиитсгаузена в 1819— 
1621 от. Эта -коллекция, вместе с высушенной -человеческой головой с  Соломоновых 
островов и рядом естественно-исторических предметов, долгое время хранилась в «Му­
зее редкостей», имевшемся в Университете. В период существования в Казанском 
университете Восточного разряда (факультета) его сотрудниками собирались некото­
рые экспонаты по быту народностей Сибири, Центральной Азии и Китая. В это время 
была собрана довольно крупная коллекция предметов буддийского культа (ламаизма). 
И з этих собраний начал создаваться Еа факультете небольшой музей, который орга­
низационно никак не оформлялся. П осле перевода Восточного факультета в Петер­
бург, в 1857 г., этнографические коллекции были переданы кафедре русской истории, 
где и возникла идея создания Музея отечествоведения. Этот музей, наряду с чисто 
историческими коллекциями (древним оружием, коЛычугами; старинными монетами 
и т. п.), собирал также и этнографические материалы по народам России и особенно 
по населению края. Большие собрания по финским народам края (мари, удмуртам, 
адрд-ве) и по русскому населению были собраны лично и  под руководством проф. 
И. Н. Смирнова и проф. Ешевского. Приобретались также коллекции по народам 
Средней Азии и Сибири. В 1905 г. Музею быша передана довольно крупная коллекция 
по Китаю, собранная персоналом университетского отряда Красного Креста, участво­
вавшего о русско-японской войне. Целый ряд коллекций по народам края был пере­
дан Музею с Всероссийской промышленной выставки, организованной в 1890 г. з 
Казани. Таким образом, составились довольно большие собрания. Для размещения их 
было отведено специальное помещение с  хорами, в котором Музей развернут и в на­
стоящее время. Возникшее ,в 1878 г. Общество археологии, истории и этнограф-ш при 
Казанском университете также начало создавать свой музей из собраний своих экспе­
диций, подарков членов Общества! и т. п Значительные коллекции по народам края 
(особенно по казанским татарам) и по народам Сибири собрал проф. Н. Т. Катанов, 
в частности, коллекцию по шаманскому культу (шаманские костюмы, бубны и т. п.). 
В 90-х (гг. прошлого столетия вновь организованная в Университете кафедра географии 
в числе учебных пособий по страноведению начала приобретать и коллекции по быту 
народов. Ею была приобретена от музея Умляуфа в Гамбурге коллекция по быту на­
родностей Австралии, Океании, Африки, Северной и Южной Америки. Были выписаны 
1грекрасные манекены с полным одеянием (негр и негритянка, индеец, вождь маори 
я т. д.).

Таким образом, при Университете создалось три параллельных музея, где соби­
рались «  хранились этнографические коллекции.

В 1913 г. кафедра географии ;в Университете был-а переименована в .кафедру гео­
графии и этнографии, и по инициативе проф. Б. Ф. Адлера, .возглавлявшего ее, see  
этнографические коллекции Университета и Общества археологии, истории и этногра­
фии были объединены в созданном цри кафедре Этнографическом музее. Это имело 
большое значение. И з разрозненных коллекций составился довольно крупный музей, 
кафедра объединила вокруг себя (вюех интересующихся этнографией лиц, создала 
кадры студентов-этно<прафо.а, начала вести сборы и приобретение коллекций, и музев 
■ачал значительно пополняться. Были собраны и приобретем коллекции по народам 
Сибири. Дальнего Востока, пополнялись также собрания ш  народом края. Музей 
был заново развернут и стал доступным для обозрения. В 20-х гг. преподавание этно­
графии в Казанском гос. университете постепенно свертывается и с  1930 г. полностью 
снимается с учебных планов. Музей, хотя и продолжает функционировать, no гунов- 
нкя этнографическая работа переносится в Центральный музей ТАССР. В 30-х гг. 
музей фактически свертывается, часть его помещения занимается под учебные .мел*. 
В 1939 г., в связи с  празднованием 135-летнего юбилея Университета, коллекция му­
зея частично развертываются в виде выставки, но во .время Отечественно? войны 
«нова срертыватотся.

.В 1945 г. в Университете была организована кафедра этнографии и археологии, 
в распоряжение которой и был передан Этнографический музей. Под руководством 
заведующего кафедрой, проф. Н. И. Воробьева, силами персонала кафедры музей к 
еередине 1946 г. был снова развернут -в оставшемся в его распоряжении помещении. 
Коллекции были проверены, вычищены, частично реставрированы, музей был снова 
включен в число учебно-вспомогательных учреждений Университета и может обслу­
живать организованные группы экскурсантов.

Коллекции по Австралии, Океании, Африке, Северной и Южной Америке пред­
ставлены почти полностью материалами, приобретенными у Умляуфа, и подобраны 
как типично учебные. Они дают представление о бытовом укладе населения той .ил* 
иной части света, но без детализации. Исключением являются уже упомянутая кол­
лекция проф. Симош-ва с островов Тихого Океана — Фиджи, Соломе новы < и др.— и 
отдельные предметы случайного происхождения. Среди предметов из Австралии * 
Океании имеется несколько десятков различных гарпунов, копий, пали;;, плетеный 
■анцьлрь, нагрудник из кабаньих клыков, шлем-маска, каменные топоры, бумеранги, 
рыболовные крючки и другие орудия и оружие. Имеется несколько кусков богато 
орнаментированной таны, набедренные повязки, различные украшения, а  также мод ел*



Хроника

океанийских лодок с аутригером. Более обширны коллекции по народам центральных 
и южных областей Африки. Здесь богато представлено боевое и охотничье оружие 
племен Центральной Африки, большое количество деревянной и плетеной утвари, 
плюются образцы тканей; примитивный ткацкий станок, предметы одежды и укра­
шения. Д о е о л ь н о  разнообразны и полно подобраны музыкальные инструменты ’ оаз- 
личного типа, от музыкальных луков до сложного инструмента — маримбы. Имеется 
серия культовых предметов в виде масок и различных идолов. Коллекция из Север­
ной Америки состоит из предметов одежды, орудий, рыболовных принадлежностей 
индейцев —  охотников Канады и индейцев области Великих озер. Имеется также 
коллекция по быту алеутов, представленная серией камлеек из сивушичьих кяшек, 
моделей, обтянутых кожей лодок, гарпунов, веревок из волоса и т. п., приобретенных 
у Заремба. Хорошо представлены культовые деревянные маски. Довольно большое 
собрание оружия (луков, стрел, копий), одеж д и украшений, а частности из над- 
крыльев жуков и перьев попугаев, говорит о бытовом укладе населения лесной зоны 
Бразилии. Имеются отдельные вещи из Патагонии (несколько боло) и Огненной 
Земли (наконечники стрел). Более культурные области Америки представлены неболь­
шой коллекцией древностей Мексики и Перу, среди которых имеются: глиняная иси- 
суда, образцы тканей, а также мумия девочки со всем погребальным инвентарем. 
Коллекции Умляуфа дополняются довольно большим собранием прекрасных фотогра­
фий, что дает воаможность не плохо иллюстрировать курс общей этнографии. Зару­
бежная Азия представлена главным образом собраниями из Китая, коллекцией по 
буддийскому культу Монголии и отдельными вещами из Кореи, Японии и Ирана. 
Собрание но Китаю состоит из нескольких сот предметов, :и>е»мущест,венчо из быта 
обеспеченных классов. Здесь большое количество одеж д, зыпгавок, украденчй, пред­
метов туалета, фарфора, безделушек и;: кости, камня и дерева, музыкальных инстру­
ментов, принадлежностей письма, большая серия картин различного содержания и т. ч. 
Наиболее ценными являются несколько больших круглых коробок для. хранения жен­
ских украшений, сделанных из красной л-жовчй мастики, со сложным резным орна­
ментом, и ряд предметов из перегородчатой эмали (клоазонэ). Значительно также ко­
личество предметов культа китайцев в виде статуэток, целой кумирни, изображений 
злых духов, погребальных фонарей и т. д. Довольно богата коллекция предметов буд­
дийского культа Монголии, собранная главным образом работниками Восточного раз­
ряда в середине прошлого столетия (проф. О. М. Ковалевским и академиком В. П.. Ва­
сильевым). Здесь имеется значительное количество культовой утвари, музыкальных 
инструментов, молитвенных вертушек, костюмов лам, статуэток божеств и большое 
собрание буддийских икон на дереве, полотне и бумаге. Имеется также небольшое 
количество вещей, характеризующих быт монголов: предметы одежды, оружие.

Большая часть собраний музея относится к народш СССР. Начиная обзор с во­
стока, отметим 'Небольшую коллекцию по быту чукчей, состоящую «з предметов 
одежды, орудий и изделий из кости. Довольно хорошо представлено население При­
морья. Имеется значительное количество предметов да быту нанайцев (гольдов), со ­
бранных В. К. Арсеньевым, М. Н. Павленко и Н. И. Воробьевым. Здесь представлена 
одеж да — прекрасные женские костюмы из кожи кеты, большое количество образцов 
вышивок, орудия (в частности ловушки для соболя), украшения и предметы шаман­
ского культа (шаманский костюм, бубен, много изображений божеств). Имеется не­
большая, -но хорошо подобранная коллекция по быту китайцев Уссурийского края, 
собранная В. К. Арсеньевым. Быт народностей Восточной Сибири представлен экспо­
натами по якутам— преимущественно утварью, ио эвенкам— костюмами, бурятам — 
утварью, оружием, моделью деревянного шестиугольного жилища. Есть предметы по 
быту народностей, живущих в Саянах (хакасы, карагассы), собранные Н. Ф. Катано- 
вы'.м, я  довольно большая коллекция по тувия-цам, собранная С. А. Теплоуховьш s  
1914 г. Эта коллекция включает одежды (к сожалению, сильно пострадавшие отмолн 
в период, когда музей был свернут), утварь, орудия ремесла (кузнечное дело, вы­
делка кожи), шахматы и игрушки, вырезанные из дерева и камня, образцы предметов 
питания и лекарств народной медицины. В музее хранится довольно большое собрание 
шаманских костюмов (сагажжих, эвенкийских, тувинских и др.) и более десятка ша­
манских бубнов. Довольно полно представлен быт кетов (енисейских остяков) в колг 
лекции, собранной И. В. Тюшняковым в 1916 г. Здесь имеется одежда, утварь, орудия 
труда, лыжи, охотничье оружие, сети, подлинные нарты, лодка-ветка, береетячая по­
крышка для чума и т. п. По народностям Западной Сибири хорошо представлен быт 
обских хантов (коллекция Новицкого), хантов с р. Вах (коллекция С. К. Кузне­
цова). Особенно тщательно подобрана коллекция по уходу и воспитанию ребят: 
люльки, одежды, серия игрушек (кукол с  головками из утиных носов и нарт из ути­
ных душек). Большое количество охотничьего и рыболовного инвентаря, модели жи­
лищ, лодок и т. п., а также коллекция меховых одеж д. Значительны собрания по 
народностям Средней Азии, преимущественно по узбекам. Здесь отметим одежды, 
украшения, предметы питания, утварь, орудия и образцы продукции ремесел (обра­
ботка металла, керамика, резьба по дереву). Ряд предметов, в частности прекрасно 
расшитые шелком кожаные шаровары, иллюстрируют бьгг казахов.



Хроника 225

Самые большие собрания музея представлены предметам, характеризующими быт 
народностей Среднего Поволжья — русских, татар, чуваш* мари, удмуртов и мордвы. 
Собрания по местным народностям состоят из большого количества одежды, головных 
уборов, украшений, вышивок, различной утвари, предметов искусства. Материалы, со­
биравшиеся в течение более полустолетия, дают возможность говорить об эволюции 
бытовых форм. Так, с  одной стороны, имеется некоторое количество старинных богато 
расшитых рубашек чуваш, мари и др., а с  другой,—  новы© образцы, где вышивка за­
меняется нашивкой полосок кумача, лент и т. о. Собрания дают возможность просле­
дить изменения а орнаментации костюма в связи с  изменением социально-экономиче­
ских отношений среди этих народностей. И з русских коллекций имеют ценность, 
кроме большого собрания одеж д, раскрашенная деревянная утварь и набор инстру­
ментов и досск для набоечного производства. Есть также большая! коллекция кру­
жев, изготовлением которых славилось русское населеяие мрая.

Кроме вещевого материала, в музее имеется большое собрание фотографий и 
рисунков, преимущественно по бьгту народностей СССР и особенно —  народностей 
края. Здесь хранятся оригиналы многих рисунков, опубликованных в печати, а также 
не малое число очень интересных снимков, особенно — относящихся к концу прошлого 
столетия, еще не вошедших в научный обиход и являющихся ценным документальным 
материалом, изучением которого необходимо заняться. Вообще собрания музея в не­
которой своей части имеют не| только учебное, но и солидное научное значение; из 
них можно почерпнуть не мало данных по этногенезу народностей края, но истории 
их развития, по характеристике тех отношений, которые складывались в крае в до­
революционное время. Так, например, в числе собраний по казанским татарам есть 
небольшая модель минарета, использованная во время русско-турецкой войны 1877— 
1878 гг. местными панисламистами при их попытке проооведи среди татар «газавата» 
против русских. Эту минаретку, надев на палку, агитаторы носили по деревням, пы­
таясь нарушить традиционную дружбу русского и  татарского трудового народа, вос­
становить татар против русских, якобы во имя опасения ислама.

Коллекции монтированы в специальной, довольно хорошего качества мебели. Име­
ются не плохие манекены, сделанные по фотографиям. Недостаточность помещения 
не дает возможности выставить все те экспонаты, которые было бы необходимо пока­
зать, и значительная часть коллекций магазинарова-на. Кроме того, так как музей 
имеет учебный характер, экспозиция сделана довольно тесно, с малым количеством 
иллюстративного материала и с  небольшим этикетажем.

Этнографический музей Казанского государственного университета представляет 
собой довольно солидную базу для развертывания подготовки специалистов-этногра- 
фов, особенно по местному многонациональному краю. Восстановление в составе Уни­
верситета кафедры этнографии и археологии, начало развертывания ею научно-иссле- 
довательской работы, связанной с полевыми исследованиями, дает перспективу роста 
музея и расширения его научных собраний.

77. И. Воробьев, Е. 77. Бусыгин, П j В. Юсупов

Э Т Н О Г Р А Ф И Я  В К Р А Е В Е Д Ч Е С К И Х  М У З Е Я Х  М О Л О Т О В С К О Й  О Б Л А С Т И

За время экспедиционной работы в районах Молотовской области летом 1947 г. 
я познакомилась с экспозицией трех музеев: Областного краеведческого музея в г. Мо­
лотове, Районного музея в г. Чердыни и Окружного музея в центре Коми-Пермяц­
кого национального округа — г. Кудымкаре.

Краеведческий музей в Молотове 'П р и н а д л е ж и т  к числу наиболее крупных музеев 
Западного Приуралья. Еще в дореволюционное время город Пармь являлся научным 
центром всего Прикамья; здесь проводились крупные археологические и этнографиче­
ские работы местными краеведами, из среды которых вышли такие исследователи, как 
Ф. А. и А. Ф. Тешгоуховы, И. Я- Кривощеков, И. Шестаков и др., оставившие ценные 
исследования и интересные коллекции, хранящиеся в Краеведческом музее. В настоя­
щее время музей имеет открытую экспозицию, развернутую в послевоенные годы. 
Самостоятельного этнографического отдела в музее нет. Комната, в которой сосре­
доточен этнографический материал, является дополнением к историческому разделу. 
За этнографией начинается отдел социалистического строительства. Аналогичное рас­
положение .материала встречаем и в других краеведческих музеях Молотовской обла­
сти. При осмотре музея поражает то обстоятельство, что этнографические коллекции 
занимают в нем крайне незначительное место. Этнография представлена двумя мане­
кенами пермяков неизвестного района, несколькими манекенами представителей дру­
гих национальностей, проживающих в Молотовской области, и небольшой витриной 
с изделиями из бересты и дерева. Такая экспозиция слишком «скромна» для крупного 
областного музея. Необходимо расширить рамки этнографической экспозиции и по­
полнить ее как старыми, так и материалами новых сборов.

15 Сов. этнография, № 1



226 Хроника

Краеведческий музей Чердыни принадлежит к числу старых музеев края. Он 
возник IB 1899 г. как общеобразовательный музей на базе этнографа ческого кружка 
при уездном земстве. В его организации принимала участие местная интеллигенция.
В настоящее время Чердынский музей играет большую культурно-просветительную 
роль в районе; в его стенах сосредоточены интересные и ценные коллекции. Здесь  
богато представлен отдел природы, имеются ценные археологические коллекции, ха­
рактеризующие хозяйство и культуру древнейшего населения края — его торговые 
связи с Востоком и Поволжьем, нашедшие свое отражение в памятниках сассаяидской 
эпохи и Волжской Болгарии, найденных на территории Чердынского края. В музее 
представлены также материалы по Ныробской ссылке М.* Н. Романова в 1601 г., 
местные иконы, оружие. Этнографические коллекции сосредоточены в одной комнате. 
Однако, этнографический материал, выставленный без определенной последователь­
ности, системы и этикетажа, дает очень смутное представление о культуре и быте 
населения Чердынского края. Вот краткий перечень основных тем, освещенных в 
экспозиции Чердынского музея. Скотоводство представлено витриной с инвентарем 
коновалов. Охота представлена несколькими старинными орудиями лова, ружьями 
и охотничьими _нартами, рыболовство—  несколькими рыболовными принадлежностями. 
В витринах сосредоточен самый разнообразный материал по быту, не подчинен­
ный определенной тематике: топорики, старинные деревянные замки, чернильницы, 
переносные «иконы-колодки» охотников, подковы для лошадей и т. д. На щите 
расположены изделия местных кузнецов: кресты, оуты для лошадей, ключи я ки­
стени (старинное оружие). Среди богато представленных железных бытовых изделий 
имеется маленькая витрина с женскими головными уборами: кокошниками и накол­
ками. В какой связи они здесь представлены, какой национальной группе принад­
лежали, в каких слоях населения и когда их носили? Где другие элементы костюма 
и предметы женского рукоделия? Вот деревянный рез-ной шкаф, по преданию сделан­
ный пленными шведами, а на полу — пруда изразцов, рядом витрина с изделиями 
чугунноделательных уральских заводов. Иллюстративный материал в экспозиции 
отсутствует. У противоположной стены стоит шкаф с деревянной посудой и другими 
предметами домашнего обихода. Сельское хозяйство представлено сохой, лопатой для 
навоза и деревянными вилами. Рядом с  сохой приютилась деревянная резная скульп­
тура «Христа» и «Николая чудотворца».

Отмечая большую культурно-просветительную работу Чердынского музея, цен­
ность его коллекций и положительные стороны в экспозиции других отделов музея, 
нельзя пройти мимо недостатков этнографической экспозиции и не отметить в этно­
графическом разделе крупных пробелов. Интересные экспонаты теряются среди массы 
дублетных вещей. В экспозиции пропущены такие важные темы, как костюм, жи­
лище, ткачество. Обозрению мешает скученность предметов, отсутствие этикетажа, 
плохое оформление, скопление экспонатов на полу, окнах, шкафах и т. д. Этнографи­
ческая экспозиция — заброшенный участок в работе Чердынского музея и нуждается 
в самой быстрой перестройке.

Окружной краеведческий музей имени П. И. Субботина-Пермяка в г. Кудымкаре 
вырос на базе выставки наглядных пособий при художественных мастерских. В 1920 г. 
он был оформлен как музей. В его организации принимали большое участие худож­
ники П. И. Субботин-Пермяк и Е. И. Субботина. В настоящее время музей поме­
щается в специальном здании и открыт для обозрения. Этнографическая экспозиция, 
как и в других краеведческих музеях, составляет часть исторического раздела. После 
обозрения экспозиции по древнейшей истории края посетитель переходит в зал, где 
сосредоточен исторический материал, относящийся к XVI—XIX вв. Среди уникальных 
исторических экспонатов имеются работы крепостного художника-пермяка А К. Кри- 
вощекова и миниатюры из меди членов семьи Строгановых, сделанные в 70-х годах 
XVIII в. известным архитектором, бывшим крепостным Строгановых, А. П. Воронихиным. 
Весьма интересны материалы по «караванному бунту» пермяков 1861 г. Этнографиче­
ский материал правдиво воспроизводит картину дореволюционного быта коми-пермяков. 
В экспозиции представлены два манекена: старушка-пермячка в национальном костюме 
за прядением льна и старик-пермяк за плетением лаптей. Возле манекенов на полу и 
на стене показаны бытовые предметы: утварь, посуда и деревянная религиозная скульп­
тура. Нагромождение разнообразных бытовых предметов на подоконниках затрудняет 
обозрение и .портит благоприятное впечатление от экспозиции первого зала; на окнах 
без всякой системы расположены самые разнообразные предметы, тематически не свя­
занные друг с  другом: набор деревянной лосуды для браги и пива, швейка, безмен, 
прибор для точки .веретен, музыкальные инструменты, ручной гончарный круг, изделия 
из бересты и древесных корней и, наконец, здесь ж е — витрина с «гальками», имею­
щими, по поверью населения, лечебные свойства. Значительно богаче представлены 
темы: «Художественное ткачество» и «Народная одежда». На боковых стенках экспо­
нированы предметы народного творчества: пояса и  вышитые полотенца. Пояса чрезвы­
чайно разнообразны по орнаменту и раскраске, но, к сожалению, не показаны различ­
ные опособы их плетения, не указано назначение и основные орнаментальные мотивы. 
Аналогичные замечания можно сделать и о витрине с полотенцами. Известно, что



Хроника £ 2 7

большое искусство проявляет женщина-пермячка при изготовлении домотканной пе­
стряди. Однако представленные в музее коллекции — образцы изделий Кудымкарокой 
ткацкой мас терской 1910— 1914 гг. и образцы крестьянской пестряди —  далеко не пол­
ны. Образцы тканей не подобраны по их назначению, раскраске, технике и лишены 
этикетажа. Теми ж е недостатками страдает и экспозиция набойки. Совершенно недо­
пустимо использовать в качестве фона для посуды ценную фигурную набойку. Народ­
ная одеж да коми-пермяков и техника ее изготовления представлены в экспозиции 
ткацким станком и комплектами мужской и женской одежды, как рабочей, так 
и праздничной. Отдельно выделены элементы более архаичные и уж е исчезнувшие 
в настоящее время, как то: мужская белая рубашка, женская рубашка с плечевыми 
вставками, набойчатый сарафан я головной убор «самшура». В пра;вом крыле второго 
зала представлены крупные экспонаты по сельскому хозяйству: соха с двумя раль- 
никами, деревянная вязовая борона, волокуша, примитивная телега, парные лодки-дол­
бленки и другие вещи по транспорту. Интересны щиты, ,на которых размещены ору­
дия охоты и вещи охотников и лесорубов.

Этнографическая экспозиция в музее Коми-Пермяцкого округа занимает значи­
тельное место. Однако и здесь дореволюционный быт представлен далеко не полно. 
Оформление стоит на более высоком уровне, чем в Чердынском музее, но и здесь 
в экспозиции недостает этикетажа, наблюдается разрыв темы и часто в погоне за 
внешним оформлением страдает содержание.

Подводя итоги, можно оказать, что этнографическая экспозиция занимает в осмо­
тренных н а м  музеях небольшое место. Методы показа этнографических материалов 
еще недостаточно определены; этнографические коллекции в большинстве случаев 
представляют случайные собрания и не отличаются полнотой. Собирательская этно­
графическая работа не ведется ib описанных музеях, за исключением случайных посту­
плений, и на нее следует обратить особое внимание. Плохо обстоит дело с кадрами: 
в осмотренных нами музеях нет ни одного этнографа-краеведа.

В. Белццер

Э Т Н О Г Р А Ф И Ч Е С К А Я  Р А Б О Т А  В М У З Е Я Х  В И Л Ь Н Ю С А

Летом 1947 г., будучи командирована Институтом этнографии Академии Наук 
в г. Вильнюс с целью изучения этнографических коллекций его музеев, я ознако­
милась с состоянием этнографической работы в этом городе.

В столице Литовской О С Р— тор. Вильнюсе средоточием этнографической работы 
является Институт истории Литвы Академии Наук (директор П. И. Покарклис). 
В системе Института истории имеется ряд музеев: Исторический музей, пока еще не 
развернувший экспозицию (директор И. И. Петрулис), и несколько этнографических 
музеев в Вильнюсе и в других городах (сюда относятся: один из наиболее крупных 
этнографических музеев Литвы — Музей культуры в г. Каунас, а также музей в 
г. Шауляй и Историко-этнографический в г. Шилуте).

Виленский этнографический музей (директор В. Жиленес) располагает значитель­
ными этнографическими фондами; экспонаты его характеризуют занятия, быт, веро­
вания, искусство населения Виленщины, а также этнографию Литвы В' целом. Немало 
внимания уделил Музей вопросам магазинного хранения, и оно поставлено хорошо. 
Экспозиция (Музея развернута пока в небольшом объеме в помещении Виленского 
художественного музея. Здесь в разделе «Народное искусство» можно видеть литов­
скую национальную одеж ду: разнообразные по красочности «siyonai»— тканые полоса­
тые и клетчатые юбки, «zmrtai» — узорчатые передники, женские головные уборы 
(из которых особенно интересен головной убор «nuometas», аналогичный белорусской 
«наметке» и украинской «напитке»). Здесь ж е даны яркие литовские пояса, украшен­
ные браным геометрическим орнаментом, ткани домашнего изготовления и худож е­
ственные вязаные изделия. Д алее показаны другие отрасли народного прикладного 
искусства: резьба и роспись по дереву, писанки — орнаментированные пасхальные яйца. 
Огромный интерес представляет скульптура Виленского края, помещенная в одной из 
комнат Виленского художественного музея. Это так называемые «dievukai» — «божки», 
деревянные резные полихромные фигурки, помещавшиеся в небольших- придорожных, 
кладбищенских и других часовенках. Чаще всего изображается «Smutkelis» —  Христос, 
«Pieta» —  богоматерь, Иоанн Непомук, Рок, Исидор, Георгий и др. Трактованные в 
народном духе и лишь частично отражающие влияние церковного искусства, эти 
скульптуры представляют одну из своеобразных отраслей народного искусства. В том 
ж е зале представлено собрание литовских лубочных картинок.

В Вильнюсе, кроме этнографического музея, имеется Караимский музей (директор 
проф. М. С. Шапшал), экспозиция которого дает историко-этнографическую характе­
ристику крымских и литовских караимов !.

1 Более подробная информация о караимском музее помещена ниже.

1 5 *



Хроника

Музеями проводилась экспедиционная работа: в 1946 г. груша этнографов Инсти­
тута истории выезжала в  Шяуляйский район, где изучались народная архитектура, 
пчеловодство и другие промыслы, обыч'аи и обряды литовцев. В 1947 г. состоялась 
поездка р Восточную Пруосию для сбора ценных 'историко-этнографических экспо­
натов.

Оживленная работа ведется в области фольклора. В составе Института истерии 
Литвы имеется фольклорная секция (руководитель проф. Гайдулис). Проводится ра­
бота но систематизации и обработке 'Имеющегося - а  Институте огромного архива 
фольклорных записей. Одной из центральных тем исследовательской работы секции 
является фольклор Великой отечественной войны. Профессором Балъджус и научным 
сотрудником Вимярите ведется работа по литовской сказке и подготовка издания «На­
родные литовские сказки» в трех томах. В 1947 г. подготовлен первый том этого 
издания; сюда входит 300 сказок о животных, ранее не опубликованных. Начата ра­
бота до составлению хрестоматия по фольклору, предназначенной для учащихся выс­
ших учебных заведений. В фольклорной секции есть кабинет фонограмм (руководитель 
проф. Ю рга), где ведутся записи и изучение литовской народной музыки. Производятся 
записи песен от народных исполнителей и систематическая работа, по расшифровке 
фонограмм и приведению в порядок фонотеки. Проф. Юрга подготовлено к изданию 
250 песен Вкленщины {записанных преимущественно им самим). Это главным образом 
лирические песни, которыми так богаты литовцы {песни преимущественно одноголос­
ные, публикуются без гармонизации, в том виде, как они исполняются в народной 
среде). Сборник должен явиться практическим руководством для учителей и руково­
дителей музыкальных кружков.

Этнографическая работа в Вильнюсе ведется и в стенах университета. Доцент 
Государственного литовского университета (кафедра всеобщей истории искусств) 
доктор Г. Каирюкштите-Яцинене работает над темой: «История литовской народной 
одежды». Тема эта до настоящего времени не имеет еще должного освещения в ли­
товской этнографии. Под руководством Г. Каирюкштите-Яцинене созданы 20 художе­
ственных акварелей по литовскому национальному костюму.

Г. Маслова

КАРАИМСКИЙ ИСТОРИКО-ЭТНОГРАФИЧЕСКИЙ МУЗЕЙ

В г. Вильнюс, столице Литовской GCP, находится единственный в мире караим­
ский историко-этнографический музей. Караимы — немногочисленный и этнически не­
однородный . народ — представляют значительный интерес для этнографического иссле­
дования и до сих пор недостаточно изучены. Как известно, основной этнический 
центр караимов в СССР находится в Крыму, в районе Чифут-Кале близ Бахчисарая. 
Кроме того поселения караимов в СССР имеются в Ростовской области, на Кубани 
(станица Михайловская), в Литовской 'ССР (район Т-ракая) и т. д. На территории Ли­
товской СОР караимы живут еще с  конца XIV в., когда великий князь литовский 
Витовт, после победоносного похода в Крым, вывел оттуда несколько сотен караимов 
и поселил их на граяицах Литвы и в районе Тракайского замка для несения охраны 
от рыцарей-меченосцев. У караимов, осевших в Литве, в течение рада столетий отор­
ванных от основной массы своего народа и обитавших в инородной национальной 
среде, сохранился без особых изменения ряд характерных особенностей языка XIV я., 
•в частности значительное число половецких корней и слов, оставшихся у них от еще 
более раннего времени и  ни у какого другого народа в такой мере не наблюдающих­
ся. Эти особенности языка литовских караимов представляют значительный интерес 
для восточного языковедения, в частности для изучения исчезнувшего ныне половец­
кого языка. Другие поселения караимов находятся в различных странах Ближнего 
Востока: в Сирии, Палестине, Трансиордании, Турции, а также в Египте. Немного­
численный, но активный и одаренный народ, караимы отличаются яркими, своеобраз­
ными чертами культуры и быта, в которых различные влияния народов, на чьей тер­
ритории находятся поселения караимов, не стерли своеобразного, только им прису­
щего колорита.

Караимский историко-этнографический музей в г. Вильнюс сосредотачивает 
памятники письменности; материальной и духовной культуры караимов всего мира. 
Экспонаты музея делятся на 5 основных отделов: 1) Отдел памятников письменно­
сти. Здесь находятся подлинные исторические документы: грамоты литовско-польских 
королей, султанские фирманы, тарханные ярлыки крымских ханов, арабские и иран­
ские рукописи. Эти документы освещают взаимоотношения литовско-польских коро­
лей с Востоком, а также ряд сложных вопросов ориенталистики, как, например, во­
прос о термине «тархаи» и т. д. Хранящиеся в музее рукописи изучаются такими 
крупными ориенталистами, кай академик Крачковский и др. 2) Отдел этногра­
фический содержит обширную коллекцию стари.нного караимского и другого восточ­



Хроника 229

ного оружия, военных доспехов и т. д. 'В коллекции имеется ряд редкостных экспо­
натов, как, например, турецкая сабля с утолщенным концом, рыцарский восточный 
пояс и  др. В отделе богато представлены караимские народные! одежды, обувь, голов­
ные уборы, ручиые ткани, поделки из дерева и кости, вьгпмвки, домашняя обста­
новка, утварь и т. д. Собрания этого отдела, исключительные по полноте и разнообра­
зию подбора экспонатов, представляют особенный интерес для этнографов, так как 
в связи с  изменением условий жизни караимов данные предметы постепенно выходят 
из употребления и становятся большой редкостью. 3) Отдел иконографии включает 
картины, гравюры, рисунки, фотографии типов караимов в их национальных одеждах, 
их храмов, жилищ и т. д . В отделе имеется ряд картин недавно умершего талантли­
вого караимского художника Эгиза (Икиза). Экспонаты данного отдела представляют 
несомненный интерес и ценность для этнографов, особенно ввиду того, что огромные 
разрушения, причиненные немецкими захватчиками, тяжело коснулись и караимских 
культурных и бытовых ценностей, многие из которых сохранились только в макетах, 
воспроизведениях и образцах музейного собрания. 4) Предметы религиозного культа. 
Религия караимов со времен основателя их вероучения Анан ибн Дауда, жившего 
в VIII в., и доныне сохранила своеобразные синтетические черты, отражающие не­
однородность этнического состава караимов и влияния иудейской и мусульманской 
культур. Экспонаты этого отдела являются уникальными. 5) Отдел нумизматики со­
держит коллекции монет: арабских, персидских, турецких, крымско-татарских (чека­
ненных :в Чифут-Кале караимами, находившимися на служ бе у крымских ханов). Осо­
бенно интересны редкие диргемы династий Омейядов и Аббасидов, а также ряд уни­
кальных экземпляров, как, например, повидимому, единственная сохранившаяся монета 
первого турецкого султана Османа. Нумизматическая коллекция Караимского! музея 
представляет значительный интерес, изучение и опубликование ее помогут выяснить 
ряд сложных вопросов восточной нумизматики и уж е сейчас позволяют внести неко­
торые коррективы в исследования крупнейших ученых-ориенталистов, как академик
В. iB. Бартольд, шроф. В. Д . Смирнов.

Кроме охарактеризованных выше экспонатов при музее имеется специальная биб­
лиотека по мусульманскому Востоку (под культурным влиянием которого находятся 
и караимы), в частности, по вопросам происхождения, языка, литературы, истории, 
культуры и религии караимов. Научное значение библиотеки неоднократно отмечалось 
уж е в изданиях Академии Наук *.

Ограниченность помещения, которым располагает музей, и незначительность его 
штатов не позволяют полностью развернуть экспозицию ц наладить публикацию и 
изучение фондов. Следует пожелать, чтобы с включением Караимского историко- 
этнографического музея в состав научных учреждений Академии Наук Литовской 
ССР отмеченные недостатки были устранены и ценнейшие экспонаты музея стали 
предметом широкого изучения этнографов-ориенталистов.

Г. Федоров

ИНСТИТУТ ИСТОРИИ, ЯЗЫКА И ЛИТЕРАТУРЫ 
КАРЕЛО-ФИНСКОЙ БАЗЫ АКАДЕМИИ НАУК СССР

Карельский Научно-исследовательский институт культуры (ныне Институт исто­
рии, языка и литературы Карело-Финской базы Академии Наук СССР) в Петрозавод­
ске организован в январе 1931 г. Это первое научное учреждение карельского народа. 
Дореволюционная Карелия не имела научных учреждений. Царское правительство и 
его олонецкие чиновники душили богатейшую культуру карел и вепсов. «Нет и не 
существует карельского народа, как национальности,— доказывал в 1900 г. местной 
интеллигенции олонецкий губернатор Левашев.—• Нет карельского языка и быть не 
должно, а кто вздумает мыслить иначе, пусть пеняет на себя»2. Губернские власти 
преследовали за малейшую попытку просветить карельский народ. Они исходили из 
«высочайших указаний» Николая II, который на одной из докладных записок олонец­
кого губернатора, сообщавшего об открытии иескольких русских школ, «начертал»:. 
«Излишняя торопливость вовсе нежелательна».

В Карелии до революции не велось и какой-либо организованной научно-исследо- 
вательской работы. Ею занимались некоторые! приезжие ученые-одиночкв или местные 
самоучки. Но их труд не находил оценки в местном обществе, и часто, лишенные 
какой бы то ни было поддержки, они безвременно погибали от голода нужды. В со­
временных .исследованиях мало обращается внимания на то, каких усилий стоило рус­
ским ученым — П. Н. Рыбникову, А. Ф. Гильфердингу, Е. В. Барсову, В. Харузину,
А. А. Шахматову, краеведам-любителям Шайжину, Лескову и другим обнародовать

1 См. Отчет о деятельности Академии Наук СССР, Л., 1927, стр., 144, а также 
«Известия Академии Наук СССР», VII серия, Отдел гуманитарных наук, 1928, стр. 244.

2 Архив Института истории, языка и литературы, фонд «1905 г. в Карелии», дело  
№ 25, Стенограмма1 беседы с врачом Шиф.



230 Хроника

свои открытия. Величайшей заслугой этих пионеров науки в Карелии является то, что 
они открыли «Исландию русского эпоса» — Олонецкий край.

Только в советские годы, под руководством партии Ленина — Сталина, при 
мощной поддержке великого русского народа и, прежде всего, его самого передового 
отряда пролетариев Ленинграда, карельский народ получил широчайшие возможно­
сти политического, экономического и культурного -развития. Декрет о создании Ка­
рельской Трудовой Коммуны 7 июня 1920 г. подписал М. И. Калинин — ближайший 
соратник В. И. Ленина и И. В. Сталина, лично изучивший за годы ссылки (1904— 
1905) жизнь и быт ̂ карельского народа; в советские годы он один из первых обратил 
внимание на богатейшую устную поэзию карел. За истекшее тридцатилетие сделано 
очень много для развития культуры карельского народа. Ярким доказательством за­
боты Советского правительства и лично товарища Сталина о дальнейшем росте 
культуры карело-финского народа является организация в Карело-Финской ОСР в на­
чале 1946 г. научно-исследовательской базы Академии Наук СССР, в состав которой 
вошел и Институт истории, языка и литературы.

За 17 лет своего существования Институт подготовил и издал до сотня -названий 
своих трудов и сборников. Наряду с  книгами: «К вопросу о петроглифах Карелии», 
«Очерки по истории древней Карелии» А. М. Линевокого, «Карелы и Карелия в Нов­
городское время» С. С. Гадзяцкого, «Очерки по социально-экономической и стода  
Карелии в XVI—XVII вв.» Р. Б. Мюллер и др., изданы сборники: «Сказки Карель­
ского Беломорья» («Сказки М. М. Коргуева»), «Народное творчество Карело-Фин- 
сксй ССР», «Сказки Ф. П Господарем», «Чудесные сказки» (in карельском яз.), 
«Песни и сказки на Онежском заводе», «Вепсские сказки», «Карельские сказки» (на 
карельском яз.), «Былины Пудожского края», «Былины П. И. Рябинина-Андреева». 
«Русские плачи Карелии», «Плачи Ирины Федосовой», «Песни народов Карело-Фкн- 
окой ОСР», «Старая и новая Карелия в частушках», «Старинные карельские ттесни», 
«Карельские эпические песни» (на карельском! яз.) и многие другие. Издано также 
около десятка работ по фчино-уттраведевшо. В редактировании и составлении этих 
работ участвовали; М. К. Азадовский, Н. П. Андреев, А. М. Астахова, Н. Б. Ларин, 
акял. И. И. Мещанинов, члеи-копр. АН OGCiP Д. В. Бубших. В послевоенные (1945— 
1947) годы Институт подготовил 21 работу, объемом в 269 азт. листов, из котэтых 
15 кккг объемом в 154 авт. листа сданы в печать. В числе их сборники.: «Сказки н 
песни карельской сказительницы Никифоровой» (на южнокарельском диалекте) — 
составитель В. Я. Евсеев; «Избранные карельские сказки» (на севернокарельском диа­
л ек т е)— составитель X. И. Лехмус; «Избранные произведения карельских сказите­
лей» (антология)— подготовил к печати и перевел на русский язык В. Я. Евсеев. 
Этими сборниками Институт начал разработку большой проблемы «Карельский 
фольклор и карело-финский народный эпос «Калевала». Институт в прошлом мало 
занимался исследовательской работой в области карельского фольклора, в пла­
нах Института преобладая русский фольклор. Такое положение было ненормальным, 
и оно сейчас наживается. Подготовленные сборники карельского фольклора составят 
серию «Библиотека каре ло-финского фольклора», которая будет издана в течение 
1948— 1949 гг. «Библиотека русского фольклора Карелии», состоящая из 8 сборников, 
включает: «Избранные причитания», «Народная лирика Карелии», «Избранные были­
ны», «Северные исторические песни», «Старые сказки Карелии» (ранние записи), «Бы­
лины Ивана Герасимовича Рябинина-Андреева», «Фольклорные записи А. А. Шахматова 
в Прионежье», «Фольклор Советской Карелии» (подготовлено к печати А. М. Астаховой, 
М. К. Азадовским и В. Г. Базановым). Вышли в свет: «Избранные причитания»
и «Фольклор Советской Карелии», в ближайшее время выйдут и остальные сборники. 
Одновременно с созданием антологии русского фольклора Карелии серия ставит своей 
целью и издание наиболее ценных из еще не опубликованных материалов. В̂  после­
военный период Институт продолжал работу и в области проблемы «Русский фоль­
клор Карелки, как составная часть литературы Карело-Финской ССР». В этом плане, 
помимо «Библиотеки русского фольклора Кавелин», особый интерес представляет за­
конченный в 1946 г. В. Г. Базановым и А. П. Разумовой сборник фольклора Великой 
отечественной войны под названием «Причитания русского Севера». В сборник вошли 
материалы, записанные в районах Печоры, Заонежья и Пудожа. В причитаниях отра­
жаются .глубокие патриотические чувства советских людей — мотив в причитаниях 
совершенно новый. В области фияно-угроввдения Институт подготовил к печати моно­
графию Д . В. Бубриха «Историческая фонетика финского (суоми) языка» и сборник 
«Советское финно-утроведение», т. I, в котором освещаются проблемы научной грам­
матики не только прибалтийско-финских, но и восточно-финских языков (коми, удмурт­
ского и др.). Помдаю научно-исследовательской и издательской деятельности Инсти­
тут ведет большую собирательскую работу в районах республики. «По следам Рыбни­
кова и Гидьфердинга» црошли, вслед за братьями Ю. М. и Б. М. Соколовыми 
и А. М. Астаховой, молодые исследователи — сотрудники Института: В. Г. Базанов,
А. Д . Соймонов, А. Н. Нечаев, Н. В. Новиков, братья В. и К. Чистовы, А. П. Р азу­

м ом , А. В. Белованова и др. Записано по русскому фольклору до 9 098 печатных 
листов материала, в котором представлены все жанры. Велась также собиратель­
ская работа и по национальному фольклору (работы В. Я. Евсеева и Е. П. Каллио



231

и др.). В результате, архив Института имеет около 10 тысяч произведений 
карело-финского и вепсского фольклора. Силами лингвистов Института исследовано 
200 населенных пунктов Карело-Финской ССР и собран богатейший диалектологиче­
ский материал, раскрывающий формирование карельского разговорного языка- и исто­
рическое происхождение карел. Большинство лингвистических экспедиций возглавлял 
заслуженный деятель науки Карело-Финской ССР Д . В. Бубрих. При его ближайшем 
участии Институт ведет работу по составлению диалектологического атласа карель­
ского языка: сделано около 300 диалектологических карт. Война, навязанная немецко- 
фашистскими захватчиками советскому народу, не прервала научно-исследовательской 
деятельности Института. В прифронтовых районах сотрудники Института собрали 
богатый материал об участии карело-финского народа ® Великой отечественной войне. 
Материал характеризует партизанскую войну на территории Карело-Финской ССР, 
борьбу Героев Советского Союза Карело-Финской ССР, экономику и героев советского 
тыла в годы войны, карельский фронт и жизнь советских людей в оккупации. 
М. Н. Анисимова и Е. С. Гардин в 1946— 1947 гг. составили первый сборник доку­
ментов о партизанской войне на территории Карело-Финской ССР. Несмотря на огром­
ный ущерб, нанесенный немецко-финскими оккупантами Институту (разрушены: слу­
жебное здание, все жилые дома, разграблена и вывезена в Хельсинки богатейшая 
в республике фундаментальная библиотека, большое число рукописей и т. д .), в ко­
роткий срок (1945— 1946) коллектив Института полностью восстановил в довоенном 
объеме научную деятельность и прерванные войной научны© связи. Вхождение в си­
стему Академии Наук GGCP значительно увеличило возможности научной работы 
Института. В настоящее время привлечены для консультации и работы А. И. Андре­
ев, А. Я. Брюсов, М. К. Азадовский, А. М. Астахова:, А". В. Предтеченский, 
С. Н. Валк, Ф. П. Филин, Д . В. Бубрих и др. Восстановлены научная библиотека 

и архив Института. В ноябре 1946 г. в Ленинграде Ученый Совет Института 
в составе специалистов по истории, лингвистике и фольклористике народов Севера 
утвердил перспективный план работы Института на ближайшее пятилетие. В этом 
плане первостепенное место занимает разработка истории карело-финского народа. 
Центральной работой ближайшего пятилетия является труд «История Карелии с древ­
нейших времен до наших дней», над которым работают три авторских коллектива, 
возглавляемые А. И. Андреевым, А. В, Предтеченским и Н. А. Корнатовским.

В 1946 г. Институт возобновил археологические раскопки на территории ресиу- 
■блики. В течение ближайших пяти лет археологи обследуют значительную часть 
Карело-Финской ССР. В первую очередь будут возобновлены раскопки памятников 
неолита по маршруту Белое озеро — Белое море и памятников феодализма Прила- 

дожья. Всеми раскопками в республике руководит заслуженный деятель науки 
Карело-Финской ССР А. Я. Брюсов, бессменно, в течение почти 20 лет, занимающийся 
изучением древней истории Карелии. Его ученик As М. Линевский работает над 
монографиями: «Древнее общество карел» и «Карелы» (этнографическое исследова­
ние). Исследовательские работы намечены и по теме «Карело-Финская ССР в период 

Великой отечественной войны».
Большое место ® пятилетнем плане Института отведено сектору литературы, со­

трудники которого работают над темами: «Карельский фольклор и карело-финский 
народный эпос «Калевала» и «Русский фольклор Карелии как составная часть литера­
туры Карело-Финской ССР». По первой теме предполагается подготовить сборник но­
вых вариантов рун «Калевалы», записанных в советское время в карельских районах 
республики, и три исследования по отдельным проблемам «Калевалы». В 1949 г. 
исполняется столетие со дня выхода в свет второго (полного) издания «Калевалы». 
Институт предполагает эту дату отметить созывом широкой научной сессии. В обла­
сти русского фольклора Институт продолжает работу над произведениями крупных 
русских сказителей Карелии: А. М. Пашковой, Ф. Н. Свиньина, Ф. А. Конашкова 
и др. Сектор языка Института наметил изучение диалектов карельского языка. В те­
кущем пятилетии будут собраны и изучены диалектологические материалы ливвикав 
и калининских карел. Одновременно лингвисты Института будут изучать современный 
финский язык и диалекты русского языка Карело-Финской ССР. Крупной вехой в 
работе сектора языка Института должна быть вторая всесоюзная конференция по 
■финно-угроведению, которую намечено провести, в 1948 г. в гор. Петрозаводске.

Н. Шитое



232 Хроника

ВТОРАЯ СЕССИЯ КАБАРДИНСКОГО НАУЧНО-ИССЛЕДОВАТЕЛЬСКОГО
ИНСТИТУТА

Одним из ярких показателей роста социалистической культуры в национальных 
республиках и областях нашей страны являются организация и результаты научно- 
исследовательской работы на местах. Доказательством тому служит деятельность 
Кабардинского на у1Т г.но - иссл едов ат ел ъс ког о института.

15 18 августа 1947 г. в г. Нальчик состоялась вторая научная сессия этого
Института. Организуя научную работу в послевоенные годы, Институт сумел объеди­
нить силы ие только местных, но и центральных научных учреждений (Академии 
Наук СССР, Московского гос. университета, Государственного исторического музея, 
Института этнографии Академии Наук, гос. музея этнографии и др .). Это обеспечило 
активное участие ib работе сессии ряда научных работников Нальчика, Москвы, Ленин­
града, Дзауджикау и других городов. Руководил сессией Герой Социалистического 
Труда, дважды лауреат Сталинской премии академик И. И. Мещанинов.

Вторая сессия явилась продолжением научно-исследовательской работы, начатой 
первой сессией, состоявшейся в 1946 г. 1 Задача данной сессии и заключалась в том, 
чтоб подвести итоги проделанной в республике за истекший год научно-исследова- 
тельской работы и наметить основные научные проблемы для их изучения в дальней­
шем. Но сессия была проведена накануне знаменательной даты — 30-й годовщины 
советской м асти , поэтому она явилась как бы отчетной сессией, подытоживающей 
научно-исследовательскую работу в Кабарде за весь советский период. Вполне есте­
ственно, что сессия оказалась и своеобразным, смотром научных сил и культурных 
достижений Кабардинской АССР — республики, весьма богатой разнообразием науч­
ных проблем.

При самой активной помоши и внимании со стороны Совета министров и Обкома 
ВКП(б), Кабардинский научно-исследовательский институт хорошо подготовился 
к сессии. Институт привлек к участию в сессии и работников комплексной Кавказ­
ской экспедиции Академии Наук СССР и основных (руководящих работников местной 
промышленности и сельского хозяйства. Это обеспечило возможность, разработки об­
ширной и интересной программы работы сессии, с постановкой докладов не только по 
культурно-историческим вопросам, но я по важнейшим проблемам, связанным с изуче­
нием производительных сил республики.

Были организованы 3 секции: секция производительных сил  (руководитель
С. С. Кузнецов), секция истории (руководитель Г. А. Кокиев) и секция языка и лите­
ратуры (руководители Н. Ф. Яковлев и Г. П. Сердюченко). Кроме того Институтом, 
совместно с ИИМК АН CCGP и Гос. историческим музеем, заблаговременно была 
организована комплексная экспедиция (под руководством автора настоящей заметки) 
по изучению Кабарды в культурно-историческом отношении. Экспедиция работала 
в составе археологического отряда и двух групп — фольклорной и этнографической. 
К сессии были подготовлены две выставки: наиболее интересных археологических ма­
териалов экспедиции 1947 г. и изданной Институтом книжной продукции за 1946 г. 
Лучшими экспонатам, на выставке были: а) могильный инвентарь (кремневые вклады­
ши и архаичный глиняный сосуд) из наидревнейшего для Центрального Кавказа по­
гребения, вскрытого в кургане у с. Ст. Леекен (начало II тыс. до н. э.), и б) клад 
бронзовых вещей, найденный в глухом горном ущелье р. Псыган-су, близ сел. Жем- 
тала (бронзовые сосудики —  «ситулы» с звериными ручками, топоры кобаиской куль­
туры, цепь, кинжальные ножны и др.). Уникальной находкой является прекрасная 
бронзовая ваза с звериными ручками, склепанная из шести полос. Предположительно 
жемталинсюий клад может рассматриваться как клад мастера-металлурга и датиро­
ваться VII в. до н. э.

В работе сессии приняли участие: секретарь Обкома ВКП(б) Н. П. Мезян, 
Председатель Президиума Верховного Совета Каб. АССР Ч. К. Куда ев, Председатель 
Совета министров Каб. АССР т. Казмаков и другие члены правительства ч ответ­
ственные работники республики. Сессию открыл акад. И. И. Мещанинов. В простран­
ном вступительном слове он подчеркнул значение данной сессии в деле дальнейшего 
развития научно-исследовательской работы .в республике, дал положительную оценку 
научной ,и издательской деятельности Института, но вместе с тем отметил еще сла­
бое участие в исследовательской работе местных научных сил.

Первым на пленарном заседании сессии с  докладом «Развитие социалистической 
культуры в Кабардинской АССР за 30 лет советской власти» выступил секретарь 
Обкома ВКП(б) по пропаганде М. К. Н аков. На ряде убедительнейших фактов он 
наглядна показал, как за годы советской власти кабардинский народ с помощью 
своего старшего брата —■ великого русского народа, под руководством большевистской 
партии и советского правительства, добился поразительных успехов в  деле как хозяй­
ственного, так и культурного строительства в республике. М. К. Наков подчеркнул,

1 См, «Вопросы истории», 1947, № 1.



Хроника 223

что в дальнейшем развитии культуры кабардинского народа важную 'роль должен 
сыграть сравнительно молодой Кабардинский научно-исследовательский институт.

С работой и задачами комплексной Кавказской экспедиции Академии Наук СССР, 
■работавшей в Кабарде в 1947 г., познакомил участников сессии начальник экспедиции 
проф. С. С. Кузнецов. На пленарном ж е  заседании выступили: Е. П. Маслов с докла­
дом «Проблемы развития производительных сил Кабардинской АССР» и лауреат Ста­
линской стремии М. Л. Яницкий с докладам «Малшнское железорудное месторожде­
ние». Крупнейшему в мире Тырны-Аузскому молибденовому месторождению были 
посвящены выступления Н. А. Хрущева и А. В. Пека.

Доклад «а тему «Основные проблемы древней истории и археологии Кабарды» 
сделал Е. И. Крупнов. Докладчик показал, что, занимая географически центральное 
положение на Северном Кавказе, Кабарда с  древнейших времен находилась вблизи 
скрещения широких путей, связывающих цивилизации Востока и Запада. Она также 
была ареной различных исторических событий и потому сохранила в своих недрах 
множество культурных остатков различных эпох и народов. Отметив сравнительно 
слабую изученность прошлого Кабардинской земли и научную значимость уж е из­
вестных материалов, докладчик подробно охарактеризовал ряд ведущих проблем, свя­
занных с восстановлением исторического прошлого Кабардинского народа с древней­
ших времен до современности, и подчеркнул, что успешное разрешение этих проблем 
будет иметь решающее значение не только для истории Кабарды, но и для истории 
всего Северо-Кавказского края.

По желанию участников сессии, работа секции история и секции языка и литера­
туры протекала на совместных заседаниях. Первым на таком объединенном заседания 
с интересным докладом «Малокабардинские поселения в XVI— XVIII «в. в централь­
ной части Кавказа» выступил Г. А. Кокиев. В обстоятельном докладе проф. Кокиев 
установил время и направление движения адыго-кабардинской этнической волны 
в восточных районах Центрального Кавказа в период позднего средневековья. Высту­
павшие по докладу признали, что выводы докладчика имеют принципиально1 важное 
значени© для истории не только кабардинского, но и других народов Северного 
Кавказа. Вопросу о переселении кабардинцев в Турцию в XIX в. был посвящен доклад 
М. С. Тотоева, вызвавший оживленные прения. Ряд выступавших отметили существен­
ные недостатки доклада ■— недооценку подстрекательской роли европейских держав 
в кавказских делах {например, Англии), отсутствие историзма и проч. Доклад «Зем­
левладение и землепользование в Кабдрще в XVIII—XIX вв.» был прочитан А. В. Ма­
монтовой. Близкий по тематике доклад «Докапиталистические земельные ренты 
в Кабарде накануне крестьянской реформы 1867 г.» сделал С. А. Комиссаров. Оба 
доклада были основаны на новых архивных материалах, содержащих интересные по­
ложения, и вызвали оживленное обсуждение. Е. IT. Студенецкая выступила с докла­
дом «К 'вопросу о национальной кабардинской одежде». Итоги работы по этой теме 
имеют весьма важное значение для местной истории. В докладе была подчеркнута 
ведущая роль материальной и духовной культуры кабардинского народа в эпоху 
позднего средневековья в среде кавказских горцев, верно определено и значение 
кабардинского костюма, оформившегося «а Северном Кавказе еще в эпоху средневе­
ковья. Но, по общему признанию выступавших по докладу, в нем была недостаточно 
прослежена специфичность именно кабардинской одежды, что должно было являться 
главным достижением доклада.

И з серии филологических докладов, прочитанных на объединенном заседании двух 
секций, особый интерес вызвал доклад Г. Ф. Турчанинова, посвященный кабардин­
скому эпиграфическому памятнику, широко известному под названием «этокского 
истукана» (хранится в Гос. историческом музее). В греческой надписи (прочитанной 
еще акад. Латышевым) Г. Ф. Турчанинов установил подлинно кабардинские слова, 
тем самым впервые и неоспоримо доказав наличие в период средневековья адыго­
кабардинской письменности с использованием греческого алфавита. Однако, вопрос 
о времени написания посвятительной надписи «Дука-беку» следует считать открытым 
и отнесение докладчиком изучаемого памятника, к XII веку — весьма сомнительным, 
так как старая датировка памятника 1623 годам новым чтением надписи остается 
не поколебленной. К сожалению, свой блестящий филологический анализ надписи 
Г. Ф. Турчанинов не дополнил искусствоведческим анализом рельефных изображений 
на этокском истукане. А этот анализ, вероятно, прояснил бы и вопрос о дате. Но 
и независимо от этого результат нового чтения надписи на этокском истукане следует  
рассматривать, как крупное научное достижение, имеющее важнейшее значение для 
исторической характеристики бывшего до Октябрьской революции бесписьменным 
кабардинского народа. В докладе «Культура кабардинцев по данным языка» 
Н. Ф. Яковлев на ряде примеров продемонстрировал, насколько в языке кабардинского 
народа сохранились, теперь уж е в качестве пережиточных форм, следы очень древних, 
еще тотемистичесних представлений; вместе с  тем докладчик показал и следы былых 
связей кабардинского народа с окружающим культурным миром. В докладе «Основ­
ные задачи в изучении кабардинского фольклора» Г. П. Сердюченко впервые дал пе­
риодизацию кабардинского фольклора, начиная от периода завершения нартовских



234 Хроника

•сказаний (XI— XV ав.), до современности. Докладчик особое внимание обратил на 
необходимость сбора и изучения современного фольклора (периода Великой Отече­
ственной войны и послевоенных лат), являющегося важнейшим историческим источ­
ником и вместе с тем показателем культурного роста кабардинского народа. С боль­
шим интересом участники сессии прослушали доклад А. О. Шогенцукова на тему 
«Цикл нартовских сказаний о Сосруко». Приведя множество местных вариантов ска­
заний, докладчик показал, что этот цикл столь же присущ кабардинцам, как и осе­
тинам и другим горцам Северного Кавказа. Крупнейшим достижением докладчика 
явилось правильное осмысление самого имени «Сосруко» только на кабардинском 
языке (как сына такого-то). Это обстоятельство вполне допускает признание за кабар­
динцами приоритета в первом появлении этого имени в кабардинской среде.

На заключительном пленарном заседании был поставлен доклад майора Государ­
ственной безопасности А. О. Алхасова «Обзор исторических фондов архива Кабар­
динской АССР». Докладчик сообщил, что архив Кабардинской республики содержит 
ценнейшие да-иные по различным отраслям краеведения и кавказоведения.

Подводя итоги; второй научной сессии Кабардинского научно-исследовательского 
игститута, председательствующий акад. И. И. Мещанинов вновь вернулся к грече­
ской надписи на этокском истукане, дополнил чтение, предложенное! Г. Ф. Турчани­
новым, дав некоторым словам новое толкование', и снова охарактеризовал доклад 
Турчанинова как научное открытие, имеющее крупнейшее значение для местной' 
истории.

По примеру прошлого года, все доклады, прочитанные на данной сессии, будут  
Изданы в очередном томе «Ученых записок» Института. Хорошо организованная и 
успешно проведенная сессия доказывает, что Кабардинским научно-исследовательским 
институтом заложены прочные основы для организация серьезной научной работы з 
республике.

Е. Крупное

ЭТНОГРАФИЧЕСКИЕ И ФОЛЬКЛОРНЫЕ РАБОТЫ В КИРГИЗСКОЙ ССР

Одно из наиболее замечательных достижений Советского Киргизстана за годы, 
прошедшие со времени Великой Октябрьской социалистической революции,— это раз­
витие науки, являющееся прямым и непосредственным следствием преобразования 
бывшей отсталой колониальной окраины в цветущую советскую социалистическую 
республику. В дореволюционной Киргизии не существовало никаких условий не толь­
ко для развития научной деятельности, но и вообще для какой-либо работы в области 
культуры и просвещения. Показателем культурной отсталости киргизского народа 
может служить то, что грамотность в 1913 г. не превышала здесь 2%. В школах 
обучались преимущественно дети кулаков и манапов. Киргизы не имели возможности 
печатать книги на родном язьгке. Замечательное творение народа — героический эпос 
«Мавас» — оставался незаписанным, произведения прославленных наводных акынов 
Калыгула, Арстанбекя, Кылыча и других не могли увидеть свет, а один из лучших 
среди них Токтогул Сатылганов за свои смелые правдивые песни стал жертвой 
произвола царских чиновников и коварного предательства бай-манапской верхушки.

Киргизия, говоря словами товарища Сталина, упирающаяся одной частью в Ки­
тайский Туркестан, другой смотрящая через Гиндукуш на великий Индостан, с ее 
богатой и разнообразной природой, с ее историей, уходящей в седую древность, 
издавна привлекала к себе интерес ученых Востока и Запада. В XIX в. русские уче­
ные Пржевальский, Семенов-Тян-Шаньский, Северцев, Федченко, Мушкетов й Бяр- 
тольд заложили фундамент научного познания киргизской земли и ее народа. Н е­
большое число исследователей дореволюционного времени заложили также основы 
этнографического и фольклористического изучения киргизов и других народностей, 
населяющих Киргизстан,— дунган, уйгуров, сарт-калмаков и др. Казахский исследова­
тель Чокан Валиханов и академик В. В. Радлов впервые записали и опубликовали 
отрывки из эпоса «Манас»; Г. С. Загряжский, Н. И. Гродеков, Ф. В. Поярков,
А. Н. Аристов дали ценные работы в области этнографии. Однако все это были оди­
ночки, деятельность которых носила лишь эпизодический характер, на месте же ни 
о какой научно-исследовательской работе не могло быть и речи: пишпекский врач 
Поляков, садовод Фетисов и городской староста Терентьев были, пожалуй, единствен­
ными кргеведеми-любителями, которые сообщали, да и то в провинциальных изда­
ниях, о  достопримечательностях Киргизии.

После Великой Октябрьской социалистической революции в Киргизии были соз­
даны все предпосылки для широкого и всестороннего развития научно-исследователь­
ской деятельности. В настоящее время в Киргизской СССР насчитывается 23 научно- 
исследовательских учреждения, (возглавляемых открытым в 1943 г. Киргизским фи­
лиалом Академии Наук СССР. В науку пришли и стали исследователями десятки



Хроника 235

киргизов, бывших чабанов и батраков, проведших свое детство и юность в тяжелой 
кабале у манэпов, баев и русских кулаков. Только за последние четыре года 11 мо­
лодых научных работников из киргизов защитили диссертации, из них семь — по исто­
рии, этнографии и литературоведению. В первые же годы после Октября в Киргизии 
были созданы научно-исследовательские учреждения по гуманитарным наукам: Инсти­
тут языка и письменности и Музей краеведения. После открытия Киргизского филиала 
Академии Наук, Институт языка и письменности вошел в его состав и был реорга­
низован а Институт языка, литературы и истории; Музей краеведения был реоргани­
зован в М узей национальной культуры, ныне тоже входящий в число учреждений 

филиала Академии Наук. В этих двух учреждениях и сосредоточена научно-исследо­
вательская работа в области этнографии и фольклора. Кроме того, она ведется на 
кафедрах Киргизского педагогического института имени М. В. Фрунзе. В Киргизском 
филиале Академии Наук и в Педагогическом институте создана аспирантура, в со­

ставе которой по истории, этнографии и фольклору обучается 126 киргизов и предста­
вителей других местных национальностей.

Этнографическое изучение Киргизии успешно развивалось за истекшие годы бла­
годаря совместной согласованной деятельности местных исследователей с работниками 
центральных научных учреждений СССР. Помощь ученых Москвы, Ленинград и 
Ташкента была особенно плодотворной в первые годы, когда на месте еще только 
■формировались свои научные кадры. Почти ежегодно совершались научные экспеди­
ции, охватившие почти все районы республики. В результате их деятельности были 
собраны значительные коллекции по этнографии и фольклору. Общее число моногра­
фий и статей по этим вопросам, опубликованных за последние 20 лег, превышает 
150 названий.

Одвдим из первых начал работать в области этнографии в Киргизии (1924— 1925) 
покойный ленинградский этнограф Ф. А. Фиельструп, собравший ценный материал по 
материальной и духовной культуре киргизов, к сожалению, до сих пор не опублико­
ванный. Ф. А. Фиельструпом собрана в Киргизии большая коллекция музейных экспо­
натов, находящаяся в Ленинградском музее этнографии. С 1925 г. и до настоящего 
времени в области киргизской этнографии работает С. М. Абрамзон, бывший в 1926— 
1931 гг. первым директором Музея краеведения. За время его многочисленных экспе­
диций в различные районы республики им собран большой и разнообразный материал, 
легший в основу экспозиции Музея. Многолетняя работа С. М. Абрамзона по этно­
графии киргизов обобщена им в его книге «Очерки по культуре киргизского народа» 
(1946). Несмотря на имеющиеся в этой работе недостатки, отмеченные критикой, книга
С. М. Абрамзона представляет ценность, как первый сводный труд, суммирующий 
наблюдения прежних собирателей и личные наблюдения автора. С. М. Абрамзоном 
составлена также подробная сводка всех этнографических работ, проводившихся в 
Киргизии {см. его статью «Этнографическое изучение Киргизии» в сб. «Наука ® Кир­
гизии за 20 лет», Фрунзе, 1946). Кроме того, им написан ряд статей по частным во­
просам, среди них особый интерес представляет статья «Военная организация и воен­
ная техника у древних киргизов по материалам эпоса «Манас», опубликованная ® пер­
вом выпуске «Трудов» Института языка, литературы и истории Киргизского филиала 
Академии Наук СССР (1946). Большую научную ценность имеет исследование по­
койного ленинградского этнографа Н. П. Дыренковой «Брак, термины родства и пси­
хические запреты у киргизов» (опубликована в «Сборнику этнографических материалов 
по семейно-родовому быту народов СССР», вып. 2-й, под ред. В. Г. Богораза-Тана, 
Л., 1928). Одной из первых работ по киргизской этнографии является книга
П. И. Кушнера (Кнышева) «Горная Киргизия» (М., 1927), в которой дается описание 
хозяйственного быта и анализ общественных отношений у киргизов. Несмотря на ряд 
спорных положений, эта работа содержит интересный материал, трактующий вопросы 
классовых взаимоотношений киргизского общества в первые годы после .революции. 
В результате экспедиции в высокогорные районы Тянь-Шаня П. Погорельским и
В. Батраковым опубликовано исследование «Экономика киргизского аула» (М., 1930), 
представляющее значительный интерес для этнографов, хотя многие важные факты 
из социального прошлого киргизов освещены односторонне, в результате ошибочной 
концепции авторов о господстве в дореволюционном киргизском ауле капиталистиче­
ских отношения.

Последнее десятилетие характеризуется значительным ростом кадров этнографов 
из киргизов. Начиная с 1938 г., ведет работу по изучению доисламских верований у 
киргизов С. Ильясов. В егсн диссертации на тему «Коллективизация сельского 
хозяйства Киргизии», имеющей в целом характер исторического исследования, 
содержится большой раздел о патриархально-родовых пережитках в киргиз­
ском быту. Значительный этнографический материал содержится в коллективном труде 
«Очерки по истории Киргизской GCP», написанном группой авторов — научных сотруд­
ников Киргизского филиала и Педагогического института, под редакцией А. Н. Берн- 
штама и М. П. Вяткина. Этнографы С. Ильясов, А. Умурзаков и другие обогатили 
М узей национальной культуры рядом экспонатов. Ценные экспонаты были демон­
стрированы в 1946 г. на республиканской юбилейной выставке «20 лет Киргизской



236 Хроника

ССР», где на основе подлинных экспонатов и материалов были оформлены две обста­
новочные сцены: одна показывала юрту и внутреннюю обстановку, в которой жил 
раньше теперешний председатель передового колхоза «Кенеш», Фрунзенской области, 
т. Кочкорбаев, другая показывала часть культурного и благоустроенного домика, в ко­
тором проживает теперь т. Кочкорбаев. В настоящее время этнографический огдел 
Музея национальной культуры полностью переоформлен и к 30-летию Великой 
Октябрьской социалистической революции он открыт в значительна расширен­
ном и улучшенном виде. За последние годы в Киргизии развернулась работа ло из­
учению этнографии нацмеяшинств, населяющих республику. Этнографы из дунгая, 
тт. Ян-Шан-Син и Юсуров, систематически собирают материалы ло дунганской одеж ­
де, жилищу и обрядам, 3. Л. Амитин-Шапиро составил аннотированный библиогра­
фический указатель литературы по дунгановедению. Большой и разнообразный мате­
риал, представляющий исключительную ценность для этнографов, содержит «Кир­
гизско-русский словарь», составленный одним из лучших епениалистов-языковедов 
Киргизии проф. К. К. Юдахиным и изданный в 1940 Лщу.

В послереволюционные годы получила развитие работа по изучению народного 
творчества киргизов. К области изучения киргизского национального орнамента отно­
сятся работы М. С. Андреева, статья С. М. Дудина о ковровых изделиях, книга 
М. Ф. Гаврилова «Орнамент киргиз Сусамыра», работы С. Н. Чепелева, В. Веймарца, 
книга А. Ро'ММа «Очерк истории изобразительного искусства Киргизской ССР» (М., 
1941). К исследовательским работам этого направления примыкает многолетняя дея­
тельность недавно скончавшегося художника М. “В. Рындина, собравшего обширный 
материал по киргизскому орнаменту. В настоящее время этот материал издается Кир­
гизским филиалом в виде многокрасочного альбома, под редакцией и с вступительной 
статьей А. Н. Бернштама. Работы по изучению киргизской народной музыки сосредо­
точены в Киргизской Государственной филармонии Чшеш Токтогула, работниками ко­
торой ведется собирание лучших образцов музыкального фольклора. И з печатных ра­
бот в этой области должна быть упомянута книга 'В. Виноградова «Музыка Советской 
Киргизии» {М., 1939), о  которой впервые поставлены проблемы теория и истории му­
зыкального искусства киргизского ^народа.

Собирательская работа в области киргизского фольклора, широко равзернувшаяся 
в Киргизии в послеоктябрьские годы, дала большие и ценные результаты. В ’настоя­
щее время .в фондах Института языка, литературы и истории собран 'обширный мате­
риал., охватывающий все жанры фольклора. Загаси мелких поэтических жанров и 
прозы составляют в общей сложности около 850 печатных листав, включающих более 
2300 названий. Мировое значение имеет архгав по эпосу «Манас», состоящий из 
1 255 ООО стихотворных строк или свыше 2000 печатных листов. Первая полная за­
пись всего сюжета трилогии «Манас» была произведена со слов «великого акына»- 
Сагынбая Орозбакова в 20-х гг. (свыше 200 000 строк). Со слов другого виднейшего 
сказителя Саякбая Каралаева была сделана запись всей трилогии (свыше 300 000 стрЖ). 
Запись эпоса от С. Каралаева продолжается и в настоящее время. Кроме этих двух 
основных вариантов эпоса, ® фонде хранятся отдельные отрывки его, записанные от 
сказителей Модобасана Мусулыманкулова, Джаныбая Коджокеева, Ахмата и Шопока 
Рысмендеевых, Куйручука и других. Помимо записей эпоса «Манас», в фондах Инсти­
тута сосредоточены тексты других эпических поэм киргизского народа: «Курманбек»,. 
«Тёшткж», «Джэныоп Байыщ», «Табылды батыр», «Коджоджаш», «Мендирман» и дру­
гих. В архиве хранятся также многочисленные записи произведений выдающихся кир­
гизских акынов XIX и начала XX в.— Калигула, Арстанбека, Кылыча, Тоголок-Мол- 
до, Токтогула и других. В последние годы широко развернулась запись песен и других 
фольклорных произведений, относящихся к годам Великой отечественной войны. Особо 
должна быть отмечена работа по научной систематизации и описанию фольклорного 
архива. М. И. Богдановой была разработана научная классификация жанров 
киргизского фольклора, раскрывающая .все его многообразие и богатство, намечающая 
генезис отдельных его жанров и историческую последовательность их развития. На 
основе ’этой классификации проведена паспортизация основной части фонда и создан 
каталог произведений по жантем и сказителям. Если в части собирания фольклорных 
материалов в Киргизии проделана огромная работа, то в части исследовательской, и 
особенно в части публикации текстов, работа до самого последнего времени- сильно 
отставала. Эпос «Манас» на киргизском языке до  сих пор опубликован лишь в не­
больших отрывках, в изданиях популярной серии. По-русски до  сих пор вышли в езет  
две книги с отрывками эпоса в художественных переводах Л. Пбанковского, С. Лип- 
кина и М. ТарловскогЪ. В настоящее время все научные сотрудники фольклорного 
сектора заняты подготовкой к печати 14-томного издания трилогии «Манас» на кир­
гизском языке. Первые три тома этого издания сданы в печать. Кроме того закончено 
составление прозаического пересказа трилогии «Манас» на киргизском и русском язы­
ках '(составители 3. Бектенов, К. Нанаев, редакторы В. М. Жирмунский и Г. А. Са­
марин). Лриступлено также к подготовке первых томов полного академического изда­
ния эпоса, выход которого рассчитан на ряд лет. Из исследовательских работ too 
«Манасу», написанных за последние -годы, которые аойдут в специальный том «Тру



Хроника 237

дав» Института, посшщенных юбилею эпоса «Манас», следует упомянуть большие 
монографии проф. Мухтара Ауэзова о' поэтике эпоса, А. Н. Бернштама об эпохе про­
исхождения «Манаса», две статьи покойного научного сотрудника Института, выдаю­
щегося магассведа К. А. Рахматулина о сказителях эпоса и сравнительный разбор 
двух вариантов эпоса С. Орозбакова и С. Каралаева. П. .Н. Берковым ’составлена ис­
черпывающая библиография по эпосу, состоящая из 318 названий. Эта работа также 
будет опубликована в специальном выпуске «Трудов». В 1947 г. В. М. Жирмунский 
закончил работу «Введение в изучение эпоса «Манас», главную ценность которой 
составляет сравнительный анализ сюжетов и мотивов эпоса с  эпическими произведе­
ниями других народов. В связи с  предстоящим празднованием юбилея возникновения 
эпоса, по заданию .правительства Киргизской ССР, Союз советских художников Кир­
гизии организует большую выставку картин и графики на темы эпоса, ’для которой 
готовят работы известный график В. А. Фаворский, заслуженные деятели искусства 
Киргизской ССР Г. Айтиев, народный художник С. Чуйков и многие другие.

Из других научно-исследовательских работ, законченных за последние годы, сле­
дует назвать большую монографию Т. Саманчина на тему «Молдо Кылыч — первый 
киргизский поэт-письменник», в которой дается анализ творчества этого выдающегося 
мастера и выясняются связи и взаямо,влияния устного творчества и книжной литера­
туры на первом этапе возникновения последней 'у киргизов. К 20-летию Киргизской 
ССР вышел из печати первый сборник киргизских народных песен о Великой отече­
ственной войне (составитель аспирант А. Тайгуронов). В настоящее время заканчи­
вается подготовка второго сборника песен об Отечественной войне, тексты которого 
снабжены (русским переводом и комментариями (автор предисловия и редактор сбор­
ника -— Г. А. Самария). К 30-й годовщине Великой Октябрьской социалистической 
революции вышел сборник «Киргизский фольклор советского периода», в котором 
помещены песни, сказки, пословицы, поговорки и т. д., относящиеся; ко всем основ­
ным этапам социалистического строительства. Этнографы и фольклористы Киргизии 
за последние годы провели большую работу по составлению учебных пособий для 
школы. Написаны учебники и составлены хрестоматии по киргизской литературе и 
фольклору для средней школы и вузов.

Пятилетние планы Института языка, литературы и истории, Музея национальной 
культуры и Киргизского пединститута содержат широкую программу исследователь­
ских и собирательских работ по этнографии и фольклору. Нет сомнения, что при ее 
-осуществлении будут заполнены те большие пробелы, которые до сих пор имеются.

Г. А. Самарин



К Р И Т И К А  И Б И Б Л И О Г Р А Ф И Я
V

К Р И Т И Ч Е С К И Е  СТАТЬИ И О Б З О Р Ы

ФОЛЬКЛОРИСТИКА В СОВЕТСКОЙ АРМЕНИИ

Интерес к собиранию и изучению фольклора в Армении 'существует с древних 
времен. Еще .писатель V в. Моисей Хоранский (Мовсес Хореваци) в своей «Истории 
Армении» дал замечательные образцы древнейшего армянского эпоса и свою критику 
этих материалов. Другой писатель V  в. Фауст Византийский часть своей «Истории 
Армении» построил на фольклорном материале, уделив ему большое внимание. В по­
следующие века армянские писатели не переставали записывать фольклорный мате­
риал, часто сопровождая его соответствующими пояснениями. В XIX в., уже на на­
учных основах европейской фольклористики, армянскому фольклору уделил большое 
внимание основоположник новой армянской литературы Хачатур Абовьяя, который не 
только собирал фольклорный материал, но и использовал его для своего художе­
ственного творчества. Традиция использования фольклора как важнейшего источника: 
для армянской художественной литературы, установленная Абовьяном, жива и в наши 
дни.

Научная фольклористика- у армян стала особенно развиваться с 60-х rir. XIX в. 
Стали записывать тексты и изучать отдельные проблемы фольклора. С конца XIX и 
в XX в. этому делу содействовало «Армянское этнографическое общество», имевшее 
свой печатный орган «Аэгаграка-н А-ндес» '(«Этнографическое обозрение»). Было издано 
немало фольклорных текстов -различных жанров и связанных с -ними исследований. 
Од-нако в то время фольклористика развивалась -глав-ным образом в порядке инициа­
тивы, общественной и частной. Положение вещей изменилось после установления 
советской власти в Армении. Фольклористика заняла надлежащее место в высшей 
школе Армении, в соответствующих научно-исследовательских институтах и, наконец, 
в Академии Наук Армянской ССР, а также в Дом-е народного творчества в Ереване. 
Во всех этих учреждениях специалисты — фольклористы и литературоведы занима­
ются проблемами армянского фольклора* изданием текстов и собиранием фольклорного 
мате-риала. За 27 лет существования Советской Армении сделано в этом отношении 
немало. '

Остановимся прежде всего на текстологической работе. Фольклористы Советской 
Армении наибольшее внимание уделяют эпосу и песне; -господствующее место в публи­
кации заняли стихотворные тексты. Сказка, например, почти выпала из поля зрения 
фольклористов, -о чем приходится только пожалеть. Хотя в записи имеется большой 
сказочный материал, но в печати почти ничего из него не появлялось. Наиболее вы­
дающимися публикациями следует п-ризнать собрание вариантов былин эпоса «Давид 
Сасунский», и сборники: 1) о Ленине, 2) о Сталине, 3) частушек, 4) а-шугеких песен. 
Значение этих сборников выходит за пределы Армении, а издание их является круп­
ным вкладом в общесоветскую фольклористику.

Издание текстов былин эпоса «Давид Сасунский» -под названием «Сасна Цырер» 
(Неистовые Сасуна) было начато крупным армя-нским фольклористом, покойным ака­
демиком Мануком Абегяном при участии проф. К. Мелик-Ога-нджаняна -выпуском в- 
свет в 1936 г. I тома в 1206 страниц. Лишь в 1944 г. стала печататься первая поло­
вина II тома этого монументального издания (404 стр.), вышедшая в свет в 1946 г .1

1 Отметим попутно крайне медленный темп издания: за 10 лет -вышло только два 
тома (точнее полтора). При таких темпах можно ожидать, что все издание будет за­
кончено... к 1960 г.



Критика и библиография 239

Другой ценней публикацией является сборник частушек э их вариантах под редакцией 
М. Абегяна (Ереван, 1940), составленный при участия известного композитора Ко- 
митаса. Большой том (583 стр.) содержит 3433 частушек и исследование М. Абегяна 
о них. К числу интересных изданий следует отнести и I том сборника '«Армянские 
ашуги» (Ереван, 1937), составленный фольклористом Т. Тарверяном и вышедший под 
редакцией и с  вступительной статьей специалиста по ашугскому гворчеству Гарегина 
Левоняна. Эти песни ашугов опубликованы впервые. В томе, объемом в 560 страниц, 
даны произведения 311 ашугов с биографическими сведениями о них. К сожалению, 
на I томе и приостановилось это ценное начинание. Таким образом, творчество совет­
ских ашугов еще яе стало достоянием печати, кроме мелких публикаций отдельных 
песен.

Важное место в фольклористике Армении занимают уж е упомянутые два сбор­
ника: «Ленин в армянском фольклоре» и «Сталин в творчестве армянского народа». 
Выпущенный в 1936 г. небольшой сборник о Ленине под редакцией и со статьей 
проф. К. Мелик-Оганджаняна, при участии фольклористов Г. Тарвердяна и А. Гана- 
ланяна, как указывается в предисловии, заключает лишь избранные произведения, 
среди которых ярко выделяется сказ «Л енин— (вождь». Рассчитанный на 'широкие 
массы читателей сборник не может удовлетворить настоятельной потребности в наи­
более полном собрании всего того, что имеется в армянском фольклоре о Ленине. 
Перед фольклористами Армении стоит серьезнейшая задача дать публикацию всего 
того, что записано, и еще может быть собрано. В издании текстов должна соблю­
даться точность, между тем в публикации сказа «Ленин — .вождь» опущены строки с 
«благословением», весьма характерные и колоритные для крестьянского быта первых 
лет Советской Армении.

В сборнике о Сталине, вышедшем в 1939 г., лишь несколько больше половины 
занимает фольклор (ангугокие и безымянные песни о вожде народов). Сборник дает 
ясное представление о том, как относится народ к своему вождю и другу. Однако 
и этот сборник не только не снимает обязательства выпустить в свет наиболее пол­
ное, академически подготовленное собрание текстов о Сталине, но настоятельно вы­
двигает эту потребность в связи с тем, что в период Великой отечественной войны 
издано большое количество произведений^ посвященных Сталину, ныне бытующих 
в армянской деревне. Таким образом, перед фольклористами Армении стоит важная 
задача дать академическое издание фольклора о Ленине и Сталине, включив в него 
и материал, созданный зарубежными армянами.

Из публикаций по фольклору нужно упомянуть еще о трех сборниках: 1) «Ар­
мянский советский фольклор» (1938, стр. 228), выпущенный бывшим Институтом исто­
рии и литературы, 2) «Образцы армянского антирелигиозного фольклора» (стр. 126), 
изданный в 1938 г. Армянским филиалом АН СССР, и 3) «Армянские ашуга и ска­
зители в дни Отечественной войны» (60 стр., 1943), составленный на основании мате­
риалов фольклорного отдела Дома народного творчества поэтом Азат Вштуни.

Изданные с целью популяризации народного творчества все перечисленные сбор­
ники несомненно сыграли свою положительную роль. Однако краткий сборник о Ве­
ликой отечественной войне не снимает необходимости издания большого сборника на 
эту ж е тему, академически подготовленного. В I960 г. исполнится 30 лет существо­
вания Советской Армении. Крайне желательно, чтобы великие достижения социали­
стического строительства армянского народа, ярко отраженные в его фольклоре, 
к этой дате были отмечены выпуском в свет тщательно изданных сборников о Ленине, 
Сталине и советской стране.

Исследовательская мысль фольклористов Армении усердно работает над отдель­
ными темами армянского фольклора. Эта работа была подытожена в дни тысячелетия 
эпоса «Давид Сасунекий» (1939) выпуском в свет двух сборников научных трудов об 
этом эпосе, изданных Армфаном и Ереванским гос. университетом им. В. М. Моло­
това. Армянских фольклористов совершенно правильно занимает мысль о роли фоль­
клора в истории армянской литературы, выяснение взаимоотношений литературы 
и фольклора. В капитальном труде М. Абегяна «История древнеармянской литерату­
ры» (I—л  1944— 1946 гг.) эта тема рассматривается на протяжении V—XIX вв.
Этой тематике посвящены две работы А. Ганалаяяна: «X. Абовьян я фольклор» 
(1941) и «П. Прошьян и фольклор» (1938), из которых ясно видно, насколько живо­
творным источником для творчества этих писателей был фольклор. Тема о значении 
фольклора в творчестве данного писателя не сходит со столбцов периодической прес­
сы Армении. Теме «Ленин и Сталин в армянском фольклоре» посвящены работы
А. Асатряна, О. Меликяна, К. Мелик-Оганджаняна и других; из этого видно-, какой 
большой шаг вперед в идейном отношении сделан армянским народом. Теме «Ашуги 
и их искусство» (1944) посвящена книга специалиста по этой теме Г. Левоняна, дав­
шего интересную характеристику и анализ этого вида творчества.

Для оценки положения фольклористики в Армении не будем останавливаться на 
многих, порой очень интересных и ценных работах, помещенных в журнале «Совета- 
кан Граканутюн» («Советская литература»), в «Известиях» Академии Наук Армянской 
ССР, в «Ученых трудах» Ереванского университета и в периодической врессе. Несом­



240 Критика и библиография

ненно, фольклористика в Советской Армении занимает почетное и заслуженное место. 
Фольклор является постоянным живительным источником для творчества современных 
армянских писателей. Достаточно вспомнить о таких прекрасных произведениях, как 
поэмы «Мгер из Сасуна» А. Исаэкяна и «Аршак и Шаиух» Наири Зарьяиа, о сказках 
Ст. Зорьяна, о  стихотворениях Согомона Тароици «Песни Давида», «Писатели Совет­
ской Армении — горячие пропагандисты родного фольклора, поддерживая этим из­
древле установившуюся в армянской литературе прекрасную традицию.

Такое положение дает основание надеяться, что наблюдаемое ныне нескольхб 
скачкообразное развитие фольклористики в Армении заменятся планомерной работой 
по собиранию и исследованию фольклора. Время не терпит, так как социалистическое 
строительство быстро идет вперед во асех углах Армении. В ряды граждан Армян- 
ской ССР вступают десятки тысяч вернувшихся на (родину зарубежных армян. Старый 
фольклор уступает 1Место новому. Фольклористам Армении нужно шире и глубже 
развернуть работу, высоко ценимую Советским Союзом и армянским народом.

И. Кусикьян

НОВЫЙ ИСТОЧНИК ПО ЭТНОГРАФИИ МАТАБЕЛЕ СЕРЕДИНЫ XIX В.

(Письма Роберта Моффата)

XIX век в истории южноафриканских племен банту явился концом их самостоя­
тельного развития и началом империалистического порабощения. Нормальный, есте­
ственно-исторический! процесс развития этих племен был прерван вмешательством 
грубой посторонней силы; их дальнейшее развитие значительно модифицируется под 
влиянием империалистической политики. Поэтому большой интерес представляет из­
учение общественных отношений этих племен накануне ах порабощения, изучение тен­
денций, заложенных в этих отношениях. К этому времени относятся и первые досто­
верные письменные источники, рисующие их материальную и духовную юультуру. Это 
описания миссионеров, охотников, купцов, первых колонистов; они требуют критиче­
ского отношения, но они значительно облегчают поставленную задачу. Самым ранним 
и наиболее достоверным источником о матабеле являются письма Роберта Моффата.

Роберт Моффат (1795— 1883) был одним из первых миссионеров Лондонского мис­
сионерского общества в Южной Африке. Молодым человеком, в 1817 г. он приехал 
в Южную Африку, 53 года прожил среди аборигенов и 75-летним больным стариком 
вернулся в Европу. Центром миссионерской деятельности Моффата была основанная 
им среди бечуана миссионерская станция, вокруг которой вырос потом небольшой го­
родок Куруман. Отсюда он пять раз ездил к матабеле, подолгу жил среди них, на­
блюдал их жизнь, часами беседовал с их вождем Моселекатсе. Во время этих поездок 
он почтя ежедневно писал подробнейшие письма остававшейся в Курумане жене Мэри, 
отсылая ик кошда и как удастся. Эти письма были использованы его сыном Джонам 
Моффатом при составлении биографии своих родителей >, но потом были потеряны 
и только в 1941 г. были вновь найдены и изданы в двух прекрасно оформленных 
томах2. Кроме писем к жене в это издание включены выдержки из писем к брату 
Ричарду и губернатору Капской колонии Джорджу Грею, а также выдержки из док­
ладов директору Лондонского миссионерского общества.

Матабеле —  это зулусы, эмигрировавшие в 1824 г. из Зулуленда (теперь провин­
ция Южно-Африканского союза —  Наталь). В Зулулевде в эти годы шла напряженная 
межплеменнащ борьба, связанная с героической попыткой Чаки и затем Дштгаана 
объединить все зулусские племена для защиты своей независимости от европейских 
колонистов. Многие племена и роды, не желая признать господство Чаки, уходили 
из Зулуленда; среди них был род Кумало во главе с Моселекатсе, получивший потом 
название «матабеле» 3.

1 J o h n  S. M o f f a t ,  The lives of Robert and Mary Moffat, London, 1886.
2 The Matabele journals of Robert Moffat (1829— 1860), London, Chatto and Winds, 

1945.
3 Происхождение этого названия неясно. Hugh Marshall Hole в книге «The ma­

king of Rhodesia» дает такое объяснение: «Это название произошло от слова басуто 
«1а-ТаЬе1е» (м'ьеж. число «ma-Tabele»), каффры, т. е. члены тех соседних племен, ко­
торые не принадлежали к той ж е этнической группе, к которой причисляют себя сами 
басуто и которые не говорят на их языке. Первоначально это название применялось 
к разбойникам из Зулуленда как презрительная кличка» (стр. 31). Неясно, почему 
сами люди рода Кумало стали себя так называть. Их вождь Лобенгула, преемник 
Моселекатсе, в договорах с англичанами называл свой народ «Amandebele» или «ата  
Ndebele»; точное написание зависело уж е от английских составителей этих договоров,



Критика и библиография 241

Перевалив через Драконовы горы, матабеле направились на север в землю бе- 
чуана (теперь провинция ЮАС — Трансвааль). Им нужна была свободная территория, 
поэтому они беспощадно уничтожали попадавшиеся на пути поселения басуто и бе- 
чуана, забирая себе их окот. Они обладали военной организацией и военным обучением, 
не известным еще другим, незулусским племенам; последние были беспомощны пэрэд 
ними. Земли бечуана раньше подвергались частым набегам из Зулуленда, через них 
прошли опустошительным рейдом макололо, а затем появились матабеле.

Численность матабеле неизвестна: число воинов Моселекатсе определяется циф­
рой порядка 10 тысяч, но, как говорит Тиль, «пятьдесят матабеле были по своей силе 
равны более чем пятистам бечуана»4. Они окончательно опустошили этот край: одна 
часть людей была перебита, другая отступила в пустыню Калахари и лишь немного­
численные разрозненные группы остались жить здесь под властью завоевателей.

Моселекатсе основал свой главный краал в восточной части Магалисберга, в 
нескольких километрах севернее нынешнего г. Претория. Отсюда влияние Моселекатсе 
распространялось на огромную территорию между pp. Вааль и Лимпопо. Здесь посе­
тил его Роберт Моффат в первый ,раз в 1829 г., второй раз — в 1835 г.

В следующем, 1836 г., у матабеле появился новый и более сильный враг — буры. 
В течение года произошло несколько столкновений с передовыми отрядами бурских 
«вуттрекеров», уходивших от английского господства в Капской колонии за р. Вааль. 
В 1837 г. буры послали против матабеле два сильных отряда; буры были верхом на 
лошадях и вооружены нарезными огнестрельными ружьями, а матабеле воевали пе­
шими, имея та вооружении ассегай (копье с железным наконечником). В течение де­
вяти дней в районе Мозега шли ожесточенные взаимные атаки. На десятый дачь ма­
табеле не выдержали- и стали отходить со всем своим скарбом и скотом на север. 
Буры захватили около 7 тысяч голов скота.

Матабеле вновь отправились в далекий путь, прямо на север. Они перешли через 
р. Замбези, надеясь укрыться от бурских колонистов за этой мощной водной прегра­
дой. Но на северном берегу Замбези их скот начал массами гибнуть от укусов мухи 
це-це, они были вынуждены вернуться на южный берег реки и здесь остановиться. 
Моселекатсе основал свой главный краал Матлокотлоко в 10 милях от основанного 
позднее его сыном г. Булавайо. Южная граница его новых владений проходила по 
р. Шаши, северная — по Замбези. От старой резиденции Моселекатсе около Претории 
до Матлокотлоко по прямой около 600 км.

Д о прихода матабеле эта территория была заселена также бечуана (бухурутсе, 
бамангвато, бамакалака) и многочисленной группой племен машона. Бечуана остались 
жить на прежних местах в зависимости от матабеле; машона частично отступили на 
восток, укрывшись в трудно доступной гористой местности, частично остались жить 
среди завоевателей. На этом новом месте Моффат посетил матабеле в 1854, 1857 я 
1859 годах.

Моффат описывает матабеле как народ, для которого война составляет основ­
ное занятие, постоянный промысел, а организация для войны является основой 
организации всей общественной жизни. Каждый взрослый мужчина, способный 
носить щит и колоть копьем, является солдатом. Быть солдатом — это и почетное 
право и священная обязанность мужчины. «Мы счастливы быть солдатами Мосе­
лекатсе», говорили Моффату матабеле. Кто теряет способность быть солдатом, "тот 
не считает нужным дальше жить. «Я уже не могу служить Моселекатсе», сказал 
Моффату один старик, покончивший потом жизнь самоубийством. Один из матабеле 
был сильно .помят и ранен в бедро носорогом; предполагая, что носорог переломил 
ему берцовую кость, что он теперь инвалид, он хотел покончить с собой, но, взяв­
шись за копье, почувствовал, что все его кости целы; тогда он отбросил копье с 
возгласо-V: «Я еще могу жить для Моселекатсе» (т. I, стр. 333).

Быть солдатом — это заветная мечта всякого юноши матабеле. Он готовится 
к этому с ранних лет, и самым счастливым днем в его жизни является отправление 
в поход.

Матабеле не может жениться до тех пор, пока он не отличится на поле брани. 
Большинство солдат не имеет жен. Моселекатсе объясняет это правило так: «Мап- 
toto (т. е. женатый солдат; неженатый солдат называется machacha.— И. П.), 
уходя в поход оставляет часть своего сердца дома, тогда как настоящий воин дол­
жен иметь все свое сердце на поле боя» (т. I, стр. 59). Разрешение жениться 
дается Моселекатсе как .награда за храбрость, за особые заслуги. Женатый солдат, 
проявивший трусость, может быть лишен жены навсегда или на время; это, так ска­
зать, своеобразное дисциплинарное взыскание.

Проезжая по стране матабеле, Моффат встретил населенный пункт, в котором 
совсем нет мужчин. Расспрашивая женщин, он выяснил следующее. Моселекатсе 
послал три отряда своих женатых воинов против зулусских отрядов Дингаана. На

4 G. М. T e a l ,  South Africa, London, T. Fisher Unwin ltd., 1917, p. 169,

16  Сов. этнография, № 1



242 Критика и библиография

поде боя они проявили трусость. В наказание Моселекатсе поселял их отдельно от 
жен, запретил всякую связь с  ними и сказал: когда отличатся в бою, вновь докажут 
свою храбрость, тогда получат обратно своих жен (т. I, стр. 69).

Внебрачное сожительство machacha строжайше запрещено. Раньше такой сол­
дат мог быть приговорен к смерти, а женщина, допустившая сожительство с таким 
солдатом, отдавалась в жены другому. Во времена Моффата этот поступок наказы­
вался штрафом в пользу Моселекатсе, выражающимся в несколько голов скота. 
Следствием такого порядка явилось резкое снижение деторождения. Моффат отме­
чает, что у  матабеле очень мало детей. «Въедешь »  деревню покоренных племен на 
окраинах владений матабеле, увидишь рой детей, тогда как в деревнях матабеле 
они встречаются очень редко» {т. I, стр. 319). Поэтому матабеле при набегах на 
соседние племена забирали прежде всего мальчиков. Каждый такой мальчик отда­
вался в услужение солдату матабеле; он его воспитывал, обучал, готовил из него 
солдата. Моффат отмечает, что эти солдаты были не менее храбры, чем матабеле, 
но армия последних, таким образом, постепенно асе ж е перерождалась — прослойка 
собственно матабеле в ней неуклонно сжималась.

Солдат, отличившийся в бою, получал не только право жениться. Ему оказы­
вались разного рода другие знаки уважения. Он переводился в следующий, более 
высокий разряд мужчин — «mantoto» и в связи с этим получал право носить на 
голове кольцо.

Все мужчины делились на 4 разряда: 1. M atsetze —  молодежь, не достигшая
«призывного» возраста; она пасла скот и проходила предварительное военное обуче­
ние. 2. Machacha — неженатые, значит — еще не отличившиеся в бою солдаты. 
3. Mantoto —■ женатые солдаты; они имели на голове кольцо, и наиболее отличив­
шиеся из них могли быть переведены в следующий, четвертый разряд. 4. Tuna 
(induna)— высший чин. Э то—- помощники и советники Моселекатсе; они командо­
вали воинскими подразделениями, водили их на войну; они осуществляли админи­
стративную власть над отдельными частями владений Моселекатсе. Они также носи­
ли на голове кольцо. Все солдаты были сведены, употребляя современные термины, 
в роты и полки, возглавляемые tuna; machacha в mantoto образуют отдельные под­
разделения.

Каждое поселение матабеле являлось по существу военным поселением, гарни­
зоном: все солдаты этого поселения составляли какое-нибудь подразделение. Они 
систематически занимались здесь обучением, тренировкой, участвовали в сельскохо­
зяйственном производстве и в любой момент были готовы выступить на выполнение 
приказа Моселекатсе.

Моселекатсе время от времени проезжал по своим владениям и проверял готов­
ность своих солдат. Один раз iB году, в феврале месяце, устраивал генеральный 
смотр всей армии, являвшийся большим всенародным праздником (так называемый 
«большой танец»). Ему предшествовал в январе «малый танец», в котором участво­
вали лишь некоторые полки. Моффат ни разу не был у  матабеле в январе или фев­
рале и не мог наблюдать этот праздник. В ряде мест ои указывает лишь, что 
Моселекатсе .уехал проводить смотры своим полкам.

Вся система военной организации воспитывала в солдатах жестокость, бесстра­
шие в бою, презрение к смерти, желание отличиться на поле брани. Участие в по­
ходе давало ему добычу, а для machacho, кроме того,— возможность получить 
разрешение жениться. Набеги на соседние племена являлись обычным занятием сол­
дат. Набеги совершались главным образом против племен машона и макололо, за 
Замбези. Бечуана. населявших обширную территорию между матабеле и бурскими 
поселениями, они не беспокоили. Моселекатсе не хотел ссориться с  ними, чтобы не 
натолкнуть их на союз с бурами; напротив, он рассчитывал на них как на заслон, 
предохраняющий от внезапного нападения буров.

Моффат передает такой характерный разговор Моселекатсе с  вождем одного из 
зависимых от него племен бечуана. Моселекатсе донесли, что в верховьях р. Шаши, 
на территории этого племени, свободно охотятся буры. Он немедленно вызвал к себе 
этого вождя и сделал ему выговор: почему он разрешает бурам охотиться, почему 
он немедленно не п.ропнал их, разве он не знает, что эти бурские охотники являются 
разведчиками и что вслед за ними можно ожидать нападения. Вождь ответил на это 
так, как может говорить человек, не боящийся смерти: «Ты лев, а не человек, ты 
губишь людей и не хочешь ни с кем мира. Я хочу твоей смерти, я хочу, чтобы 
буры убили тебя», и т. д. После такой дерзости все присутствующие ожидали при­
каза Моселекатсе о жестокой казни бунтовщика. Но Моселекатсе, не желая восста­
навливать против себя зависимые пограничные племена, сдержал свой гнев и спо­
койно ответил: «Ты говорил так, как подсказывало тебе твое севдце: идя с миром. 
Ты не умрешь, а будешь жить, пока живу я; только в будущем доноси мне о по­
явлении на твоей земле чужих людей».

Со стороны машоиа и макололо никто матабеле не угрожал, добрыми отношени­
ями с этими соседями они не дорожили и потому подвергали их частым оазооплель-



Критика и библиография

шля шабегам. Машона тоже не оставались в долгу и з-а набели платил» набегами. 
Целью их являлся захват скота и людей. Пленных мальчиков, как уже указывалось, 
отдавали в услужение солдатам, и впоследствии они сами становились равноправными 
солдатами. Взрослые пшенники также распределялись среди солдат и работали 
в их хозяйствах. Они становились членами семьи солдата и мало чем отличались 
от других членов семьи; пленница могла стать женой солдата, ее дети приобретали 
статут отца. Пленники, проявившие те или иные способности, могли выдвинуться из 
общей массы и занять видное место в обществе.

Покоренные племена бечуана и машона также не испытывали особых притесне­
ний со стороны матабеле. Они жили на прежних местах и вели прежний образ жизни. 
Их повинности по отношению к матабеле выражались в уплате дани скотом, слоновой 
костью и некоторъши кустарными и з д е л и я м и  (посуда, челноки и пр.). Некоторые 
деревни, имевшие хорошие пастбища, обязаны были содержать стада скота, принад­
лежавшего Моселекатсе, причем молоко и шерсть они забирали себе. В пограничных 
поселениях бечуана стояли небольшие гарнизоны матабеле; население было обязано 
содержать их. Наибольшее недовольство вызывалось тем, что матабеле забирали 
у них много мальчиков.

Моффат называет общественное устройство матабеле тираническим, а самого 
Моселекатсе рисует как неопраниченного ничем, жестокого владыку, называя его 
королем, монархом. «Правительство матабеле является в точном смысле этого слова 
тираническим. Народ и его имущество рассматриваются как собственность Моселе­
катсе. Его слово закон; стоит ему пошевелить лишь пальцем, как любой его приказ 
будет немедленно выполнен. Всякий трепещет перед ним; когда кто-нибудь хочет 
с ним говорить, он должен стоять на почтительном расстоянии от него и чаще всего 
на коленях... Всяким, приближающийся к нему, должен восклицать Aete или Baete; 
то ж е, когда уходят от него. Когда он встает или садится, или переходит с одного 
места «а другое, все, кто находится поблизости, должны кричать Baete или другие 
почетные приветствия... Никто не смеет произнести слово осуждения Моселекатсе 
или его управления. Такое замечание почти всегда ведет к смерти» (т. I, стр. 24). 
Но Моффат не прав, когда он изображает Моселекатсе тираном, абсолютным монар­
хом; он допускает ошибку, обычную для европейских этнографов того времени, пы­
тавшихся отношения родового общества подогнать под привычные для них отноше­
ния европейских народов, давно уже прошедших эту стадию развития.

Власть вождя матабеле наследственна, но эта наследственность регулировалась 
родовыми традициями и решалась в конечном счете советом старейших. Моселекатсе 
назначил своим преемником младшего сына Лобевгулу, но Л-обенгула че был сыном 
«главной» жены, и это создало некоторые затруднения в передаче ему власти. 
И только через два года после смерти Моселекатсе (1868) Лобангул-а- «был признан 
в качестве верховного вождя Советом племени»-5.

У матабеле уж е существовала частная собственность и имущественное неравен­
ство, но у них еще не было классов. Земля являлась собственностью всего племени, 
и в пользовании ею никто не имел никаких -привилегий -или преимуществ. Каждая 
семья обрабатывала небольшой «лочек земли и сама потребляла весь свой урожай; 
скот -выпасался -на общем пастбище.

Главным богатством матабеле был скот; разводили главным образом крупный 
рогатый скот, овец и коз мало, свиней не разводили. Неравенство по количеству 
скота очень заметно, но это неравенство не привело еще к эксплоатац-ии. Моселе­
катсе— самый богатый человек. Его стада неисчислимы. Уход за его скотом 
является делом -всего племени; в каждом краале или во -многих из них имелся 
принадлежащий ему скот, и жители этих краалов обязаны были пасти его, ухаживать 
за ним. Но Моселекатсе не торговал ни мясом, ни скотам; скот для него не являлся 
еще средством экономического порабощения соплеменников. Кроме личного потребле­
ния Моселекатсе и его «двора», этот скот резали, и притом в большом коли­
честве, для устройства многочисленных народных праздников, торжеств.

Товарные отношения и деньги ещ-е не были известны матабеле. Каждый обеспе­
чивал себя продуктами своего труда и в случае острого недостатка мог смело рас­
считывать на материальную поддержку сородичей. Соседние племена бечуа-на такие 
ж е скотоводы -и ничего не могли предложить им в обмен на окот. С машона, к кото­
рым в это время уж е в значительном количестве проникли европейские товары, 
матабеле находились в состоянии непрерывной войны, исключающей обмен. Европей­
ские товары только начинали проникать в Матабелеленд, главньвм образом с востока, 
по Замбези. Моффат в письме 16 сентября 1857 г. писал, что встретил первого 
матабеле в европейском костюме: старая- куртка и брюки. Зто был Маньебе, один 
из бД'К'З'К'Их к Моселекатсе игадуна, выехавший навстречу Моффату. Моселекатсе 
показал Моффату две большие корзины, -наполненные европейскими товарами: мате­
рия в клетку, набивной ситец, носовые платки, оконные занавески и т. п. Все это

s H u g h  M a r s h a l l  Hole. Op. cit., p. 35.

Гои. этнографии. -V I



244 Критика и библиография

лежало без употребления. Когда Моффат привез женам Моселекатсе платья в по­
дарок, и одна ив них рискнула одеться, это вызвало общий громкий смех.

И з всех товаров Моселекатсе интересовали прежде всего ружья. Это первое, 
что требовал Моселекатсе от приезжающих европейцев, так как ружья ему нужны 
для защиты от буров. Ему удалось, однако, приобрести лишь несколько испорчен­
ных мушкетов. Моселекатсе интересовали также фургоны; никаких своих транспорт­
ных средств у него не было. За ружья и фургоны он готов был заплатить дорого, 
и европейцы злоупотребляли этим. Бур Шварц продал Моселекатсе старый поло­
манный фургон за 10 целых бивней слонов, а каждый бивень -весит в среднем 
20— 25 кг.

Слоновая кость являлась единственным предметом «экспорта» матабеле. Сло­
нов много, но охота на них без раз-решения Моселекатсе была запрещена.

Торговые сношения с европейцами монополизировал Моселекатсе, и никто дру­
гой не имел права что-либо продавать или покупать. Моффат сообщает, что жен­
щины приносили продавать ему молоко украдкой, опасаясь, что об этом узнает 
Моселекатсе. Это характерно в том отношении, что в народе уже появилось желание 
продавать свои продукты и покупать европейские товары, что монополия Моселе­
катсе уж е стесняет хозяйственную деятельность матабеле.

Моселекатсе был богат, но он жил так же, как и все другие матабеле, за исклю­
чением разве лишь того, что он ел больше мяса и ш л больше пива. Он жил в такой 
ж е хижине, как и все остальные: куполообразный остов из длинных прочных прутьев 
покрывают травяными матами; вход настолько низкий, что можно только проползти 
на животе. При третьем посещении матабеле Моффат застал Моселекатсе больным, 
парализованным, и в письме к жене он удивлялся, как жены Моселекатсе вытаски­
вают его из хижины через эту дыру.

Резиденция Моселекатсе, главный краал племени, был устроен так же, как и все 
другое. Посередине краала — огромный скотный двор. Он ж е являлся и местом для 
собраний. Однажды, пишет Моффат, собрание затянулось и было прервано потому, 
что скот вернулся с поля и стал заходить во двор. За оградой скотиого двора, во­
круг него расположены хижины, а затем идет другая внешняя ограда. Краал Мосе­
лекатсе больше обычных, но по своему устройству ничем от них не отличается.

Отсутствие классов у матабеле означает, что правление Моселекатсе, каким бы 
жестоким оно ни было, служило не интересам того или иного класса, а интересам 
всего народа. Моселекатсе —  признанный народный вождь и военачальник. В своих 
поступках он руководствовался родовыми традициями, нарушать которые он не волен. 
Моффат сообщает, что на одном из массовых собраний в присутствии Моселекатсе 
выступавшие осуждали его за мягкость по отношению - к нарушителям обычаев. «Мне 
передавали, что два основных оратора произносили свои речи сквозь слезы (with 
a profusion of tears), оплакивали современное состояние дел как упадок, чего -не было 
при Мачобане (отец Моселекатсе.— И. П .), и увещевали Моселекатсе быть более 
жестоким и не таким снисходительным к тем, кто забывает его власть» (т. I, стр. 94).

Ж естокость— понятие историческое, относительное. То, что. казалось жесто­
ким Моффату, было привычным, нормальным для матабеле. Эта жестокость была 
освящена традициями. Матабеле жили в крайне суровых условиях, и суровость, 
жестокость были необходимым условием их жизни.

Моселекатсе не являлся «самодержавным монархом». При нем был, прежде всего, 
совет. Моффат пишет: «После полудня я пошел к Моселекатсе. У него собрались 
около 11 индуна, сидящих перед ним полукругом». Среди главных индуна, советни­
ков Моселекатсе, Моффат отмечает Умномбзти, которому Моселекатсе поручает наи­
более сложные д е л а — сношения с европейцами. Еще до знакомства с Моффатом 
Моселекатсе посылал его в Куруман, чтобы разведать, что представляют собой по­
явившиеся белые люди и чего можно ожидать от них; в Курума-не Ум-номбати позна­
комился с  Моффатом и сопровождал его к Моселекатсе. В 1835 г. он был послан 
Моселекатсе в Капскую колонию и там от его имени подписал соглашение с губер­
натором колонии Дурбан. Из других источников известно, что Умномбзти жил еще 
в 1870 г. и оказывал большое влияние на Лобенгулу. Дальше Моффат называет 
Калепи и его сына Маньебе, которые заняты преимущественно военными делами. 
В частности, указывается, что Калепи командует 4 полками.

Заслуживает внимания наличие среди индуна человека, не состоящего ни в ка­
кой степени родства с  другими индуна, не-матабеле; это бывший плен-ямк гриквэ Вил­
лиам. Не удается выяснить родственные отношения других индуна, но наличие среди 
них Вил л иям а и рядом с  отцом молодого Маньебе свидетельствует о том, что отно­
шения родства и старшинства не являлись уж е единственными принципами консти- 
туирования совета.

Моффат не знал зулу, языка матабеле, и потсму не мог понять, о чем шла речь 
на этом заседании. Но он описывает события, предшествовавшие ему. Из погранич­
ного поселения прибыл человек с сообщением, что там появились чужие люди верхом 
на лошадях. Два индуна, Маньебе и Вил-лиям, немедленно отправились в этот район 
и, хотя не встретили никого из (посторонних, установили, что такие лю г.и действи­



Критика и библиография 245

тельно были. Было сделано предположение, что это бурок и е разведчики. В погранич­
ные поселения были посланы люди, чтобы следить за появлением посторонних людей 
и немедленно об  этом доносить. За несколько дней до того поступило сообщение из 
соседнего племени бамангвато, что там появилась большая партия чужих людей не­
известно с  какой целью. Эти сообщения не могли не вызывать беспокойства и не 
могли не быть предметом обсуждения. Другое событие связано с  заготовкой огне­
стрельного оружия. Несколько месяцев назад бурский охотник Шварц без разреше­
ния Моселекатсе охотился в его (владениях. Он был задержан с богатой добычей, но 
Моселекетсе отпустил его после того, как Шварц обещал привезти ружья и припасы 
к ним. Шварц обманул Моселекатсе, вместо ружей он прислал безделушки, ироде 
бус, и текстильные изделия, надеясь получить разрешение на охоту. Моселекатсе был 
крайне обескуражен и рассержен. Он говорил Моффату: «Это не то, что нам нужно. 
Разве я могу это кушать или защищать свою страну от врагов? Буры дважды пере­
ходили мою границу, пока ты жил здесь, они мои враги» (т. II, стр. 114).

Надо полагать, что это был военный совет Моселекатсе, созванный для обсуж­
дения вопроса о возможном нападении буров.

В другом месте Моффат описывает народное собрание в краале Моселекатсе. 
Площадь для собраний полна народа, пишет Моффат. Моселекатсе сидит в кругу 
собравшихся. «Все безоружны, без копьев и щитов... Когда я вышел на площадь, 
один оратор произносил с  большим жаром речь. Кончив, он вернулся на прежнее 
место. После паузы в несколько минут поднялся б е з  в с я к о й  ц е р е м о н и и  
(разрядка моя.— И. П.) другой оратор, вышел на средину круга и начал речь. 
Оратор всегда находится в движении, расхаживая взад и вперед по кругу, обра‘- 
щаясь к королю, к собранию или ж обвиняемому... Моселекатсе говорит мало, огра­
ничиваясь репликами». Моффат говорит, что, как ему показалось, участники собра­
ния свободно выражают свое мнение (т. I, стр. 93).

'Анализируя устройство органов управления у матабеле, мы находим, таким 
образом, вождя племени, совет и народное собрание. Вождь племени являлся прежде 
всего военачальником. Его главная забота состояла в поддержании на должном  
уровне военной организации племени, которая являлась основой всей общественной 
организации матабеле. В письмах Моффата мы юе видели Моселекатсе, ведущего 
свою армию на поле сражения, но несомненно, что именно он должен выполнять 
чту функцию. Его сыну Лобенгула пришлось поднять весь народ на священную войну 
протай английских захватчиков в 1893 г., он сам вел армию и погиб в этой войне.

Назначение военной организации матабеле не только в защите границ от внеш­
них врагов, ио и прежде всего в охоте за скотом и людьми. Захваченные в походах 
люди еще не становились рабами, но эта категория людей уже недалека от них. 
Начавшееся проникновение товарных отношений должно было вызвать разнообра­
зие потребностей и вместе с ними желание расширить производство за пределы лич­
ных потребностей, для обмена на другие предметы, не производимые ® своем х о ­
зяйстве. Матабеле стояли накануне того, чтобы превратить пленников в эксплоати- 
руемую массу рабов.

Учитывая эту тенденцию, мы можем определить общественный строй матабеле 
как строй военной демократии в ее начальной форме, как строй, переходный от 
родового общества к обществу классовому.

Моффат посетил матабеле последний раз в 1859 г., когда он основал здесь 
миссию во главе со своим сыном Джоном Моффатом. В 1888 г. Джон Моффат по 
поручению английского правительства заключил с Лобенгулой договор «о мире и 
дружбе», положивший начало английскому проникновению в Матабелеленд. Через 
два года, в 1890 г., англичане оккупировали Матабелеленд. Попытка матабеле воору­
женным путем освободиться от оккупантов кончилась их поражением. Самостоятель­
ное развитие матабеле было прервано.

***

В журнале ^African World» от 2 февраля 1946 г. сообщается, что на собрании 
30 вождей матабеле состоялись выборы «Верховного вождя» матабеле. После гибели 
Лобенгулы у матабеле не было верховного вождя. Сейчас английские колониальные 
власти разыскали сына Моселекатсе, 103-летнего старца, «принца Ньянда», как 
называет его журнал, и возвели его на «престол» матабеле. Это является одним из 
проявлений попыток колониальной администрации восстановить подорванную ими 
племенную организацию и законсервировать ее как дополнительное средство адми­
нистративно-полицейского подавления туземного населения.

И. Потехин



246 Критика а библиография

О Б Щ А Я  Э Т Н О Г Р А Ф И Я  И А Н ТРО П О Л О ГИ Я

Проф. С. Д . Л и с и ц и а н ,  Этнографический вопросник, Издание Государствен­
ного исторического музея Армении Академии Наук Армянской ССР, Ереван, 108 
(на армянском яз.).

Вышедший в свет в конце декабря 1946 г. вопросник явился как бы завещанием 
новому поколению советских этнографов, так как его автор внезапно умер в начале 
января 1947 г. Вопросник составлен после более чем .полувековой работы выдающе­
гося армянского этнографа и потому представляет большой интерес и с теоретической, 
и с практической точек зрения.

Первый полный вопросник на армянском языке вышел в 1887 г. Он был соста­
влен профессором Лазаревского института восточных языков Г. А. Халатьянцем, чле­
ном Общества любителей антропологии, естествознания и этнографии при Московском 
университете. В последующие десятилетия выходили разнообразные вопросники, про­
диктованные все возраставшей практикой армянских этнографов. Вопросник С. Д . Ли­
сициана является первым йодным вопросником, выпущенным в советское время. Его 
ценность заключается в том, что он целиком основан на этнографической работе 
автора в Советской Армении в качестве организатора и участника разнообразных 
экспедиций. В своем предисловии С. Д . Лисициан совершенно правильно говорит: 
«Надо спешить и развернуть систематически организованную работу для сохранения 
этнографических материалов, относящихся как к старому, так и новому быту, ради 
науки и практического строительства». Свой вопросник автор составил под углом 
зрения интересов советской науки и советского строительства. Вопросы имеют в виду 
не только армян, но и представителей других 'национальностей, живущих в Армении: 
азербайджанцев, курдов, русских, ассирийцев, цыган. Эту трудную задачу автору 
удалось выполнить хорошо только в результате большой практической работы, про­
веденной им коллективно и индивидуально почта во всех районах Армении.

Вопросник состоит из десяти разделов. Общий раздел заключает вопросы геогра­
фические, демографические и антропологические. Раздел об экономическом быте со­
стоит из 12 подразделов (полеводство, огородничество, скотоводство, птицеоодство 
я т. Д.). В третьем разделе заключены иошросы- по материальной культуре. Большой 
раздел поевдщея социальным отношениям. Сравнительно со всеми предшествующими 
вопросниками, этот раздел у С. Д . Лисициана разработай очень деталиэаваино и да 
объему является наибольшим. Также очень подробно составлены вопросы пятого 
раздела, посвященного верованиям. Остальные ия-ть разделов заключают вопросы 
о праздниках, языке и письме, повседневном быте, фольклоре и искусстве. Одиако 
автор ве придерживается чисто формальной классификации вопросов по указанным 
разделам. Так, например, некоторые (Вопросы, касающиеся верований и обрядов и тесно 
связанные с хозяйственной жизнью, материальной культурой, с  социальными отноше­
ниями и с обычным правом, поставлены в соответствующих разделах, иначе говоря, 
вопросы верований и обрядов увязаны q вопросами экономики, социальной жизни и т. д.

Автор отмечает, что вопросы, касающиеся старого быта, им намеренно поставлены 
в форме глагола настоящего времени. Это сделано с  целью точного установления, 
насколько факт сохранился в наши дни или сохранился вообще. Автор справедливо 
предупреждает собирателей, что население Армении большей частью состоит из лю­
дей, переселившихся из других местностей Армении, в частности из турецкой Арме­
нии; по этой причине этнограф должен соблюдать осторожность и прежде всего 
обязан составлять точны© этнографические карты районов. В противном случае может 
получиться путаница при сборе материала, подчас очень пестрого и по своему про­
исхождению связанного с  далекими друг от друга географическими точками. Автор 
настойчиво рекомендует в первую очередь собирать материал среди населения, пере­
селившегося « з  турецкой Армении.

Вопросник С. Д . Лисициана-, сравнительно с предшествующими, выделяется своей 
полнотой и многосторонней разработанностью. В четкой постановке вопросов сказы­
вается выдающийся, многоопытный педагог и, конечно, в первую очередь историк. 
Если бы не приспособленность вопросника к условиям Армении, то можно было бы 
поставить вопрос о переводе на другие языки. Ценной стороной вопросника является 
его близость к опыту русской этнографии, о чем свидетельствует и сам автор. На­
конец, вопросник имеет и то достоинство, что учитывает, и довольно разносторонне, 
факты жизни советского периода. Нет «к ак ого  сомнения, что вопросник С. Д . Лиси­
циана окажет огромную помощь этнографам Армении, которые, конечно, в процессе 
работы отметят и исправят те или иные недочеты, но которые вместе с  тем могут 
уверенно пользоваться трудом, созданным на основе более чем полувековой работы.

В заключение нельзя не упрекнуть Издательство Академии Наук Армянской ССР 
за то, что -вопросник выпущен без переплета и  без дополнительных чистых страниц 
для записи возникших во время работы вопросов. Вопросник С. Д. Лисициана — 
важное орудие труда этнографа, и указанные недочеты снижают его качество.

И. Кусикьян



Критика и библиография 247

И С Т О Р И Я  ЭТН О ГРА Ф И И

Н. Е. К а б а н о в ,  В. К. Арсеньев. Путешественник и натуралист. Изд. Москов­
ского об-ва испытателей природы, М., 1947, 94.

Эта мнига — первая серьезная работа о замечательном путешесгвенвике-ученом — 
Владимире Клавдиевиче Арсеньеве. Рассчитанная на широкий круг читателей, книга 
написана живо и интересно. Автор — участник последних экспедиций В. К. Арсеньева. 
Кроме своих личных наблюдений, автор использовал литературный материал, а также 
рассказы и воспоминания других лиц, соприкасавшихся с Арсеньевым. Книга состоит 
из четырех глав, в которых освещены все стороны деятельности этого замечательного 
исследователя Приморья. «Арсеньев,— пишет автор,—  собрал и обработал исключи­
тельно ценные материалы по физической географии и топографии, по этнографии малых 
народностей края, археологии и истории края, по охотоведению, а также по морским 
животным, по использованию и освоению растительных ресурсов, по ботанической 
географии и, наконец, по общеэкономическим вопросам и проблемам освоения и за­
селения, перспективам дальнейшего развития края и его отдельных районов». Таков 
широкий диапазон научно-исследовательской деятельности Арсеньева. К этому следует 
добавить еще одну важную сторону его деятельности, которой автор тоже касается,— 
это был вдохновенный писатель-художник. Арсеньев-писатель познакомил миллио­
ны читателей с чудесным и простым человеком, своим смелым и преданным другом, 
старым гольдом Дурсу Узала.

Первая глава книги Н. Е. Кабанова посвящена биографическим сведениям об 
Арсеньеве. Автор впервые собрал большой материал, который показывает, как фор­
мировалась эта замечательная личность, как молодой Арсеньев упорно шел к наме­

ченной в жизни цели и как он вдохновенно затем трудился над изучением далекого 
края, который ш  всю жиэнь полюбил. Вторая глава посвящена обзору экспедиций 
и экскурсий Арсеньева, начиная с первых экскурсий 1900 г. и кончая последней 
тысячекилометровой экспедицией 1927 г. Автор дает здесь маршруты следования 
и основные цели каждой из них, а также состав их участников. Наибольший интерес 
представляет третья глава: «Вклад В. К. Арсеньева в науку и литературу». Она
разбита на несколько частей!, в каждой из которых разбираются заслуги Арсеньева 
перед различными разделами науки. Первый раздел посвящен крутаьш заслугам 
Арсеньева в области краеведения (первое описание горных частей Сихоте-Алиня, 
прибрежной полосы Японского моря и Татарского пролива, широкие метеороло­
гические наблюдения). Второй раздел содержит описание топографических работ 
Арсеньева. Наконец, в следующем, самом интересном для нас разделе, посвя­
щенном этнографии, автор отмечает, что Арсеньев с самого начала своей деятель­
ности четко отделил пришлых и чуждых краю людей от его аборигенов: китайцев, 
корейцев, японцев, хищнически эксплоатировавших богатства тайги, от орочей, удэ­
гейцев, нанайцев и других его коренных обитателей. Китайцам Арсеньев посвятил 
специальную работу — «Китайцы в Уссурийском крае», где подробно описал их быт и 
деятельность. Арсеньев утверждал, что в прошлом Уссурийский край принадлежал 
разобщенным, лишенным государствеиной власти маньчжурским племенам, а воэсе 
не Китаю, как это пытались доказать многие исследователи. Подробно изучались 
'Арсеньевым быт и нравы аборигенов Приморского края — орочей, удэгейцев, голь­
дов, нанайцев, тазов я др. Как отмечает автор, Арсеньевым были «запечатлены фак­
ты, едва ли возможные наблюдению в настоящее время: находка корня жень-шеня, 
ритуал моления перед ним, методы и приемы выкопки и хранения этого корня, вы­
слеживание дикого пятнистого оленя, срезка, варка и применение пантов для лече­
ния, выслеживание повелителя тайги — уссурийского тигра, промысел на соболя, 
скрытое разведение в тайге опийного мака, устройство опиекурилен, холодный и 
жестокий китайский суд над провинившимся, наказание виновных, закапывание ж и­
выми в землю, азартные игры и многое другое». Арсеньев записал много преданий, 
легенд, сказок и песен орочей и удэгейцев. В той ж е главе охарактеризован вклад 
знаменитого исследователя в археологию, историю, охотоведение Уссурийского края, 
его экономику и народное хозяйство, в изучение флоры и фауны этого района. 
Последний раздел третьей главы посвящен литературно-художественным произведени­
ям Арсеньева. Автор приводит высокую оценку Горьким известной книги Арсеньева 
«В дебрях Уссурийского края» (изд. 1925 г.), в которой Арсеньев объединил и худо­
жественно переработал две свои более ранние книги: «По Уссурийскому краю» 
(1921) и «Дурсу Узала» (1923). Автор пишет: «Арсеньев силой своего писательского 
таланта показал образ таежного следопыта и на примере Дурсу Узала раскрыл 
психику, быт и обычаи аборигенов Приморского края». Мало того, Арсеньев заста­
вил читателей всей душой, как и он сам, полюбить этого простодушного и мудрого, 
любящего и отважного человека. Своими художественными описаниями Арсеньев 
прививает читателю уважение и симпатию к малым, отсталым народностям вообще, 
интерес к их быту и нравам. В этом немалая заслуга Арсеньева перед советской 
этнографической наукой. Последняя глава рецензируемой книги посвящается оценке 
деятельности Арсеньева его современниками. Здесь приводятся мнения советских я 
иностранных писателей и ученых: Горького, Пришвина, академика Комарова, Ф. Нан*



24S Критика и библиография

сена и др., приводятся и посвященные Арсеньеву стихи советских поэтов. Книгу за­
ключает аннотированный список всех! работ Арсеньева и список литературы о нем. 
Надо отметить интересный подбор редких фотографий В. К. Арсеньева.

Следует приветствовать выход в свет этой интересной и полезной книги о заме­
чательном русском путешественнике, ученом и писателе, человеке большого сердца 
и смелых замыслов.

А. Адамов

Е. М. 3  а л к и н д, М. Н. Хангалов, Улан-Удэ, 1945, 62.
Бурято-монгольский народ выдвинул в прошлом ряд ученых и культурных дея­

телей. Одна из самых ярких фигур среди них — Матвей Николаевич Хангалов 
(1858— 1918), этнограф, собиратель фольклсра и -педагог. В лице М. Н. Хангалова 
бурято-монгольский народ имел не только крупного научного работника, но и обще­
ственного деятеля, проведшего всю свою жизнь в родной, народной, бурятской среде 
и неутомимо боровшегося как со взяточниками и самодурами из царской админи­
страции, так и с тайшами, нойонами и богатеями бурятских улусов, последовательно 
отстаивавшего интересы бурятских крестьянских масс. Значение деятельности Хан- 
галова как этнографа и собирателя фольклора трудно переоценить. Надо заметить, 
что напечатаны .далеко не все его труды. Рукописное наследство Хангалова соста­
вляет, указывает Е. М. Залкинд,— «десятки тетрадей с записями о шаманстве, целые 
томы фольклора — эпических произведений, сказок, легенд и т. п., этнографические 
описания, ... сводки архивных документов, сочинения о далеком прошлом бурят, о 
системе судопроизводства, положении женщин и т. д. Все это пока покоится в архив­
ных научных учреждениях». М. Н. Хангалов по своему образованию (он окончил 
в 1876 г. Иркутскую учительскую семинарию) не был специально подготовлен к той 
деятельности этнографа и фольклориста, -которой он отдавал все свое свободное от 
педагогической и общественной работы время. Но путем самообразования и благо­
даря научному содружеству с  Н. Н. Агапитовым, Д . А. Клеменцом и Г. Н. Потани­
ным кругозор и эрудиция Хангалова расширялись, и он стал исследователем, стоявшим 
на уровне современной ему науки. Научная общественность, даж е в условиях цар­
ской России, высоко оценила труды Хангалова и в 1888 г. он был избран действи­
тельным членом Русского географического общества. За содействие, оказанное фран­
цузскому этнографу— академику Полю Лаббе во время его поездки в 1903 г. для 
изучения шаманства бурят, Хангалову было присвоено звание лауреата Французской 
академии.

Е. М. Залкинд в рецензируемой брошюре последовательно излагает жизненный 
путь и научную и общественную деятельность М. Н. Хангалова. Брошюра состоит 
из предисловия и шести глав. В первых двух описываются школьные годы и педа­
гогическая деятельность Хангалова, его попытки реформировать начальное образова­
ние в школах для бурятских детей, опыт составления бурятского букваря и методы 
его педагогической работы. Следующие две главы посвящены научной работе Хан­
галова и в особой главе описывается его общественная деятельность. В заключение 
Е. М. Залкинд дает общую оценку деятельности М. Н. Хангалова, отмечая в частно­
сти, что этот неутомимый -исследователь и просветитель своего народа был в то же 
время горячим сторонником приобщения бурято-монголов к великой русской культуре.

Давая общую высокую оценку трудам М. Н. Хангалова, автор рецензируемой 
брошюры останавливается особо .н а  вопросе об «Зэгэтэ-аба». Дело в том, что Хан­
галов и Клеменц выделяли в истории бурятского народа целую эпоху —  «Зэгэтэ-аба». 
При этом эпохе «Зэгэтэ-аба» приписывалось довольно резкое классовое расслоение, 
но затем общество «Зэгэтэ-аба», по Хангалову и Клеменщу, сменяется обществом, 
в котором господствует родовой строй. Е. М. Залкинд отмечает, в согласии с крити­
ческими замечаниями Н. А. Виташевского, опубликованными еще в 1916 г. («Живая 
старина», XXV), что в той форме, в которой Хангалов совместно с Клеменцом ре­
конструировали эпоху «Зэгэтэ-аба», без ссылки на источники, без указания на харак­
тер и без разъяснения того, что в данной реконструкции вытекает из фактического 
материала и что является результатом обобщений самих авторов,— в этой форме их 
материал теряет значительную долю своей научной достоверности. Как устанавливает 
Е. М. Залкинд по рукописям самого Хангалова, одним из источников для рекон­
струкции «Зэгэтэ-аба» был национальный бурятский танец «Хатарха», этапы которого, 
по мнению Хангалова, отражали ход охоты «Зэгэтэ-аба». Надо сказать, что сам 
Хангалов в рукописи о «Зэгэтэ-аба», которую он подготовил к печати, указывал на 
этот источник, по которому он реконструировал «Зэгэтэ-аба», но эта оговорка была 
вычеркнута Клвменцем. Что облавные охоты имели широкое распространение среди 
бурят и даж е монголов, нет никаких сомнений. Об этом, как указывает Е. М. Зал­
кинд, сообщают и Исбранд Идее и Паллас, и предание бурят, опубликованное Поздне- 
вьм, и  хроники селенгияских -и хоринских бурято-монголов. Обливная охота у 
коринских бурят описана также Ванбоцыреновым под названием «Аба-Хайдак». 
К этому можно добавить, что у тунгусов в некоторых очень популярных и наиболее 
архаичных преданиях тоже фигурирует в качестве основного фона, на котором раз­



Критика и библиография 249

вертывается сюжет, облавная охота на лося. Но, конечно, время «Зэгэтэ-аба» не 
являлось особой эпохой, не укладывающейся в общепринятую периодизацию истории. 
У скотоводов-бурят бытование облавной коллективной охоты и весь комплекс тра­
диций, связанных с  ней, без сомнения, является пережитком ранних ступеней их 
истории, когда они, если не исключительно, то по преимуществу были охотничье- 
рыболовческим народом, подобно тунгусам, если только само происхождение бурят как 
особой монголоязычной народности не является в основном результатом монголиза- 
ции некоторых южных прибайкальских тунгусских племен. Облавная охота была спо­
собом производства народов, занимавшихся охотой в качестве главного или подсоб­
ного занятия, и могла существовать как на ранних, так и иногда в качестве пережит­
ка на сравнительно поздних ступенях развития первобытно-общинного строя, а в 
известных условиях — и на некоторых стадиях развития классового общества. Бурят­
ская «Зэгэтэ-аба» в том ее виде, в каком она описана Хангаловым, изображает, в 
частности, облавную охоту, бытующую уже в классовом обществе. Можно согласить­
ся с Е. М. Залкиндом в том, что в изображении Хангалова «Зэгэтэ-аба» имеются 
две тенденции. Во-первых, это «стремление доказать», что у бурят в далеком про­
шлом господствовали артельные формы производства в виде «Зэгэтэ-аба»; во-вторых, 
в его работах отражается протест претив классового угнетения, которое он, не пони­
мая исторической обусловленности социального неравенства, склонен усматривать 
во всех, даж е древнейших стадиях общественного* развития. Во всяком случае, во­
прос о «Зэгэтэ-аба» и о способе производства и формах социальных отношений бу­
рят в далеком прошлом нуждается в дальнейшем изучении. В этом отношении боль­
шую роль сыграют без сомнения и материалы самого Хангалова, в частности его 
неопубликованное исследование о «первобытной женской общине у бурят».

Бурято-монгольский научно-исследовательский институт культуры и экономики и 
Бурмонгиз сделали весьма полезное дело, издав брошюру Е. М. Залкинда. Надо по­
желать, чтобы и в дальнейшем появлялись издания, знакомящие советского читателя 
с жизнью и деятельностью местных этнографов.

Недостатками брошюры Е. М. Залкинда являются отсутствие полной библиогра­
фии изданных и не изданных работ М. Н. Хангалова и большое количество опечаток, 
не исчерпанных приложенным их списком. Внешнее оформление брошюры также 
могло быть лучше.

Б. О. Долгих

С е р г е й  М а р к о в ,  Юконский ворон, Изд-во Главсевморпуть, М., 1946, 336; 
2-е издание, «Советский писатель», М., 1947.

С. Марков избрал благодарную тему для своей повести: жизнь и деятельность 
Лаврентия 'Алексеевича Загоскина, замечательного исследователя Аляски. Живо и 
красочно автор разворачивает перед читателем широкую панораму. Он рассказы­
вает об исследовании Загоскиным бассейнов рек Кускок.вим (Юкон) и Кзихдак, о 
племенах народа кан-юлит. Автор не только подробно и точно описывает внешность, 
одеж ду, жилища и другие стороны материальной культуры североамериканских ин­
дейцев, но и красочно и тепло рисует душевный мир этих простых, честных и храб­
рых людей. Перед нами проходит друг Загоскина —  старый индеец Кузьма, образ 
большого обаяния и художественной силы, его возлюбленная Ке-Ли-Лын, отважная 
и честная девушка, и целый ряд других. С.- Марков правильно все время подчерки­
вает разницу в отношении к туземцам со стороны истинного сына России, передового 
человека своего времени, Л. А. Загоскина, и бездушной, тупоумной и жестокой рус­
ской администрации. В столице Русской Америки, Ново-Архангельске, живет простая 
русская женщина Таисия Головлева. Это один из наиболее удавшихся образов по- 
в р с т и . В ее отношениях к индейцу Кузьме автор хорошо подчеркнул, как по-друже­
ски, с уважением к человеческому достоинству индейцев относится простой русский 
человек, интернационалист по природе,, к туземному населению Аляски, как чуждо 
ему презрительное и жестокое отношение к «низшей расе». Но центральным образом 
в повести остается образ Загоскина, его жизнь и скитания, борьба с царским произ­
волом и в Русской Америке, и в самой России, по его возвращении туда. Повесть 
знакомит широкие массы советских читателей с жизнью этого крупного русского пу- 
тешественника-демократа, этнографа, зоолога и геолога на фоне российской действи­
тельности того времени и жизни Русской Америки, а также быта и нравов туземцев 
Аляски.

Следует отметить, что автор далеко не полностью использовал обильный этногра­
фический материал, собранный Загоскиным о племенах, населяющих нижнее течение 
рек Квихпак, Кускоквим, южную часть залива Нортон (народ канг-юлит) и верховье 
^тих рек, а также о племенах ттынайцез. Загоскин очень подробно описывает не 
только все стороны материальной культуры этих народов, но тщательно и красочно 
передает их духовную культуру — праздник в честь морского духа, а также очень 
интересный, им впервые описанный обряд поминания мертвых, который точно пере­



Критика и библиография

дан С. Марковым. По этому поводу сам Загоскин з своем труде «Пешеходная за­
пись части русских владений в Америке, произведенная лейтенантом Загоскиным в 
1842, 1843 и 1844 гг.» (СПб, 1847), в разделе «Материалы для этнографии» писал; 
«Этнография настоящего века как наука положительная не допускает, чтобы основа­
нием различия племен служили одни народные сказки, в которых то или иное племя 
считает себя произшедшим от суки, волка или ворона; и вправду, сказки эти только 
легковерными путешественниками принимаются за что-то важное, между тем как 
сами туземцы принимают их не иначе, как за иносказания. Напротив, в основание 
отличия племен одного и тоге» ж е семейства служат верными руководителями оди­
наковость образа жизни, домашняя утварь, способ приготовления пищи, оружие, 
искусства, наречия, наконец, формы и характер соседних с ними иноплеменников» 
(т. II, стр. 16— 17).

Вторую часть книги С. Маркова составляет «Летопись Аляски». Она в очерковой 
форме рассказывает историю открытий и исследования Аляски и Калифорнии, глав­
ным образом русскими, начиная с первых походов Ермака, Дежнева, Пояркова, 
Хабарова, Стадухина и других русских землепроходцев в Сибирь, где они впервые 
прослышали про далекую страну на востоке Сибири — Америку. С. Марков опясы 
вает и деятельность отважных русских мореходов, от впервые увидевших туманные 
берега Нового Света, как Петр Попов (в 1710 г.), до первых исследователей его, как 
Шелехов, Баранов, Хлебников. Автор доводит историю исследования и заселения 
северо-западного побережья Северной Америки до наших дней. В этой «Летописи» 
содержится множество интересных, важных и порой неожиданных сведений. Автор 
оперирует огромным количеством имен и фактов, подробно описывает деятельность 
русских в Аляске и Калифорнии, цитирует документы, письма, книги. Перед чита­
телем проходит огромная галлерея отважных русских людей, мореходов, промышлен­
ников, купцов, офицеров и пр. К сожалению, ценность этой «Летописи» сильно сни­
жается полным отсутствием в ней ссылок на источники, которыми пользовался автор. 
Это почти исключает возможность пользоваться ею для работы научного характера. 
С другой стороны, чрезвычайное обилие имен, порой совершенно второстепенных, 
затрудняет чтение. Работа С. Маркова «Летопись Аляски», полезная и нужная, силь­
но выиграла бы, если бы автор учел основные требования научного подхода к теме,- 
«Летопись Аляски» снабжена большим количеством иллюстраций, среди них — ред­
кий портрет Г. И. Шелехова, редкие репродукции со старинных гравюр, изображаю­
щих Петропавловск на Камчатке, Якутский острог и др., репродукции рисунков пер­
вых русских исследователей' Аляски, а также большое число хорошо выполненных ри- 
гунков предметов обихода туземного населения Аляски.

А. Адамов
Н А Р О Д Ы  СССР

В. Г о л о в а ч е в ,  Б.  Л а щ и л и н ,  Народный театр на Дону, Редакция и вступи­
тельная статья В. А. Закруткина, Ростов на Д ., 1947, 184.

Народный театр — одна из наименее изученных областей народного искусства. 
Методологическая неразработанность вопросов, связанных с его изучением, в равной 
мере сказалась как на характере исследований, так и в собирательной практике. 
Записи материалов в большинстве случаев делались спорадически, без уяснения 
сколько-нибудь полно местной театральной традиции1. Вопрос о жанровом многообра­
зии народного театра до сих пор почти и не ставился, в частности, вне поля зрения 
исследователей остались простейшие формы народного драматического искусства 
(сценки, разыгрываемые ряжеными, игры и хороводы, драматические действа, воз­
никшие на почве обрядов, и т. д.). Полностью не изучен ни один из видов наоодного 
театра ни в отношении его территориального распространения, ни в отношении ре­
пертуара. Вот почему появление специально посвященной народному театру книги 
представляет большой интерес.

Составители сборника В. Головачев и Б. Лащилин — коренные уроженцы вер­
ховьев Хопра, станиц Правоторовской и Михайловской. На протяжения десяти с 
лишним лет они занимались собиранием донского фольклора, главным образом песен, 
сказок, легенд. Специальный интерес к народному театру пробудился в них в связи 
с личными впечатлениями. В 1936 г. в станицах Михайловской и Правоторозской пос­
ле длительного перерыва (с 1918 г.) коллективами народных актеров были возобно­
влены постановки народных драм: «Атаман-Буря» (станица Прашфоровека'я), «Царь 
Мэксимиан» и «Ермак» (станица Михайловская). Живые, яркие впечатления, полу­
ченные от народного спектакля, побудили собирателей наряду с другими жанрами 
фольклора заняться изучением и народного театра. В 1936 г. были еще живы старые 
постановщики народных драм — Ф. Т. Карпенко, А. Я. Леонтьев (станица Правото- 
ровская) и Г. Е. Орлянкин (станица Михайловская), от которых и были записаны 
пслностью тексты пьес. Помимо этого, собирателями были обследованы и другие

1 Исключение составляет замечательный сборник Н. Е. О н ч у к о в а  «Северные 
народные драмы», СПб., 1911, до сих пор являющийся основным пособием при изуче­
нии русского народного театра.



Критика и библиография 251

хутора бывш. Хоперского округа (Бубновсиий, Вольиовский и Креповскнй), где также 
были обнаружены постановки народных драм (варианты пьесы «Ермак» и «Атаман 
Чуркин»). Внимание собирателей было обращено и на широкое бытование среди дон­
ских казаков фарсов и комических сценок, разыгрывавшихся обычно на свадьбах и 
во время масляничных гуляний. Сценки эти затрагивают самые разнообразные сторо­
ны жизни. Иногда это простодушные, а зачастую и озорные шутки, в ряде же слу­
чаев они возвышаются до уровня острой социальной сатиры. Таковы, например, запи­
санные на хуторе Лысогорском фарсы «Самобойные кнуты» и «Как казак собачку 
лечил», в которых высмеивается самодурство и глупость барина-крепостника. Большой 
интерес представляют драматизированные анекдоты о казаке Чигуше, излюбленном 
персонаже донских сказок. Чигуша-Чига — простодушный, но ловкий и хитрый ка­
зак, выходящим победителем из всех положений. Чрезвычайно любопытно также иду­
щее от глубоких времен ряженье кобылой, медведем, журавлем. Большой собира­
тельной удачей следует признать и записи материалов по кукольному театру. К со­
жалению, сама техника кукловождения описана собирателями недостаточно полно 
и четко. Особенно это относится к типу кукол, члены которых (голова, ноги и руки) 
приводятся в движение посредством шнуров, прикрепленных к пальцам рук (куклы 
братьев Кондаковых, ошибочно приписанные собирателями михайловскому куколь­
нику Т. Н. Куроплину, см. стр. 181). Записанные собирателями тексты кукольных 
представлений являются в настоящее время уникальными, так как со смертью братьев 
Кондаковых никто из хуторян этих представлений больше не помнит.

Таким образом, положено начало большой работе. Собирателями В. Головачевым 
и Б. Лащшюгным открыт в полном смысле этого слова новый, доселе не известный 
очаг бытования народной драм ы 2. С тем большим сожалением приходится конста­
тировать весьма слабую подготовленность материалов к печати. Произведенные со­
бирателями записи пьес не углублены сколько-нибудь тщательным исследованием. 
Слабо, а зачастую и искаженно выявлена театральная природа материалов. В сбор­
нике полностью отсутствуют сведения о костюмах и гриме, о бутафории и реквизите. 
Если судить по ремаркам пьес, то можно подумать, что постановщики драм пользо­
вались весьма сложными декорациями: «так, в пьесе «Конец семьи Приклонских» 
место действия обозначено: «Сцена представляет лес»; в пьесе «Степан Разин», сце­
на 1-я — «Майдан казачьего городка. У станичной избы толпятся голутвенные ка­
заки; на крыльцо выходит станичный есаул»; в пьесе «Ермак», сцена 5-я — «Волга. 
На шлюпке! плывут Ермак» и т. д. Подобные обозначения не имеют, конечно, ника­
кого отношения к реальным средствам постановки. Известно, что в народном театре 
декорации не играют значительной роли. Их роль и функцию берут на себя бута­
фория, реквизит. Иллюзия отсутствующей декорации создается в народном театре за­
частую и чрезвычайно своеобразным путем — через движение актеров. Так, в сцене 
с «лодкой» гребцы, перед тем как садиться в воображаемую лодку, снимают шапки 
и крестятся, затем, усевшись овалом на пол, начинают раскачиваться взад и вперед, 
хлопая рукою об руку, изображая, таким образом, греблю и плеск воды. Или, в той 
ж е сцене, актеры движением имитируют соскакивание гребцов на землю, создавая, 
таким образом, иллюзию реки, лодки и берега. Отсутствие указаний на реальные 
декорационные средства, подмена их воображаемой зрителем картиной в значитель­
ной мере стирают специфические особенности народного спектакля. Вообще, весь 
метод подачи драматургического материала в сборнике в значительной мере олите­
ратурен. Таково, например, условное, отсутствующее в живом народном спектакле 
деление пьесы на сцены. Возражение вызывает и размещение текстов в сбориике. 
Пьесы даны не по репертуарам отдельных постановщиков, а разбросанно. Вместе с 
тем в станице Михайловской мы сталкиваемся с чрезвычайно характерным явлением: 
одним и тем ж е актерским коллективом разыгрывались за один присест все три 
пьесы подряд: «Царь 'Максимиан», «Ермак» и «Русские посиделки». Ряд актеров 
принимал участие в двух, а зачастую и во всех трех' пьесах. Так, один и тот же 
актер играл роль скорохода в «Царе Максимиане» и роль есаула в «Ермаке»; роль 
Марко-гробокопателя в «Царе Максимиане» и роль свекра в «Русских посиделкахv 
н т. д. Этим тесным сосуществованием пьес объясняется тенденция к постоянным 
контаминациям —  переходу отдельных сценок и персонажей из одной пьесы в другую. 
В этом отношении чрезвычайно любопытен текст, записанный летом этого года 
Б. С. Лащшшным от старейшего участника народных представлений в станице Ми­
хайловской — К- А. Земцова, «Ермак, царь Максимиан и его непокорный сын 
Адольфий», >в котором обе пьесы слились в одно произведение.

- Интересно отметить, что в 1944 г. фольклорной экспедицией, проводившей свои 
работы в Нижне-Чирском районе Сталинградской обл., было также установлено 
бытование в 90-х гг. прошлого века народных драм. Организаторами постановок 
в станице Нижне-Чирской были: 3. А. Комаров, печник по профессии, и Звонарев, 
ЯО-лстний старик — казак. Комаров— исполнитель роли атамана — был за режиссера. 
Ставились пьесы: «Ведьма из-за Днепра, или Атаман — Черный Ворон» н «Шварц- 
вальские разбойники и Атаман-Буря». Казак Звонарев сообщил, что в его труппе 
(или по народному термину «шайке») разыгрывались пьесы «Степан Разин» и 
«Ермак». К сожалению, текстов пьес не удалось записать.



252 Критика и библиография

Далеко не достаточно выявлена и роль других существенных сторон казачьего 
народного театра.

В сборнике отсутствуют сведения о составе актерских трупп, сколько-нибудь 
подробные данные о постановщиках спектаклей. Слабо выяснены время и условия 
бытования народных драм в верховьях Хопра (особенно это относится к станице Ми­
хайловской), а вместе с тем собирателями (см. их комментарии) и вслед за ними ре­
дактором книги выдвигаются серьезные и ответственные положения о более чем 
двухсотлетием существовании народного театра на Дону. «Народный казачий театр,—  
пишут собиратели,— это театр героический. В течение двухсот лет он передавался из 
поколения в поколение, выдерживая жестокий натиск со стороны правительства и 
церкви». Это утверждение авторы обосновывают главным образом данными, полу­
ченными от двух древних, ныне уже умерших, казачек — П. И. Володиной (1848 г. р.) 
и Т. В. Зениной (1863 г. р.). От них ж е собирателями записана драма «Степан Ра­
зин», которую они, а вслед за ними и редактор сборника, склонны рассматривать 
К1.К отголосок драматического произведения, возникшего в разинскую эпоху. Однако 
ирм представляются текст пьесы «Степан Разин», равно как и сведения, полученные 
от упомянутых выше казачек, более, чем сомнительными. В комментарии к тексту 
драмы собиратели не указывают, от кого и при каких обстоятельствах старухи-казач­
ки усвоили текст драмы. Это было бы существенно; известно, что вплоть до второй 
половины 90-х гг. женщины не принимали участия в театральных представлениях. 
Женские роли разыгрывались актерами-мужчинами. Отсутствуют также указания, где 
и в какое время ставилась данная пьеса, хотя, казалось бы, от лиц, столь отчетливо 
помнящих пьесу, можно было бы собрать исчерпывающие сведения о времени и 
условиях ее бытования. Правда, _в комментарии к фарсу «Самобойные кнуты», запи- 
сгпному от той же Володиной, собиратели сообщают: «Отец Пелагеи Ивановны Воло­
диной — Иван Иванович Хоперсков и муж — Алексей Иооифович Володин долгое 
время были руководителями казачьих постановочных коллективов в станице Михай­
ловской, бывшего Хоперского округа, области Войска Донского. Первый ставил на­
родные драмы и фарсы в 50—60 гг. XIX в. на знаменитой в то время Крещенской 
ярмарке в ст. Михайловской, второй — 20—30 лет спустя, на казачьих военных смот­
рах, свадебных гуляньях и «ссыпчине». Крещенская ярмарка в станице Михайловской 
прекратила свое существование в половине 50-х гг. прошлого века после грандиозного 
пожара 1854 г., и говорить о каких-либо постановках на ней после этой злополучной 
даты не приходится, да «  сама Володина, будучи в то время малолетним ребенком, 
вряд ли что могла запомнить. Что ж е касается постановок 80—90-х гг., то данными 
экспедиции 1947 г .3 совершенно точно установлен репертуар разыгрывавшихся в то 
время в станице Михайловской пьес. Никаких указаний на бытование пьесы «Степан 
Разин» не имеется. Более того, один из старейших участников представлений 
К. А. Земцов категорически утверждает, что до 80-х гг. прошлого века в станице 
Михайловской никаких постановок драм не было. Совершенно голословным поэтому 
является и утверждение собирателей о разыгрывании в 50-х гг. на Крещенской ярмарке 
народных драм «Ермак» и «Царь Максимиан». Неверно и указание, что сцена «Адоль- 
фий в темнице» (в драме «Царь Максимиан»), построенная на народной переделке 
стихотворения Н. П. Огарева «Ночь темна. Лови минуты», присочинена к народной 
драме в 50—60-х гг. XIX в. По указанию михайловского актера А. А. Негробова, 
участника представления 1896 г., эта сцена была введена в 1896 г. Д о этого времени 
пьеса разыгрывалась традиционно: Адольфа казнил палач (данные экспедиции
1947 г.) 4. Что ж е касается пьесы «Степан Разин» (в записи В. Головачева «  Б. Ла- 
щилина), то по своему языку и по содержанию она совершенно выпадает из из­
вестного «ам круга народных разбойничьих пьес. В ней полностью отсутствует свой­
ственный народной драме раешный стиль. Язык (кстати сказать, абсолютно лишен­
ный особенностей местного диалекта) перенасыщен постоянными эпитетами: «шашка 
острая», «меч булатный», «казаки бездомные, голутвенные», «матушка сыра-земля» 
и т. д. Содержание пьесы, входящие в нее эпизоды по специфике их обработки 
выявляют весьма странную близость к литературному источнику — известной книге 
Н. И. Костомарова «Бунт Стеныш Разина». И в пьесе, и у Костомарова сцена с 
потоплением персидской княжны и эпизод с немецким рыцарем Выдрагом (см. у 
Костомарова посылку воеводой Прозаровским для переговоров к Степану Разину 
немца Ведероса, стр. 100— 101, изд. 1859 г.) изложены почти в одинаковых выпаже- 
циях. Все это заставляет считать пьесу «'Степан Разин» в записи Головачева и Лащи- 
лина грубой подделкой под народное творчество и исключает возможность пользова­
ния ею в научных целях.

Большие сомнения вызывает и метод подачи свадебного обряда. Само по себе 
включение свадебного обряда в сборник, посвященный вопросам народного театра,

3 Экспедиция была организована Институтом этнографии АН СССР, в ее состав 
входили и т.т. Головачев и Лащилин.

■* Стихотворение Огарева было опубликовано впервые в 1857 г. в «Полярной 
Звезде». Сведения об его массовой фольклоризации относятся к началу 900-х гг. См. 
П р у г а в и н ,  «Песня о часовом и барине», опубликована в «Нижегородском сбор­
нике», 1905



Критика и библиография 253

вполне законно. Рассмотрение свадебного обряда с театроведческой точки зрения 
представляет сугубый научный интерес: оставаясь по существу фактом обрядовым, так 
как в нем отсутствует основной признак театрального действа — установка на зри­
теля, свадебный обряд вместе с тем несет в себе все элементы драматического дей­
ства. Его насыщенность внутренним драматизмом, богато разработанная словесно 
музыкальная сторона говорят сами за себя. Авторы книги, вместо того, чтобы дать 
донской свадебный обряд в его подлинно живом бытовании, придали ему искусствен- 
но-драматизованную форму, при которой элементы литературного авторства трудно 
отделимы от живой обрядовой ткани. Это крайне затрудняет пользование материалом 
в исследовательском плане. Совершенно непонятно также, почему собиратели исклю­
чили из своей записи наиболее интересную с театроведческой точки зрения часть 
обряда — разыгрываемые на свадьбе (в день полношения молодым каравая) фарсы.

Все эти принципиальные и фактические ошибки заставляют с осторожностью 
пользоваться материалами сборника, содержащего вместе с тем ряд ценных, впер­
вые вводимых в научный оборот фактов.

В. Крупянскпя

А. М. Л и с т о п а д о в ,  Донские былины, Ростов н/Д, 1945, 91.
А. 'М. Л и с т о п а д о в ,  Донские исторические песни, Ростов н/Д, 1946, 144.
Имя А. М. Листопадова, выдающегося музыканта-этнографа, пользуется заслу­

женной известностью. Больше полувека собирает и изучает Листопадов народную 
песню. Им записано больше тысячи текстов и напевов донских казачьих песен. Среди 
собранных Листопадовым материалов особую ценность представляют записи донских 
былин и исторических песен. На Дону, по подсчетам исследователей казачьего фоль­
клора, записано около 100 былинных текстов, из этого числа 64 записи сделаны 
Листопадовым. Так как до сих пор опубликовано лишь очень небольшое число южных 
былинных текстов, публикация записей Листопадова является ценнейшим вкладом в 
изучение русского былевого эпоса. Донские былины мало изучены, между тем изуче­
ние южной бЫлинной традиции, резко отличающейся от северной, чрезвычайно важ ­
но для выяснения судеб и путей русского былевого эпоса. Не| исключена возмож­
ность, что именно короткая, бытующая в хоровом исполнении казачья былина ближе 
к истокам былевого творчества, чем монументальная северная былина-старина. В сбор­
нике донских билин опубликовано 64 -текста, среди них 15 былин о Добрыне Ники­
тиче, самом популярном, в казачьей среде богатыре, 7 былин об И л ь е. Муромце, 
5  былин о Садко, былины о Дюке, о Ставре, об Иване Гардиновиче и других, нако­
нец, 12 эпических песен о зверях и птицах; среди них песня о турах златорогих, 
бытующая на Севере как запев к былинам о Батый и Василии Пьянице. Не менее 
ценна публикация исторических песен в записи Листопадова. В сборнике дан 
121 текст. Особенно популярны на Дону исторические песни о Степане Разине. Листо­
падовым записано 35 песен о нем. В сборник вошло значительное количество песен 
о Петре I, затем песни о Ермаке, о Краснощекове, о Семилетней войне, о Суворове, 
о 1812 г. Последний раздел книги «Казак и конь», составленный из походных и ли­
рических казачьих песен, несколько выпадает из всего строя книги. Оба сборника 
изданы с небольшими вводными статьями Г. П. Сердюченко, в которых приводятся 
основные данные об изучении донских былин и исторических песен и совершенно 
справедливо подчеркивается значение собирательской деятельности Листопадова. 
Нельзя не согласиться с указанием автора статей на принципиальную важность изуче­
ния казачьего фольклора, однако излишне категорически эзучит утверждение, что 
«большинство исторических песен зародилось на Дону в казачьей среде», а затем уже 
получило «общерусское звучание и распространение». Вопрос о возникновении исто­
рических песен очень сложен и далеко еще не решен. Приходится пожалеть, что в 
сборнике не дано никаких сведений о характере бытования былин и исторических 
песен в донских станицах. Не указано даж е, от кого записаны тексты, какие возраст­
ные и социальные группы являются носителями их. Несомненно, что у такого опыт­
ного собирателя, как Листопадов, накопились богатейшие наблюдения, публикация 
которых помогла бы разобраться во многих сложных вопросах, овязанных с изуче­
нием былин и исторических песен. Упущение это особенно досадно потому, что мно­
гие тексты помечены двумя и даж е тремя датами. Например, песня о Степане Разине 
«Ай, да во городе Казани» была записана в 1903, 1921 и 1937 гг. Никаких указаний 
на происшедшие в тексте изменения мы не находим. Вряд ли это возможно, тем 
более, что, очевидно, песня записывалась от разных исполнителей. Если ж е наблю­
дается такая необычайная стабильность текстов в казачьем фольклоре, то это очень 
интересное явление, на которое надо было бы обратить внимание. Очевидно, в сбор­
нике даны сводные тексты, что, однако, нигде не оговорено. Ценность публикации 
записей Листопадова снижается тем, что «в силу типографских затруднений» в сбор­
нике опубликованы одни поэтические тексты без напевов. Это тем более досадно, что 
сборник составлен из записей такого высококвалифицированного музыканта, каким 
язляется 'А. М. Листопадов.

Э. Померанцева



254 Критика и библиография

Ю Ж Н Ы Е  С ЛА В Я Н Е

С. Д  ж  у д ж  е в ъ. Българска народна хореография, София, 1945, 446.

Автор рецензируемой работы, профессор Государственной музыкальной академии 
в Софии, известен рядом трудов в наименее исследованной области болгарского му­
зыкального фольклора — области народного танца. Определяя народный танец как 
синкретичную игру, в которой шаги, жесты и вообще движения безусловно подчинены 
музыкальному ритму, а часто и ритму слова, автор считает танец нераздельной 
частью песни, жест — иллюстрацией к мелодии и ее тексту. Изучение танцев, так 
называемых первобытных народов и анализ некоторых народных южнославянских 
танцев приводят автора к общему выводу, что в своей основе народный танец есть 
подражание или стилизация характерных движений, которые человек наблюдал во­
круг себя и копировал их из окружающей его среды, либо тех движений, которые 
он сам совершал во время своей повседневной работы. «Самый танец,— говорит 
автор,— в известном смысле есть одухотворение (сублимация) работы труда». Назва­
ния отдельных народных танцев, поза, движения, связанные в сознании народа с 
именами или с характерными движениями некоторых животных, дают автору основа­
ние предполагать, что происхождение их связано с былыми тотемическими культами. 
Академические танцы и современный балет в основе своей, говорит автор, несут 
традиции народной орхестики. Опровергая, что болгарское народное искусство являет­
ся продуктом заимствования из чуждого (турецкого, греческого) творчества, автор, 
яе отрицая полностью иноземного влияния, считает, однако, что чужое влияние не 
изменило основного стиля и самобытного характера болгарского народного искусства, 
в частности народного танца. Ассимилировавшись с местной культурой, оно превра­
тилось в единое по стилю и технике народное искусство. Рассматривая на южно- 
славянском, в частности македонском материале, основы народной орхестики, автор 
устанавливает соотношение между танцевальными жестами, музыкальным ритмом и 
словесным текстом народной песни. Устанавливая определенную закономерность в 
распределении поз, жестов и движений, автор намечает основные элементы танце­
вального синтаксиса, как то: фигуры предложения, периоды. Танцевальная фигура 
состоит обычно из 2—3 тактов, соответствующих 2—3 одноактовым мотивам, соответ­
ственно 2—3 танцевальные фигуры образуют одно предложение, 2—3 предложения — 
танцевальный период. Как фигура, так и предложения и периоды могут быть разгра­
ничены с помощью определенных демаркационных знаков: характерный жест, смена 
направления движения, повторение и т. jij Предложения и периоды образуют сложные 
метрические группы. Положив в основу синтаксических элементов единицу измере­
ния, названную им «тактовым временем», автор измеряет величину поз и жестов нот­
ной величиной танцевальной мелодии, предлагая одновременно свой способ измере­
ния и обозначения танцевальных движений.

Отмечая в заключение опромное богатство, разнообразие и самобытность бол­
гарских народных танцев, автор указывает на необходимость тщательной их фикса­
ции и изучения, рекомендуя с этой целью создание в селах центров по собиранию и 
изучению местных танцев, игр, обычаев, и предлагает культивировать народные танцы 
и песни среди городской молодежи.

Работа болгарского ученого, краткое содержание которой мы передали, пред­
ставляет большой интерес для этнографа-музыковеда и является ценным вкладом в 
музыковедческую литературу.

И. Прокопович

Н Е С Л А В Я Н С К И Е  Н А Р О Д Ы  ЕВРОПЫ

P e t e r  .1 о г а о n s е n. (Jeher d ie  H e rk u n ft d e r  h 'o rd fr ie sen  Kobenhavn, 1946,
162 4 t  км рта

По вопросу о  происхождении северных фризов существует обширная литература, 
не дающая, однако, возможности считать проблему этногенеза этого народа решен­
ной. В течение нескольких столетий авторы, писавшие по этому вопросу, делились 
в основном на два лагеря: сторонников западного (происхождения фризов', живущих 
в настоящее время в Ютландии, и сторонников скандинавского их происхождения. 
Среди ученых, принадлежавших к первому лагерю, существовали большие разногла­
сия о времени переселения фризов на север и о том, было ли это переселение еди­
новременным или фрязы пришли в Ютландию и на острова несколькими последова­
тельными волнами. В конце XIX в. появилась главным образом среди немецких 
ученых теория о том, что северные фризы — это вовсе и не фризы, а саксы, при­
нявшие имя фризов. Теория эта в настоящее время не имеет авторитетных предста­
вителей.

Петер Йоргенсен, датский лингвист, решил заново пересмотреть и критически 
взвесить имеющиеся данные о сстерных фризах, почерпнутые из разных источников.



Критика и библиография

В нескольких главах своей книги он делает обзор исторических источников и изла­
гает мнение древних и средневековых авторов на этот предмет. Вслед затем П. Йор­
генсен кратко перечисляет сведения археологические, антропологические, приводит 
ссылки на государственное, частное право туземного населения западной части Ют 
ландии, суммирует сведения об аграрном строе этого населения в прошлом, цитирует 
некоторые предания. Совершенно вскользь, на двух-трех страницах, он упоминает о 
том, что вопрос о происхождении северных фризов некоторые авторы пытались р е ­
шить путем сопоставления типов жилых домов северных и западных фризов. Указав 
на то, что все эти данные не могут служить достаточным материалом для оконча­
тельного решения проблемы, П. Йоргенсен переходит к лингвистическому материалу — 
характеристике диалектов и фризских говоров, анализу названий населенных пунк 
тов. Глава о языке — наиболее интересная часть рецензируемой книги; к сожалению, 
и в ней фризская проблема не получает своего разрешения, ибо, увлекшись анали­
зом окончаний в названиях населенных пунктов западной Ютландии, автор не уделил 
никакого внимания смысловому значению этих названий в свете фризского языка и 
не придал значения трансформации названий в процессе ассимиляции пришлого насе­
ления. Выводы автора (склоняющегося к западному происхождению северных фри­
зов) сделаны в слишком общей форме и вносят очень мало новизны в старые теории.

Если к книге П. Йоргенсена подходить, как к оригинальному исследованию, то 
она разочарует читателя, но она очень полезна как обобщенная сводка имеющегося 
литературного материала по вопросу о северных фризах. К книге приложен библио­
графический указатель и карта, на которой можно найти упоминаемые в книге 
населенные пункты, но отсутствуют границы той территории, которая занята в на 
стоящее время фризами или на которой имеют распространение фризские говоры.

Я. Кушнер
Н А Р О Д Ы  АМ ЕРИ КИ

G. С. V a i 1 1 a n , A zte c s  o f  M exico , O rig in e  r ise  and f a l l  o f  th e  aztec n a tion  (Ame­
rican Museum of Natural History, Science, Serie Ш, Garden city. N ew  York. 1944 
X X lV -f3 4 0 .

Книга покойного (ум. в 1945 г.) американского археолога Вайяна дает краткой 
изложение истории туземных народов долины Анахуака. При написании такой рабо­
ты автор должен был встретиться с рядом трудностей. Обо'бщать весь новый архео­
логический материал и сопоставить его с  данными испанских и туземных хронистов —  
задача в достаточной степени трудная. Книга состоит из пятнадцати глав и распадает­
ся на две части. Первая, занимая пять глав, содержит систематическое изложение 
археологического материала по отдельным народам древней Мексики, вторая — опи 
сывает общественные отношения, экономику, ремесла, искусство, религию и внешнюю 
историю ацтеков.

В первой главе «Исторические и культурные основы ацтекской цивилизации» 
автор дает общий обзор развития индейской культуры. В Новом Свете имелось два 
центра высокоразвитого земледелия: Центральная Америка (долина Мексики и
область поселения майя) и область Андов; оба эти центра представляли собой в то 
же время вершины туземной культуры. Решить, какая из этих двух культур старше,— 
мы еще не можем. Основное различие между ними автор видит в том, что, в то 
время как народы Перу превосходили все другие народы Америки в ирригации, 
производстве тканей и «правительственной системе, совмещавшей территориальную 
экспансию с амальгамированием завоеванных народов в одно социальное целое», 
народы Центральной Америки жили независимыми племенными группами и «не имели 
соперников в религиозном искусстве и архитектуре». Переходя затем к описанию 
основных культур Центральной "Америки, Вайян на основе данных археологии и хро 
ник выделяет ряд различных культур. В низменных частях Гватемалы обитали пле­
мена майя; в районе штата Оахака развивалась культура сапотеков; прибрежная 
область Вера-Крус была местом возникновения нескольких туземных культур, архео 
логическое исследование которых только начинается; наиболее выдающиеся из них - 
культуры ольмеков и тотонаков; в центральной части долины создавали свои куль­
туры толтеки, чичимеки, ацтеки и ряд других племен. Наиболее полные сведении 
имеются по истории центральной части мексиканской долины. Здесь можно устано­
вить пять основных периодов развития: 1) период так называемой «средней культуры». 
2) период «верхней средней культуры», 3) период толтеков, 4) период преобладания 
чичимеков и 5) период культуры микстеко-пуэбло, завершающийся преобладанием 
ацтеков. Автор последовательно рассматривает каждый из этих периодов, главным 
образом на основе археологических данных. Вторая глава посвящена «средней кул;-- 
туре». Это — одна из наиболее интересных глав книги (большинство поселений этой 
культуры было раскопано самим Вайяном). В Центральной Америке ранние культуры 
начинаются с той стадии, на которой заканчивается развитие культуры пуэбло. 
Культурный уровень, достигнутый пуэбло в XIX в., обнаруживается на территории 
Мексики в слоях, датируемых около I в. н. э. Исследования не открыли здесь сле­
дов более ранней стадии развития. Исходя из этого, автор предлагает новый термин



256 Критика и библиография

для названия этой культуры взамен распространенного и посейчас термина «архаиче­
ской»; это название создавало ложное впечатление, что данная культура является 
самой ранней в долине Мексики. Сам Вайян уже предлагал для данного периода 
термин «ранняя культура». Однако ни то, ни другое название не оставляет места 
для наименования более примитивной культуры, которая пока не обнаружена. Поэтому 
автор предлагает теперь название «средняя культура» (middle culture), по его мне­
нию, наиболее удачно выражающее специфику данного периода как переходного. 
Основными чертами «средней культуры» являются по Вайяну наличие постоянных 
жилищ, возделывание зерновых и бобовых растений, одежда из хлопка, мелкая 
скульптура и др. Третья глава посвящена анализу культуры толтеков или «строите­
лей'). В испанских хрониках толтеки фигурируют как первые обитатели Мексики. 
Реальное существование толтеков долгое время оспаривалось, и ряд ученых считал 
их народом мифическим. Многолетние раскопки Гамио и Бейера извлекли на свет 
археологические памятники этого народа. Суммируя археологический материал я 
сообщения хроники Куаутитлана, Вайян дает очерк истории толтекского периода. 
Политическим и религиозным центрами его были Аскопотсалько и Теотиуакан. Исто­
рия последнего делится на два периода. Первый начинается около 400 г. н. э. и 
продолжается до 800 г. н. э. К этому периоду относятся главные здания Теотиукана, 
н том числе храм Кетцалькоатля. Второй период охватывает приблизительно триста 
лет и заканчивается оставлением Теотиуакана (1150). Причиной этого, по сообщению  
йштлилточитля, были гражданские войны и введение культа Тецкалипоки. Развитие 
Теотиуакана, повидимому, было внезапно прервано в XII в.; он становится «городом 
мертвых», где племена следующего периода хоронят своих покойников. В четвертой 
главе автор рассматривает историю чичимекского периода. Если период толтеков 
был периодом культурного единства, то следующий — чичимекский — характеризуется 
наличием ряде, племен, борющихся за гегемонию в долине. На западе еще долгое 
время продолжает существовать центр толтеков— Аскопотсалько. Другими культур­
ными центрами этого периода являются: Кулуакан (селение племени кулуа), Тескоко, 
Чолула и Теночтитлан. Согласно хронике Кауатитлана, кулуа сперва завоевывают 
древнюю столицу толтеков — Тулу, затем двигаются в Кулуакан, где правят до се­
редины XII в., когда их сменяют здесь чичимоки. При чичимеках главную роль в 
юлине начинает играть Кулуакан. Появившиеся в конце XIV в. текпанеки разбивают 
чичимеков и Кулуакан приходит в упадок. Из всех названных главных центров этой 
эпохи до конкисты сохранился только Тескоко. Пятая глава посвящена ацтекскому 
периоду. Первые следы ацтеков находят в Чолуле, для которой можно установить 
следующие культурные слои: первоначально она была занята народом «средней куль­
туры», затем попадает под толтекское 'влияние; дальнейшие следы ацтеков ведут 
к местности около Кулуакана, откуда они постепенно распространяются по всей при­
озерной области. К этому времени относятся первые упоминания об ацтеках в ран­
них испанских хрониках. Около 1325 г. основывается Теночтитлан.

Автор кратко излагает далее историю ацтеков до начала правления Монтесумы II.
Вторая половина книги, представляющая собой сводку данных об ацтекской куль­

туре, менее интересна. Глава шестая посвящена характеристике ацтекского общества. 
Она основана на сообщениях хроник и кодексах Мендоса и Флорентино. Группа 
семей составляла род. Двадцать родов составляли племя, возглавлявшееся созетом 
глав всех родов и двумя вождями: одним, управлявшим гражданскими и религиоз­
ными делами, и другим — военными. «Эта организация, первоначально предназначав­
шаяся для простых сельскохозяйственных общин и, вероятно, восходящая к временам 
«средней культуры», позже разветвилась в сложную правительственную организацию 
многолюдного и крайне сложного города-государства». Сделав это замечание, автор 
не развивает его в дальнейшем, и ацтекское общество в его изложении оказывается, 
в сущности, статичным. Д алее автор перечисляет главных должностных лиц родовой 
организации. Каждый род имел calpu'lec’a, в ведении которого находились все хо­
зяйственные дела, и teochcaulin’a (равного первому по положению), выполнявшего 
юридические функции; во время войны он командовал военными силами рода. 
Представителями интересов рода в племенном совете были tlatoani (ораторы). Кроме 
того в совет входили четыре человека, управлявшие четырьмя фратриями, на которые 
делилось племя. Верховный вождь Теночтитлана tlacatecuhtli (вождь людей) часто 
избирался из их числа. Его задачей было поедставлять племя в его внешних отно­
шениях (война, союзы и пр.). Совет племени мог в любую минуту сместить вождя, 
если его деятельность казалась неудовлетворительной. Рабство у ацтеков имело два 
источника: хотя военнопленные обычно приносились в ж ер гЕу, но иногда наиболее 
искусные и опытные оставлялись в живых и делались рабами, работая для общины. 
Другим источником рабства было наказание за уголовные преступления (кража, 
роцство с изменником, присвоение чужого раба и др.). Этот вид рабства был легче; 
эти рабы могли иметь семью, собственность и даже своих рабов. Дети их рождались 
свободными. В основе ацтекского уголовного кодекса лежало лишение социальных 
прав за проступки против интересов племени. 'Мерами наказания были рабство, 
изгнание, смерть. Седьмая глава посвящена экономике ацтеков. «Ацтекская эконо­
мика,— пишет Вайян,— была столь ж е примитивна, как их социальная организация». 
Основой ее было земледелие; возделывались: маис, баклажаны, тыквы, перец, томаты,



Критика и библиография 257

какао, хлопок и пр. Домашних животных почти не было. Орудия производства были 
крайне примитивны и мало отличались от орудий «средней культуры». Далее автор 
излагает систему землевладения у ацтеков. Землей владело племя, предоставлявшее 
се для обработки своим членам. Племенной совет делил землю между родами, где 
руководитель, в свою очередь, делил ее между семьями. По смерти владельца земля 
переходила к его сыновьям; если таковых не было, она возвращалась роду, как и в 
том случае, если владелец не обрабатывал своего участка более двух лет. Часть 
земли предназначалась для содержания вождя и храмов и обрабатывалась общими 
силами, с помощью рабов. Экономическую базу ацтекского общества, как правильно 
указывает Вайян, составляла общинная собствеяиость на производимые продукты.
Но автор обходит вопрос о наличии семейной собственности (даже на рабов), взры­
вавшей общественную собственность. Равным образом из поля его зрения выпадает 
наличие, наряду с общинным, и служилого землевладения. Мы знаем, что отличив­
шийся воин получал в завоеванной области земельный участок, обрабатывавшийся 
людьми из завоеванного племени. Этот участок был уже наследственным. Если наслед­
ника не имелось, то земля возвращалась в распоряжение не рода, а племенного 
совета. Эти формы пользования землей было бы наиболее интересно проследить.
В восьмой «  девятой главах описываются ремесла и искусство ацтеков. Главы деся­
тая и одиннадцатая посвящены ацтекской религии и ритуалу. В конце главы один­
надцатой подробно излагается календарная система и связанные с ней религиозные 
представления. Глава двенадцатая «Внешние сношения и война» описывает способы 
сношений ацтеков с другими племенами Мексики, военную организацию и оружие 
ацтеков. Ацтеки получали от покоренных племен дань, состоявшую из редких мате­
риалов, одежды, керамики и других изделий. Большая часть завоеванной земли 
отходила в пользование храмов Теночтитлана и Тескоко. Последние три главы посвя­
щены истории конкисты и судеб ацтеков при испанском владычестве.

Следует отметить хорошую композицию книги. К каждой главе приложены тема­
тически подобранные таблицы иллюстраций и хронологические таблицы. В конце 
книги,, помимо библиографических заметок, к каждой главе даяа обширная библио­
графия по истории Мексики.

Книга Вайяна явится полезным пособием для занимающихся историей и культу­
рой народов Центральной Америки и всякого, кто пожелает получить общее пред­
ставление об этом предмете.

Р. Кинжалов

P. F е j о s. E thnography of the Yagua. New York. (Viking Fund Pubfficaitions in 
anthropology, Nr. 1), 1943, 144.

Монография посвящена небольшому племени ягуа, обитающему в бассейне 
Амазонки. Материал собран автором во время экспедиции в 1940— 1941 гг. В вве­
дении приводятся краткие исторические данные и различные литературные сообще­
ния о племени ягуа. Первый раздел посвящен материальной культуре. Автор по­
дробно описывает сооружение обширного родового дома, напоминающего гигантский 
улей, изготовление одежды из древесных волокон, приготовление пищи, напитков 
и пр. Особенно детально автор останавливается на способах основного занятия ягуа — 
охоты и охотничьем инвентаре, состоящем из духового ружья, копьеметалки и 
огромного количества разнообразного вида ловушек и капканов. Ягуа применяют 
также отравленные стрелы. Наибольшую роль в охотничьем вооружении ягуа 
играет духовое ружье, его никогда не передают другому, даж е ружье-игрушку в 
детских играх. Другие отрасли хозяйства — рыболовство и земледелие — мало раз­
виты и носят скорее случайный и индивидуальный характер. Единственное земле­
дельческое орудие — заостренная палка. Второй раздел книги посвящен духовной 
культуре. Сюда входит описание обычаев, связанных с  рождением и воспитанием 
ребенка, браком, смертью, а также описание верований; автор приводит и ряд 
мифологических рассказов; обычной темой их служат происхождение рода либо те 
или иные свойства животных. Очень интересны сообщения автора о социальном 
строе ягуа, но, к сожалению, это лишь отрывочные замечания, вкрапленные в раз­
личные главы книги. Племя ягуа распадается на роды, носящие наименования 
растений или животных. Каждый такой патрилинейный и экзогамный род, возглав­
ляемый вождем и шаманом, занимает отдельный дом-деревню (слово «деревня» 
вообще отсутствует в языке ягуа). Существуют, однако, признаки выделения инди­
видуальной семьи, обитающей все ж е в том ж е коллективном доме. Добыча средств 
существования носит коллективный характер (главная отрасль — коллективная охота), 
тогда как потребление — посемейное: добычу делят по числу членов семьи. При­
готовление пищи также посемейное: каждая семья имеет свой очаг вне дома; родо­
вой очаг в середине дома используется лишь в особых случаях. Одежда, оружие; 
орудия труда имеют личный характер, не дарятся, не передаются по наследству. 
Межд’уродовые связи довольно слабы, они отражаются в брачных связях; иногда 
устраивается совместная охота. Известны один-два случая объединения родов для 
борьбы с чужими племенами. Книга снабжена рядом интересных иллюстраций-фото- 
графий: постройка дома, охота, татуировка.

Н. Листова



258 Критика и библиография

The N orth Am erican Indian  today. University of Toronto — Yale University, Semi- 
nar-Conference, Toronto, September 4— 16. 1939, Ed. by C. Loram, T. F. Meilwrath, 
Toronto, 1943, XI—361.

Издание протоколов семинара-конференции по индейскому вопросу, созванной 
Торонтским и Йельским университетами. В конференции приняли участие этнографы, 
антропологи, историки, врачи, экономисты, чиновники агентств по делам индейцев, 
миссионеры, учителя и среди последних — представителя индейской интеллигенции.

На конференции были освещены различные вопросы жизни североамериканских 
индейцев: быт, история взаимоотношений с европейскими колонистами, роль миссио­
нерства, работа Министерства по делам индейцев, взаимоотношения между племе­
нами и правительствами США и Канады, торговля с индейцами, земельный вопрос, 
положение индейцев в резервациях, вопросы здравоохранения, воспитания и т. д. 
Все участники конференции отметили необходимость перемен в положении индейцев 
в США и Канаде, признавая своевременность предоставления индейцам большей по­
литической, экономической и религиозной самостоятельности. Но, как видно из вы­
несенной конференцией резолюции, все эти признания должны оставаться лишь бла­
гими пожеланиями. Индейская проблема разрешается конференцией в чисто буржу­
азном духе: конференция постановила опубликовать материалы своей работы, разо­
слать их агентствам, учреждениям и лицам, принимавшим участие «в работе конфе­
ренции, для распространения ее идей, усилить изучение положения индейцев и их 
нужд, пропагандировать более чуткое отношение к индейцам. Интересно отметить, 
что индейцы— участники конференции — были более решительны в вынесенной ими 
особой резолюции, указывающей на недопустимость в демократических странах ра­
совой дискриминации, в  условиях которой в сущности находятся индейцы Северной 
Америки.

И. Золотаревская

F e r n a n d o  O r t i z ,  El engannu de las razas, Habana, 1945.
«Расовый обман» — новый труд известного кубинского ученого, этнографа, архео­

лога и историка, Фернандо Ортиса. Имя Ортиса как прогрессивного ученого, неуто­
мимого врага реакционного католицизма широко известно на американском кон­
тиненте. «Расовый обман»— ценный труд, разоблачающий расизм ®о всех его про­
явлениях. Особое значение эта книга приобретает в Латинской Америке, где расовые 
предрассудки глубоко вкоренились и где, как справедливо показывает автор, расовая 
проблема по существу является проблемой социальной.

Привлекая богатый фактический материал, используя все основные труды много­
численных ученых по данному вопросу, автор воссоздает историю расистской псевдо­
науки и показывает ее современное состояние. В предисловии автор пишет: «Расовая 
проблема имеет большое значение в Америке, и ей суждено вызывать глубоко-траги­
ческие эпизоды. В течение веков была создана система социальных несправедливостей, 
прикрытых мифом о различии крови».

Первую главу книги автор посвящает вопросу о происхождении слова «раса». 
Ортис указывает, что происхождение этого слова — испано-арабо-еврейское, позднее 
оно употреблялось по отношению к скоту. Этот термин получил распространение в 
эпоху колониальной эксплоатации, когда негры и другие цветные народы продавались, 
как рабочий скот. Касаясь колониальных войн и грабежей, которые проводились под 
обманчивым предлогом различия «рас», автор пишет: «Не в первый раз «расы» уби­
вают себя в войнах и проливают свою кровь, всегда одного н того ж е цвета, под 
предлогом различия цветов кожи». Говоря о различных классификациях рас, Ортис ука­
зывает на полное отсутствие согласованности и прочности принципов у сторонников 
расовых теорий: «Рас может быть три, тридцать или триста, согласно тем нормам, ко­
торые предусматриваются классификацией». Ортис не отрицает полностью воякой клас­
сификации «рас», но требует, чтобы она основывалась на туч н ой  базе. «Так или 
иначе,— говорит он,— если расовая наука не развращена политикой, она приходит 
всегда к основному выводу, что раса должна быть в основном объективным понятием, 
определяющимся наличием некоторых телесных свойств». В конечном счете автор 
делает следующий вывод: «Если расовые свойства одной человеческой группы из­
менчивы и непостоянны в индивидуумах и ® поколениях, то понятие «расы» исче­
зает даже для науки». В главе, иронически* названной автором «Расы душ», Фер­
нандо Ортис дает очерк фольклора и исследует его в той. части, которая имеет своим 
содержанием предрассудки и мифы, предполагающие наличие определенных интел­
лектуальных или моральных свойств, соответствующих данному расовому типу. Автор 
приводит следующий факт. Хуан Гинес де Сепульведе, известный юрист, говоря в 
1547 г. об индейцах Америки, заявил: «Они настолько ниже испанцев, между ними 
такая разница, что я бы сказал, что она столь ж е велика, как разница между 
людьми и обезьянами. В этих человечках едва можко найти человеческие следы...»



Критика и библиография 259

«Не надо удивляться,— замечает Qprtrc,—  что подобные взгляды явились фактиче­
ской основой трактата, который назывался «О справедливых причинах войны против 
Индии». Вот предшественники нацистов!». Ортис рассматривает далее нелепые «науч­
ные» измышления нацистских «ученых»: Геттнера, Альфреда Розенберга, Людвига
Клауса, Коссина, Геббельса и самого Гитлера. В главе «Соматическо-психологические 
свойства рас» Ортис говорит о различных соматическо-психологических классифика­
циях. На обширном фактическом материале автор показывает прежде всего, что эти 
физическо-психологические свойства различают между собой не расы, а только 
индивидуумы и что вся серия характерных отличительных особенностей может быть 
установлена между индивидуумами одной и той ж е расы, а не между одной и 
другой «расой». В . этой главе автор уделяет большое внимание работам И. П. Па­
влова. «Оригинальность исследований Павлова,— говорит Ортис,—  состояла в изучении 
психики не как чистой функции головного мозга, а как функции среды». В главе 
«Психические свойства рас», автор также ссылается на русских исследователей: 
«Михайловский, - а затем Лазурский;— пишет он,— классифицируют психические 
человеческие типы согласно природе социальной среды, которая выдвигает свои 
требования и определяет поступки индивидуумов, а также согласно приспособлению 
таковых к среде». Глава, в которой автор более всего углубляется в социальную и 
экономическую сторону расовой проблемы, называется «Иерархия рас». После обзора 
псевдоучений Гобино, Густава Л е Бона, Мадисон Гранта, Лотроп Стодарта, Гум- 
преуса, Леви Брюля, Ж ана Фино и др. автор пишет: «Вся «наука о расах» пред­
ставляет собой псевдонауку, цель которой состоит в том, чтобы снабжать аргумен­
тами врагов демократии ч мира между нациями... Психологические различия между 
белыми и черными, если они и существуют, в основном случайного происхождения... 
Негр обязан своей чернотой менее всего своим темным щредшественникам и более 
всего сноим белым сожителям. Негр являлся HenpotM  не столько потому, что он 
родился черным, сколько потому, что общество лишило его овета. Быть негром не 
означает быть черным, а означает быть зачерненным и униженным».

«Именно СССР,— пишет Ортис в заключение,— осуществил удачный, заслужи­
вающий похвалы опыт ликвидации на своей необъятной территории всех социальных 
дискриминаций, осуществляемых под расовым предлогом».

В. Кутейщикова

Н А Р О Д Ы  ОКЕАНИИ

G e s a  R o h e i m ,  The E ternal o f the dream  (International University Press), 
N ew  York, 1945, V, 270.

«Австралийскую культуру,— пишет автор,— можно трактовать двояко: либо как 
результат смешения ряда иммиграционных волн, либо как органическое единство, 
где вариации являются вторичными». Двадцать лет назад автор придерживался пер­
вой точки зрения (см. его «Australian totemism», London, 1925), теперь он придер­
живается второй. Однако его собственные идеи остались теми же, хотя форма их 
изложения и изменилась. «Поскольку речь идет о тотемизме,— пишет автор,— не 
было бы большой разницы, если бы мы продолжали придерживаться стратификацион­
ной теории». Уже в названии книги сказалась претенциозность идей автора. Все, 
что австралийцы племени аранта относят ко времени алчеринга, обязано своим воз­
никновением, по его мнению, сновидениям или «дневным фантазиям» (day-dreams). 
Автор указывает при этом на слово «алтьира», переводя его как «сон», «снозядение», 
хотя в действительности слово «алтьира» означает, по К. Штрелову, «нечто, не 
имеющее начала». Во всяком случае, сны и времена алчеринга для аранта — разные 
понятия, для Рохейма же — одно и то же. Затем, как и следовало ожидать, на 
сцену выступает «комплекс Эдипа». Обряды инициации трактуются как стремление 
стариков кастрировать юношей, чтобы отделить их от матерей; слово «чуринга» пе­
реводится, как «penis» и т. д. Э. Тэйлор считал спиритуализм пережитком анимизма 
в XIX в.: «М едиум— это шаман во фраке»,— писал он. Идеи Рохейма, повидимому, 
могут рассматриваться как пережиток фаллического культа в XX в. Все же матери­
ал, хотя и подобран автором очень тенденциозно, представляет сам по себе интерес 
для ав-страловеда. В частности, целый ряд фактов, приведенных во второй главе 
для доказательства у аранта «комплекса Эдипа», свидетельствует о том, что у 
аранта более резко подчеркнут был принцип материнства, чем это обычно предпо­
лагалось. Очень ценным материалом являются мифы, собранные автором во время 
его полевой работы в Центральной Австралии в 1929 г.

Н. Бутипов



С О Д Е Р Ж А Н И Е  
В опросы  общ ей  этн огр аф и и  и антропологии  

М. О. К о с в е н .  А вункулат..................................................................

2 07  
212 
2 1 4
2 1 8 1

2 2 2 1 
.  .  2 2 5  ’

2 2 7
2 2 8

В опросы  эт н о г е н е за
Е. М. 3  а л к и н д. Кидане и их этнические с в я з и ...........................................................41 ;;

М атериалы  и иссл едован ия  по этнограф ии и антропологии СССР
И. Ф. С и м о н е н к о .  Быт населения Закарпатской области ................................. 63 ji

V Б. А. Р ы б а к о в .  Древние элементы в русском народном творчестве . . .  90
Л. П. П о т а п о в .  Опыт изучения социалистической культуры и быта алтайцев 1Ш
B. Н. Ч е р н е ц о в .  Орнамент ленточного типа у обских у г р о в ..............139 ;
C. И. Р у д е н к о .  Культура доисторического населения К ам чатки......... 153 !
М атериалы  и и ссл едован и я  по этнограф ии и антропологии зар убеж н ы х стран \ 
Д . А . О л ь д е р о г г е .  О социальном строе отсталых племен Южной |

А м е р и к и .......................................................................................................................... • . . . .  180 ;

И з истории этнограф ии и антропологии >
А. А д а м о в .  Григорий Иванович Ш е л е х о в .................................................................189( j

С ообщ ения . Зам етки . Р еф ераты
Ю. А. Ш и б а е в а .  Пережитки эпохи матриархата у хак асов ............................... 202)
A. 3 . Р о з е н ф е л ь д. Из области таджикско-персидских фольклорных связей 205)

Х роника *
Э. Г а ф ф е р б е р г  и Н.  К и с л я к о в .  Отдел Передней и Средней Азии

Института этнографии Академии Наук С С С Р ...........................................
И. З о л о т а р е в с к а п .  Функциональная школа в этнографии
О. К о р б е: Защита диссертаций в Институте этн огр аф и и .................
Е. М и л ь ш т е й н .  Государственный музей этнографии......................
Н. В о р о б ь е в ,  Е.  Б у с ы г и н ,  П. Ю с у п о в. Этнографический музей 

Казанского государственного университета ............................................
B. Б е л и ц е р. Этнография в краеведческих музеях Молотовской облает 
Г. М а с л о в а .  Этнографическая работа в музеях Вильнюса . . .
Г. Ф е д о р о в .  Караимский историко-этнографический музей . . .
Н . Ш и т о в .  Институт истории, языка и литературы Карело-Финской базы

Акадепмии Наук С С С Р * .............................................................................................................229
Е. К р у н о в. Вторая сессия Кабардинского научно-исследовательского

Института ............................................................................... •   233
Г. С а м а р и н .  Этнографические и фольклорные работы в Киргизской ССР . 224

Критика и библиограф ия
К р и т и ч е с к и е  с т а т ь и  и о б з о р ы

И. К у с и к ь я н. Фольклористика в Советской А рмении.............................................  238 4
И. П о т е х и н. Новый источник по этнографии матабеле середины XIX в. ' 

(Письма Роберта М о ф ф а т а ) ..................................................................................................  240 v

О б щ а я  э т н о г р а ф и я  и а н т р о п о л о г и я  ^
И. К у с и к ь я н. Проф. С. Д . Лисициан, Этнографический вопросник . . . .  246 j

И с т о р и я  э т н о г р а ф и и  
А.  А д а м о в .  Н. Е. Кабанов, В. К. Арсеньев—путешественник и натуралист 247 
Б. Д о л г и  х. Е. М. Залки н д , М. Н. Х ан гал ов................................................................... 248
A. А д а м о в .  С ергей  М арков, Юконский в о р о н .....................   249

Н а р о д ы  С С С Р
B. К р у и я н с к а я. В. Головачев и Б . Лащилин, Народный театр на Дону . 250 
Э. П о м е р а н ц е в а .  Л . М. Л ист от доп, Донские былины; А. М. Л ист оп а­

дов, Донские исторические п есн и ...........................................................................................253
Ю ж н ы е  с л а в я н е  

И.  П р о к о п о в и ч .  С. Дж удж евъ, Българска народна хореография . . . .  254

Н е с л а в я н с к и е  н а р о д ы  Е в р о п ы
П. К у ш н е p. P e te r  Jorgensen , Ueber die Herkunff der X o r d fr ie se n .......................254

Н а р о д ы  А м е р и к и
P. К и н ж а л о в. G. С. V aillan, Aztecs of M exico ........................................................ 255
H. Л и с т о в a. P . F e jo s ,  Ethnography of the Y agua....................................... • . . . 257
И. 3 о л о т a p e в с к а я. The North American Indian tod a y ........................................258
В. К у т е й щ и к о в a. F ernando O rtiz , El engarmo de las razas . , .................  258 !

Н а р о д ы  О к е а н и и  ;
H. Б у т и н о в. G esa R oheim , The Eternal of the d r e a m ............................................  259'


